
opusdei.org

Meditaciones:
domingo de la 11.ª
semana del Tiempo
Ordinario (ciclo B)

Reflexión para meditar el
domingo de la undécima
semana de tiempo ordinario.
Los temas propuestos son: los
ritmos de Dios; la fuerza de la
semilla; el contraste entre la
pequeñez y la grandeza.

- Los ritmos de Dios.

- La fuerza de la semilla.

- El contraste entre la pequeñez y la
grandeza.



«ESCÚCHAME, Señor, que te llamo.
Tú eres mi auxilio; no me deseches,
no me abandones, Dios de mi
salvación»[1]. Estas peticiones de
socorro, que se atribuyen al rey
David (Sal 26,7.9), son el pórtico de la
liturgia de hoy. Llenos de confianza
elevamos un canto al Señor en este
domingo para que atienda nuestras
necesidades y nos acompañe en las
dificultades que puedan surgir en
nuestro caminar diario. Como
señalaba Santa Teresa de Lisieux,
nuestra oración es «un impulso del
corazón (...), un grito de
agradecimiento y de amor, tanto en
medio del sufrimiento como en
medio de la alegría. En una palabra,
es algo grande, algo sobrenatural»[2]

que nos dilata el alma y nos une a
Jesús.

El Evangelio de este domingo nos
propone dos breves parábolas: la de



la semilla que germina y crece sola, y
la del grano de mostaza (cfr. Mc
4,26-34). Son imágenes familiares
tomadas del mundo rural,
comprensibles para todos sus
seguidores. «El Reino de Dios viene a
ser como un hombre que echa la
semilla sobre la tierra. Es como un
grano de mostaza» (Mc 26.31).
Tomando como ejemplo el modo en
que crece la semilla, Jesús quiere
explicar que no es posible juzgar la
acción misteriosa de Dios por la
pequeñez de sus primeros pasos.
Aunque el Reino parezca algo
discreto en los comienzos, en
realidad contiene una enorme fuerza
que se irá desplegando con el paso
del tiempo.

A simple vista la semilla es muy
pequeña. A veces, incluso, apenas es
posible percibirla. Su valor parece
casi insignificante. Sin embargo, una
vez enterrada la semilla crece y
crece, sin que nadie pueda pararla,



dando un fruto que llega sin saberse
muy bien cómo, superando las
expectativas que el agricultor
hubiera podido tener. La acción de
Dios en el mundo y en la historia no
suele ser espectacular ni trae consigo
generalmente resultados inmediatos.
De hecho, en ocasiones viene
envuelta en aparentes fracasos. Pero
en esa semilla, pequeña y discreta, se
esconde ya la promesa de lo que está
por venir. Cuando vemos que los
frutos tardan en llegar, que nuestros
deseos de conversión no siempre son
eficaces, podemos mirar al Señor
para depositar en él toda nuestra
seguridad. Es cierto que a simple
vista las cosas mejoran más
lentamente de lo que deseamos, y
que podemos sentirnos solos y sin
medios humanos. Jesús nos recuerda
que los comienzos son pequeños,
porque la semilla primero tiene que
crecer para adentro, en el seno de la
tierra. Después, cuando Dios quiera,
llegará el momento de recoger sus



frutos, pues sus ritmos no son
necesariamente como los nuestros.

LA PRIMERA parábola centra nuestra
atención en la dinámica de la
siembra. La semilla que se echa en la
tierra brota tanto si el agricultor
duerme como si está despierto, y
crece por sí misma. En la siembra, el
labrador confía en que su trabajo no
será infructuoso; conoce el poder que
tiene la semilla cuando recibe el agua
necesaria para su desarrollo. Él no
tiene más que esconder bien la
pequeña simiente en el suelo y
regarla cada cierto tiempo. Le
sostiene también en su labor la
confianza de la bondad de esa tierra
que abraza la semilla que él ha
depositado. «Porque la tierra
produce fruto ella sola: primero
hierba, después espiga y por fin trigo
maduro en la espiga» (Mc 4,28).



«Ahora es el tiempo de la siembra, y
el Señor asegura su crecimiento.
Todo cristiano, por tanto, sabe bien
que debe hacer todo lo que esté a su
alcance, pero que el resultado final
depende de Dios: esta convicción lo
sostiene en el trabajo diario,
especialmente en las situaciones
difíciles»[3]. Colaborar en la siembra
de la palabra divina en el corazón de
los demás se parece mucho al trabajo
del campo. El fruto no se percibe
inmediatamente, y quizá incluso no
lleguemos a verlo con nuestros
propios ojos. Pero tenemos la
seguridad de que la semilla está
creciendo de un modo que supera
nuestras expectativas. «No olvidemos
nunca, cuando anunciamos la
Palabra, que también donde parece
que no sucede nada, en realidad el
Espíritu Santo está trabajando y el
reino de Dios ya está creciendo, a
través y más allá de nuestros
esfuerzos»[4].



Nuestro optimismo y nuestro
compromiso se fundan en esta sólida
confianza. Se lo escuchamos decir al
apóstol Pablo cuando escribe a los
cristianos de Corinto: no lo dudéis,
«es Dios el que hace crecer» (1Co 3,7),
nosotros somos simples
«colaboradores» suyos (cfr. 1Cor
3,6-9). Nos da tranquilidad saber que
el fruto no depende de lo que
sepamos hacer con nuestras escasas
fuerzas. En realidad, Dios se contenta
con que hagamos lo que buenamente
podamos. En esta línea, san
Josemaría animaba a poner todos los
medios humanos como si no
existieran los sobrenaturales y, al
revés, a poner todos los medios
sobrenaturales como si no hubiera
medios humanos al alcance de
nuestras manos[5]. «Actúa como si
todo dependiera de ti, sabiendo que
en realidad todo depende de Dios»[6].
La obra de Dios en la historia es
fecunda, porque él es el Señor del
Reino. Muchas veces lo que nos toca



a nosotros es trabajar esperando
pacientemente los frutos. La victoria
del Señor es segura.

EL PEQUEÑO grano de mostaza,
cuenta la segunda parábola, «una vez
sembrado, crece y llega a hacerse
mayor que todas las hortalizas, y
echa ramas grandes, hasta el punto
de que los pájaros del cielo pueden
anidar bajo su sombra» (Mc 4,32).
Una realidad tan pequeña se
convierte con el paso de los días y de
los meses en algo difícil de imaginar.
Ese grano, que está lleno de vida, al
partirse es capaz de romper el
terreno y salir a la luz del sol y crecer
hasta convertirse en árbol,
alcanzando hasta tres metros de
altura. «Solamente cuando se le
tritura es cuando esparce su
fuerza»[7].



Como sucedía en la primera
parábola, aquí también brilla el
contraste que existe entre la
pequeñez de la semilla y la grandeza
de lo que produce. Quizá es algo que
también experimentamos en nuestra
propia vida. Sabemos que el Señor
nos ha llamado para cosas grandes,
pero tal vez sentimos que no estamos
a la altura. En realidad, Cristo no nos
ha llamado por nuestros méritos,
sino porque le ha dado la gana. Él no
espera de nosotros que hagamos
cosas extraordinarias, sino que
tengamos la humildad de dejarle
crecer en nuestra vida y confiar cada
día en su oferta incondicional de
amor. «La debilidad es la fuerza de la
semilla, el partirse es su potencia. Así
es el reino de Dios: una realidad
humanamente pequeña, compuesta
por los pobres de corazón, por los
que no confían solo en su propia
fuerza, sino en la del amor de Dios,
por quienes no son importantes a los
ojos del mundo; y, sin embargo,



precisamente a través de ellos
irrumpe la fuerza de Cristo y
transforma aquello que es
aparentemente insignificante»[8].

No importa demasiado nuestra
pequeñez. Nuestra fragilidad no es
un obstáculo insalvable a la acción
de la gracia. Dios hace crecer todo lo
grande con la sobreabundancia de
sus dones. «Echa lejos de ti esa
desesperanza que te produce el
conocimiento de tu miseria. –Es
verdad: por tu prestigio económico,
eres un cero..., por tu prestigio social,
otro cero..., y otro por tus virtudes, y
otro por tu talento… Pero, a la
izquierda de esas negaciones, está
Cristo... Y ¡qué cifra
inconmensurable resulta!»[9]. La
Virgen María acogió como «tierra
buena» la semilla de la palabra
divina. Podemos pedirle que
fortalezca en nosotros esta confianza
ante la evidente «desproporción
entre los medios y los frutos que Dios



suscita. Su poder salvífico no ha
disminuido, pero espera de cada una
y de cada uno de nosotros, así como
de las personas que se cobijan a la
sombra de este árbol frondoso, una
correspondencia generosa, la mayor
de la que seamos capaces, con su
ayuda»[10].

[1] Antífona de entrada.

[2] Santa Teresa de Lisieux, Historia de
un alma, p. 184.

[3] Benedicto XVI, Ángelus, 17-VI-2012.

[4] Francisco, Ángelus, 16-VII-2023.

[5] Cfr. Ernst Burkhart - Javier López, 
Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría. Estudio
de teología espiritual, Rialp, Madrid
2013, vol. III, p. 187.



[6] San Ignacio de Loyola, citado en
Pedro de Ribadeneira, Vida de san
Ignacio de Loyola.

[7] San Ambrosio de Milán, Sobre el
evangelio de Lucas, VII, 179-182: SC
52.

[8] Benedicto XVI, Ángelus, 17-VI-2012.

[9] San Josemaría, Camino, n. 473.

[10] Mons. Javier Echevarría, Carta
pastoral, 1-X-2016.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-sv/meditation/

meditaciones-domingo-11-semana-
tiempo-ordinario-ciclo-b/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/es-sv/meditation/meditaciones-domingo-11-semana-tiempo-ordinario-ciclo-b/
https://opusdei.org/es-sv/meditation/meditaciones-domingo-11-semana-tiempo-ordinario-ciclo-b/
https://opusdei.org/es-sv/meditation/meditaciones-domingo-11-semana-tiempo-ordinario-ciclo-b/
https://opusdei.org/es-sv/meditation/meditaciones-domingo-11-semana-tiempo-ordinario-ciclo-b/

	Meditaciones: domingo de la 11.ª semana del Tiempo Ordinario (ciclo B)

