
opusdei.org

Meditaciones: 2.º
domingo de
Adviento (ciclo C)

Reflexión para meditar el
segundo domingo de Adviento.
Los temas propuestos son:
nuestra esperanza se funda en
que Dios entró en la historia;
Mirar nuestro pasado de
manera esperanzada; anclarnos
en Jesús nos abre hacia el
futuro.

– Nuestra esperanza se funda en que
Dios entró en la historia.

– Mirar nuestro pasado de manera
esperanzada.



– Anclarnos en Jesús nos abre hacia
el futuro.

«LA CONMEMORACIÓN ANUAL del
nacimiento del Mesías en Belén
renueva en el corazón de los
creyentes la certeza de que Dios
cumple sus promesas. Por tanto, el
Adviento es un fuerte anuncio de
esperanza»1. Y al considerar la
esperanza, podemos caer en el error
de pensar que se trata de algo
orientado exclusivamente hacia el
futuro; parecería que, de frente a
una adversidad de cualquier tipo,
recurrir a esta virtud consistiría en
rechazar el pasado, cerrar los ojos al
presente y soñar con un futuro
mejor.

Sin embargo, no es casualidad que
este tiempo litúrgico de esperanza se
sitúe entre la memoria de la primera



venida de Jesucristo en Belén y la
expectativa de su retorno glorioso al
final de los tiempos. Es decir, el
Adviento nos recuerda, al mismo
tiempo, el pasado y el futuro.
«Nuestra esperanza no carece de
fundamento, sino que se apoya en un
acontecimiento que se sitúa en la
historia y, al mismo tiempo, supera la
historia: el acontecimiento
constituido por Jesús de Nazaret»2.

San Lucas, en el Evangelio de la Misa
de hoy, es muy preciso al dejar
constancia del momento histórico en
el que predicó san Juan Bautista,
precursor de Cristo: «El año
decimoquinto del imperio de Tiberio
César, siendo Poncio Pilato
procurador de Judea, Herodes
tetrarca de Galilea, su hermano
Filipo tetrarca de Iturea y de la
región de Traconítide, y Lisanias
tetrarca de Abilene, bajo el sumo
sacerdote Anás y Caifás, vino la
palabra de Dios sobre Juan, el hijo de



Zacarías» (Lc 3,1-2). Un Niño, nacido
en un pesebre, en un momento
determinado, es quien nos salva del
mal. Dios no se ha quedado como un
ser lejano, difícil de conocer, que
entiende poco de nuestros problemas
y con quien nos es imposible
relacionarnos. El creador ha entrado
en nuestra historia: esta es la raíz de
nuestra esperanza.

«DOY GRACIAS a mi Dios (...) –dice
san Pablo en la segunda lectura–
convencido de que quien comenzó
en vosotros la obra buena la llevará a
cabo hasta el día de Cristo Jesús» (Flp
1,6). Puede suceder que no siempre
percibamos esa «buena obra» que
Dios ha iniciado en nuestras vidas, ya
sea simplemente porque estamos
distraídos, o por la experiencia de las
propias flaquezas. Pero esto no hace
que el Señor deje de actuar en



nuestras almas; al contrario, Dios
siente predilección por todo
«corazón contrito y humillado» (Sal
51,17) porque, como escribe también
san Pablo, donde «se multiplicó el
pecado sobreabundó la gracia» (Rm
5,20). San Josemaría veía con
optimismo la experiencia de las
propias debilidades: pensaba que,
cuanto más evidentes son, más
profundos podrán ser los cimientos
de nuestra vida espiritual3.

Por eso, la virtud de la esperanza se
nutre de dos actitudes que podrían
parecer antagónicas. Por un lado,
toma fuerza del agradecimiento
hacia todo lo que el Señor ha querido
regalarnos. «El Señor ha estado
grande con nosotros y estamos
alegres» (Sal 125,3), cantamos, llenos
de gozo, con el salmista. Una
esperanza afianzada en el gran amor
que Dios nos tiene, en la obra que
hace con nosotros, puede
sostenernos en tiempos difíciles. Sin



embargo, nuestra esperanza también
se fortalece cuando contemplamos
nuestra propia biografía con una
mirada reconciliadora: «Si no nos
reconciliamos con nuestra historia,
ni siquiera podremos dar el paso
siguiente, porque siempre seremos
prisioneros de nuestras expectativas
y de las consiguientes decepciones»4.
Dios nunca nos pide cosas
imposibles; solo quiere que le
dejemos entrar hasta lo más
profundo de nuestra alma, también
de nuestro pasado. Entonces, podrá
dirigir nuestros pasos futuros hacia
el encuentro con Cristo que viene.

LA ICONOGRAFÍA ANTIGUA
representaba la esperanza como un
ancla. De ahí que, en muchas
embarcaciones, el ancla más pesada
y más importante reciba el nombre
de esta virtud teologal. Esperar en



Dios nos sostiene en los momentos de
tormenta. Pero la imagen del ancla
no debería hacernos pensar en un
inmovilismo vital, como si la
solución para nuestros problemas
consistiera en quedarnos
paralizados. Jesucristo viene a
renovar todas las cosas (cfr. Ap 25,1),
por lo que anclarse en él es estar
dispuesto a zarpar hacia océanos
inimaginados.

«Jerusalén, despójate del vestido de
luto y aflicción que llevas y vístete las
galas perpetuas de la gloria que Dios
te concede» (Ba 5,1). La esperanza
conjuga una aceptación realista de
nuestra vulnerabilidad, con la
apertura hacia los dones que Dios
nos regala cada día. Sin negar
nuestra personalidad ni nuestro
pasado, queremos revestirnos poco a
poco de nuestro Señor Jesucristo (cfr.
Rm 13,14). Así, la llegada de Jesús en
la Navidad no será un evento
meramente exterior, sino que



alcanzaremos una mayor intimidad
con ese Dios que ha querido hacerse
Niño para caber en nuestros
corazones.

San Josemaría consideraba a la
esperanza como un «suave don de
Dios (...) que colma nuestras almas
de alegría»5. Anclar nuestra vida en
el pasado de nuestra salvación, y en
el futuro de la segunda venida de
Jesús, dota al presente de una divina
suavidad; cada momento de nuestra
vida se transforma en un encuentro
con Jesús que vino y que vendrá.
María, esperanza nuestra, supo abrir
su propia historia al futuro de Dios y
por eso fue tan feliz en cada
momento de su paso por la tierra.

1 San Juan Pablo II, Audiencia, 17-
XII-2003.

2 Benedicto XVI, Homilía, 1-XII-2007.



3 Cfr. san Josemaría, Camino, n. 712:
«¡Muy honda es tu caída! Comienza
los cimientos desde ahí abajo (...)».

4 Francisco, Patris corde, n. 4.

5 San Josemaría, Amigos de Dios, n.
206.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-sv/meditation/ii-

domingo-de-adviento-ciclo-c/
(12/01/2026)

https://opusdei.org/es-sv/meditation/ii-domingo-de-adviento-ciclo-c/
https://opusdei.org/es-sv/meditation/ii-domingo-de-adviento-ciclo-c/
https://opusdei.org/es-sv/meditation/ii-domingo-de-adviento-ciclo-c/

	Meditaciones: 2.º domingo de Adviento (ciclo C)

