
opusdei.org

“Ve, y haz tú lo
mismo” (I): A mí me
lo hicisteis

Las necesidades sociales, los
derechos y deberes ciudadanos,
las relaciones entre países, el
diálogo o la acción política nos
interpelan como cristianos,
hijos de un mismo Padre, a
“estar activa, libre y
responsablemente presentes en
la vida pública” (san
Josemaría).

11/01/2023



Los cristianos sabemos que
formamos parte de la gran familia de
los hijos de Dios. Nuestra identidad
más profunda, ser hijos del Padre,
nos configura como hermanos de
todos los hombres, creados a su
imagen y semejanza. Sin embargo,
también sabemos que las relaciones
fraternas no son fáciles. A raíz del
pecado original, el trato entre
nosotros está marcado por la herida
de la primera caída, que destruye la
armonía de las relaciones entre los
hombres, además de la relación del
género humano con la creación[1].
Desde los primeros hermanos de los
que nos habla la Biblia, Caín y Abel, y
el fratricidio cometido por el mayor,
siempre ha habido conflictos
familiares: Esaú y Jacob pelearon por
la primogenitura, José fue
traicionado por sus hermanos
mayores, Moisés sufrió a causa de
Aarón y Miriam…



También en el Evangelio
encontramos hermanos entre los
cercanos a Jesús: Pedro y Andrés,
Santiago y Juan, María, Marta y
Lázaro. Y también allí se asoman los
enfrentamientos entre hermanos,
tanto en los ejemplos que Jesús
propone a los que le escuchan –
cuando el hijo pródigo de la parábola
vuelve y su padre lo celebra con una
fiesta, el hermano mayor se enfada,
negándose a entrar en casa (cfr. Lc
15,28)– como entre las personas que
lo rodean: “Maestro, di a mi hermano
que comparta la herencia
conmigo” (Lc 12,13); “Señor, ¿no te
importa que mi hermana me deje
sola en las tareas de servir? Dile
entonces que me ayude” (Lc 10,40).

Sin embargo, Jesús ha dado a las
relaciones humanas una nueva
dimensión: “En verdad os digo que
cuanto hicisteis a uno de estos mis
hermanos más pequeños, a mí me lo
hicisteis” (Mt 25,40). Él, haciéndose



uno de nosotros, se identifica con el
más débil de nuestros hermanos los
hombres, el que más sufre, el que
más injusticias padece. Ningún
cristiano puede permanecer
indiferente ante otra persona,
porque en ella ve no solo a un igual,
sino al mismo Cristo. “En cada uno
de ellos hemos de reconocer a Cristo,
hemos de ver en cada uno de ellos a
Jesús como nuestro hermano; y así
nos será más fácil prodigarnos en
servicios, en atención, en cariño, en
paz y en alegría”[2], anima san
Josemaría.

El primer mandamiento

Comentando la parábola del buen
samaritano, el Papa Francisco
explica que recoge un trasfondo de
siglos: “Poco después de la narración
de la creación del mundo y del ser
humano, la Biblia plantea el desafío
de las relaciones entre nosotros. Caín
destruye a su hermano Abel, y



resuena la pregunta de Dios:
«¿Dónde está tu hermano Abel?» (Gn
4,9). La respuesta es la misma que
frecuentemente damos nosotros:
«¿Acaso yo soy guardián de mi
hermano?» (Gn 4,9). Al preguntar,
Dios cuestiona todo tipo de
determinismo o fatalismo que
pretenda justificar la indiferencia
como única respuesta posible. Nos
habilita, por el contrario, a crear una
cultura diferente que nos oriente a
superar las enemistades y a
cuidarnos unos a otros”[3].

Si nos preguntaran, seguramente
afirmaríamos que intentamos ver en
los desconocidos a otro Cristo. Pero el
desapego del hermano nos puede
suceder, con frecuencia, en
situaciones ordinarias. Podemos
criticar a los políticos que no nos
gustan en cuanto aparecen en las
noticias, desconfiar de quienes son
distintos por su presencia o
comportamiento, despreciar o



ignorar a quienes pertenecen a otro
estrato social o tienen una situación
económica distinta, discutir por un
resultado deportivo o por cómo
deben dormir los bebés. Incluso
podemos juzgar con dureza a otros
cristianos por considerar –con razón
o sin ella– que no actúan como tales.

No podemos olvidar que la parábola
del buen samaritano surge a raíz de
la pregunta “¿quién es mi prójimo?”,
formulada a Jesús por un maestro de
la ley, que se quería justificar
después de haberle preguntado sobre
la vida eterna. La respuesta a la
cuestión original la sabían ya sus
oyentes, pues estaba en la Torá:
“Amarás al Señor tu Dios con todo tu
corazón y con toda tu alma y con
todas tus fuerzas y con toda tu
mente, y a tu prójimo como a ti
mismo” (Lc 10, 27; cfr. Dt 6,4 y Lv
19,18). Jesús va más allá al identificar
ambos mandamientos: “Este es el
mayor y el primer mandamiento. El



segundo es como este: Amarás a tu
prójimo como a ti mismo. De estos
dos mandamientos dependen toda la
Ley y los Profetas” (Mt 22,38-40). Al
final de la parábola, cuando el
maestro de la ley reconoce que la
actitud adecuada es la de quien tiene
misericordia del hombre malherido,
Jesús le dice: “Pues anda, y haz tu lo
mismo”.

Al prójimo como a ti mismo

En el Nuevo Testamento, por lo tanto,
no hay dudas sobre qué se nos pide a
quienes queremos seguir a Jesús.
“Habéis oído que se dijo a los
antiguos: No matarás, y el que mate
será reo de juicio. Pero yo os digo:
todo el que se llene de ira contra su
hermano será reo de juicio; y el que
insulte a su hermano será reo ante el
Sanedrín; y el que le maldiga será reo
del fuego del infierno” (Mt 5,21-22).
Transcurridos algunos años de esas
enseñanzas, Juan exhortaba a los



primeros cristianos a vivir la caridad
fraterna como parte indispensable
del amor a Dios: “Si alguno dice: «Yo
amo a Dios», y al mismo tiempo odia
a su hermano, es un mentiroso. Pues
si uno no ama a su hermano, a quien
ve, tampoco puede amar a Dios, a
quien no ve” (1 Jn 4,20).

Nosotros queremos “ver” al prójimo,
tal como dice san Juan, y reconocer
en él a Cristo mismo, especialmente
en el caso de quienes sufren. A veces
uno mismo ha estado en una
situación dolorosa o de
vulnerabilidad, otras veces nos
hemos encontrado con ella: alguien
que carece de vivienda con quien nos
cruzamos habitualmente en la calle;
compañeros de trabajo que sufren
discriminación por su país de origen
o el color de su piel; conocidos con
una enfermedad degenerativa o
problemas de movilidad que
requerirían esfuerzos y gastos
extraordinarios para llevar una vida



digna; mujeres que encuentran
obstáculos en su trayectoria
educativa o profesional, por el solo
hecho de serlo; niños y jóvenes que
asisten a clase sin los recursos
necesarios para realizar con éxito sus
estudios; amigos enganchados a la
pornografía, al juego o a la droga...
Por no hablar de las guerras, el
hambre, las epidemias o los desastres
naturales que a muchos nos afectan
o nos pueden afectar en el futuro.

Dignidad humana y
responsabilidad cristiana

A lo largo de los siglos, muchos
valores cristianos han penetrado en
la sociedad y la han hecho más
humana. Poco a poco hemos
aprendido a reconocer en el otro a
alguien con dignidad, que merece ser
tratado con respeto y cuyos derechos
valen tanto como los míos. La
filosofía, la sociología y el derecho,
entre otras disciplinas, han ido



explorando el valor de cada vida
humana y la forma de protegerla,
tanto a nivel individual como
colectivo. El desarrollo en campos
como la ingeniería, la economía y la
medicina ha permitido mejorar las
condiciones de vida de grandes
sectores de la población mundial,
aunque todavía queda mucho por
hacer y no dejan de aparecer
continuamente nuevos retos.

A veces percibimos que muchos
echan en cara a los cristianos la falta
de coherencia entre principios
evangélicos y actuación pública o
consideran que la fe es un refugio
que permite evadir
responsabilidades. Como si rezar
fuera sinónimo de pasividad, o
esperar la vida eterna llevara a
desentenderse del mundo, olvidando
a quienes nos necesitan. “En
realidad, la fe colma de motivaciones
inauditas el reconocimiento del otro,
porque quien cree puede llegar a



reconocer que Dios ama a cada ser
humano con un amor infinito y que
«con ello le confiere una dignidad
infinita». A esto se agrega que
creemos que Cristo derramó su
sangre por todos y cada uno, por lo
cual nadie queda fuera de su amor
universal. Y si vamos a la fuente
última, que es la vida íntima de Dios,
nos encontramos con una
comunidad de tres Personas, origen y
modelo perfecto de toda vida en
común”[4].

El mundo en heredad

El prelado del Opus Dei anima
frecuentemente a sentir todo el
mundo, con lo que contiene, como
algo muy nuestro, siguiendo las
palabras de san Pablo: “ya sea el
mundo, la vida o la muerte; ya sea lo
presente o lo futuro; todas las cosas
son vuestras, vosotros sois de Cristo,
y Cristo de Dios” (1 Cor 3,22-23).



“Ante esta realidad –todas las cosas
son vuestras–, nos alegramos con las
alegrías de los demás, disfrutamos de
todas las cosas buenas que nos
rodean y nos sentimos interpelados
por los desafíos de nuestro tiempo. A
la vez, sentimos muy dentro del alma
la situación del mundo,
particularmente la triste realidad de
la guerra, y de otras situaciones de
grandes necesidades y sufrimientos
de tantísimas personas,
especialmente de las más débiles”[5].

Dios nos ha dado el mundo por
heredad (cfr. Sal 2,8), por lo que está
en nuestra mano transformarlo. No
hemos elegido el momento histórico
o el lugar en el que vivimos, pero las
circunstancias que nos han tocado
son precisamente la ocasión con la
que Dios cuenta para que saquemos
adelante lo que Él mismo ha puesto
en nuestras manos.



Los cristianos queremos un corazón
a la medida del de Cristo, un corazón
que sienta las necesidades ajenas
como propias, y que nos lleve a
actuar en consecuencia. Esto es un
don de Dios: “llena los corazones de
tus fieles y enciende en ellos el fuego
de tu amor”[6], pedimos al Espíritu
Santo para nosotros y para todos en
la Iglesia. A la vez, “obras son
amores, y no buenas razones”: un
cristiano comprometido con el amor
de Dios es necesariamente un
cristiano que busca activamente
transformar la sociedad, luchando
por hacerla cada vez más conforme
con la lógica de Dios y su amor a los
hombres.

Personal y responsable

Este compromiso se muestra, en
primer lugar, en una oración
encendida y constante, la insistencia
filial de quien pide algo bueno para
las personas a las que quiere: “En la



oración debemos ser capaces de
llevar ante Dios nuestros cansancios,
el sufrimiento de ciertas situaciones,
de ciertas jornadas, el compromiso
cotidiano de seguirlo, de ser
cristianos, así como el peso del mal
que vemos en nosotros y en nuestro
entorno, para que él nos dé
esperanza, nos haga sentir su
cercanía, nos proporcione un poco de
luz en el camino de la vida”[7].

Además de la actitud de presentar a
Dios todas estas necesidades, es un
deber de justicia actuar para
transformar el mundo, hacerlo más
humano, más cristiano, más divino,
mostrando la verdad, el bien y la
belleza del plan de Dios para la
felicidad de hombres y mujeres.
Codo a codo con los demás, el
cristiano busca, con la creatividad
del amor, nuevas formas para que el
mensaje que Cristo nos dejó en el
evangelio se haga realidad en las



circunstancias en las que nos
movemos, aquí y ahora.

Esto se puede hacer de muchas
formas: dependerá de las
circunstancias del lugar, del
momento histórico, del carácter
personal, de las posibilidades que se
tienen por las circunstancias
familiares y laborales… y de las
propias preferencias políticas,
económicas o sociales a la hora de
ponderar las soluciones. “Por la
propia naturaleza de la creación”,
enseña la Iglesia, “todas las cosas
están dotadas de consistencia,
verdad y bondad propias y de un
propio orden regulado, que el
hombre debe respetar con el
reconocimiento de la metodología
particular de cada ciencia o arte”[8]; a
la vez, “los cristianos todos deben
tener conciencia de la vocación
particular y propia que tienen en la
comunidad política; en virtud de esta
vocación están obligados a dar



ejemplo de sentido de
responsabilidad y de servicio al bien
común”[9].

Hay muchas maneras de hacer el
bien, y la Iglesia anima a sus hijos a
actuar desde la libertad y la
pluralidad, sin imponer una
determinada escuela. Movidos por el
mismo ideal, los cristianos pueden
agruparse en asociaciones religiosas
o civiles; en la mayoría de los casos,
sin embargo, trabajan en iniciativas
públicas o privadas que no son
promovidas por instituciones
católicas, pero que se orientan a
mejorar un determinado aspecto
social.

La caridad “da verdadera sustancia a
la relación personal con Dios y con el
prójimo; no es sólo el principio de las
micro-relaciones, como en las
amistades, la familia, el pequeño
grupo, sino también de las macro-
relaciones, como las relaciones



sociales, económicas y políticas”[10].
Por eso, cada uno busca la forma de
contribuir a resolver los problemas
sociales que ve a su alrededor. San
Josemaría alentaba a quienes se
acercaban a él a ser ciudadanos
responsables, capaces de
transformar la sociedad,
mejorándola mediante el propio
trabajo. “La actuación de cada uno
de nosotros, hijos, es personal y
responsable”[11].

Muchas veces se puede hacer un
gran bien con pequeños gestos, que
van configurando una actitud vital
ante los demás. Estar disponible para
escuchar al hijo adolescente puede
facilitar la apertura al diálogo con la
cultura contemporánea. Tratar a los
abuelos mayores con atención y
cariño, contribuye a educar la
mirada ante los frágiles y
vulnerables. Rechazar en el trabajo
las conversaciones en las que se
critica o difama a quien no está



presente y no puede defenderse,
fomenta los ambientes de respeto y
confianza.

Otras veces, la capacidad
transformadora vendrá por nuestra
formación profesional o nuestra
posición en la sociedad, mediante el
propio trabajo, la movilización
ciudadana o la decisión de dedicarse
a la política: influir en proyectos de
ley que faciliten a las familias el
acceso a los recursos que necesitan,
denunciar abusos de corrupción
económica, acabar con costumbres
que segregan a algún sector de la
población… Un médico, una
parlamentaria, el CEO de una
empresa o una periodista pueden
hacer bien su trabajo sin “meterse en
líos”, pero también pueden
“complicarse la vida” para contribuir
con su labor a la construcción de un
mundo más justo.



La doctrina social de la
Iglesia en diálogo con el
mundo

La Iglesia proclama los principios
morales en el ámbito social cuando
están en juego los derechos
fundamentales de la persona
humana o la salvación de las
almas[12]. Instituida por Cristo para
llevar a todos los hombres el mensaje
de salvación, no puede quedarse de
brazos cruzados ante todo lo que es
humano. A partir del siglo XIX, para
facilitar que la actuación de los
cristianos fuera justa ante los nuevos
modelos económicos, políticos y
sociales, estableció algunos
parámetros que ayudaran a no
perder de vista el mensaje del
Evangelio ante esas situaciones
novedosas. Por eso, el Compendio de
Doctrina Social de la Iglesia recoge
algunos principios que sirven de
guía.



El principio del bien común defiende
que debe haber un conjunto de
“condiciones de la vida social” que
permitan “a las asociaciones y a cada
uno de sus miembros el logro más
pleno y más fácil de la propia
perfección”[13]. El principio del
destino universal de los bienes nos
recuerda que “los bienes creados
deben llegar a todos en forma
equitativa”, en justicia y caridad[14].
Por el principio de subsidiaridad,
“todas las sociedades de orden
superior deben ponerse en una
actitud de ayuda («subsidium») —por
tanto de apoyo, promoción,
desarrollo— respecto a las
menores”[15]; y así se cuida “la
familia, los grupos, las asociaciones,
las realidades territoriales locales, en
definitiva, aquellas expresiones
agregativas de tipo económico,
social, cultural, deportivo, recreativo,
profesional, político, a las que las
personas dan vida espontáneamente



y que hacen posible su efectivo
crecimiento social”[16].

El principio de participación es
consecuencia de lo anterior, y “se
expresa, esencialmente, en una serie
de actividades mediante las cuales el
ciudadano […] contribuye a la vida
cultural, económica, política y social
de la comunidad civil a la que
pertenece. La participación es un
deber que todos han de cumplir
conscientemente, en modo
responsable y con vistas al bien
común”[17]. Por último, el principio de
solidaridad “implica que los hombres
de nuestro tiempo cultiven aún más
la conciencia de la deuda que tienen
con la sociedad en la cual están
insertos […]. Semejante deuda se
salda con las diversas
manifestaciones de la actuación
social”[18].

Estos principios nos hacen descubrir
que muchas de las iniciativas



sociales que florecen a nuestro
alrededor se apoyan en valores
compartidos. Estudiarlos y darlos a
conocer puede ser la ocasión de
trabajar junto al resto de habitantes
de nuestros países en la construcción
de una sociedad más justa.

Verdad, libertad, justicia y
caridad

Hay cuatro valores fundamentales
sobre los que se apoyan los
principios de la doctrina social de la
Iglesia: la verdad, la libertad, la
justicia y el amor.

El amor al prójimo debe impulsar la
vida de los cristianos, tanto a nivel
personal como social. “La Iglesia no
solo debe anunciar la Palabra, sino
también realizar la Palabra, que es
caridad y verdad”[19]. Lo hemos visto
tal vez de forma más clara en los
últimos años: ante crisis globales,
hay una respuesta de solidaridad que



une a quienes sufren juntos. Hay
familias que se reencuentran ante la
enfermedad de un ser querido, o
vecinos que empiezan a hablarse
cuando se ven forzados a pasar más
tiempo en casa. Son actitudes que
podemos incorporar también cuando
no son las circunstancias las que nos
llevan a ello: ¿Sé los nombres de
quienes viven en mi edificio, o en la
casa más remota del pueblo? ¿He
hablado alguna vez con cada uno,
interesándome por sus
circunstancias, buscando hacerme
cercano?

Lo que desde fuera acaso parezca un
simple gesto de buena educación o
una muestra de amabilidad, puede
de hecho reflejar el amor de Dios por
cada uno: “El amor, lleno de
pequeños gestos de cuidado mutuo,
es también civil y político, y se
manifiesta en todas las acciones que
procuran construir un mundo mejor.
Por esa razón, el amor no sólo se



expresa en relaciones íntimas y
cercanas, sino también en las macro-
relaciones, como las relaciones
sociales, económicas y políticas”[20].
La unidad de vida de un cristiano
coherente le lleva a actuar con
caridad a todos los niveles, tanto en
lo que le toca de cerca como en los
temas más lejanos.

Partiendo del respeto a todos,
poniendo el bien de cada persona
por encima de ideas u opiniones, los
cristianos podemos intervenir en
todo tipo de cuestiones, con
responsabilidad y creatividad, sin
atribuir a la Iglesia lo que es el modo
de hacer de cada uno. “Los cristianos
gozáis de la más plena libertad, con
la consecuente responsabilidad
personal, para intervenir como
mejor os plazca en cuestiones de
índole política, social, cultural,
etcétera”[21].



“Quien ama con caridad a los demás,
es ante todo justo con ellos. No basta
decir que la justicia no es extraña a
la caridad, que no es una vía
alternativa o paralela a la caridad: la
justicia es (…) intrínseca a ella. La
justicia es la primera vía de la
caridad”[22]. Y viceversa: la lucha por
el bien común siempre estará guiada
por la comprensión y el respeto. No
tendría sentido buscar la justicia con
dureza de corazón o alegrarnos de
algo objetivamente malo porque
confirma nuestra opinión.

Ante personas cercanas que sufren
las consecuencias de acciones o
modos de vida contrarios a la moral,
o que rectifican y quieren acercarse
a Dios o a otro estilo de vida, la única
postura posible en un cristiano es el
acompañamiento lleno de cariño y
comprensión, nunca una respuesta
autocomplaciente que mira a los
demás por encima del hombro. Al
igual que la Iglesia entra en diálogo



con el mundo desde la caridad,
nosotros, desde el mundo, buscamos
una conversación abierta a todos,
que incluya a todos y no se cierre
ante propuestas que percibimos
como amenazas, sino que sepa
acoger distintos puntos de vista,
aprendiendo de los demás.

Tampoco los apóstoles eran un
conjunto uniforme. Venían de
entornos distintos, tenían diferentes
profesiones, caracteres a veces poco
compatibles, opiniones opuestas…
Pero los unía el amor a Cristo y la
misión de llevar al mundo la Buena
Nueva. Así, conjugando la primacía
de Pedro y la colegialidad con su
propia identidad, cumplieron el
mandato de Cristo: “Id al mundo
entero y predicad el Evangelio a toda
criatura” (Mc 16,15).



La promesa de Jesús

Esta obligación cristiana del amor al
prójimo se realiza, como todas,
partiendo del amor de Dios por los
hombres. Es Él quien transforma los
corazones y renueva el mundo: “La
caridad y la justicia no son
únicamente acciones sociales, sino
que son acciones espirituales
realizadas a la luz del Espíritu
Santo”[23].

Sabemos que no podemos conseguir
una justicia perfecta en la tierra, y
contamos con la justicia de la vida
eterna. Sin embargo, eso no nos lleva
a descuidar nuestros deberes
terrenos, porque sabemos que la
vida eterna dependerá de lo que nos
hayamos esforzado aquí por vivir ese
“a mí me lo hicisteis” de Jesús.
Esperamos transformar el mundo,
contribuir a la felicidad de aquellos
que nos rodean, y ser felices así
también nosotros, porque oímos de



labios de Jesús lo que prometió un
día a quienes le escuchaban:
“Bienaventurados los que tienen
hambre y sed de justicia, porque
quedarán saciados” (Mt 5,6).

[1] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 400.

[2] San Josemaría, Carta n. 3 (“Sobre la
misión del cristiano en la vida
social”), n. 31.

[3] Francisco, Fratelli tutti, n. 57.

[4] Francisco, Fratelli tutti, n. 85.

[5] Fernando Ocáriz, Carta 19.III.2020,
n. 7.

[6] Aleluya de la Solemnidad de
Pentecostés, ciclo B.

[7] Benedicto XVI, Audiencia 1-II-2012.

[8] Concilio Vaticano II, Gaudium et
Spes, n. 36.



[9] Íd., n. 75.

[10] Benedicto XVI, Caritas in veritate,
n. 2.

[11] San Josemaría, Carta n. 3, n. 37.

[12] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 2032; 2420.

[13] Compendio de la doctrina social
de la Iglesia, n. 164.

[14] Cfr. íd, n. 171.

[15] Compendio de la doctrina social
de la Iglesia, n. 186.

[16] Íd., n. 185.

[17] Íd., n. 189.

[18] Íd., n. 195.

[19] Benedicto XVI, Audiencia general,
25-IV-2012.

[20] Francisco, Fratelli tutti, n. 181.



[21] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
11.

[22] Benedicto XVI, Caritas in veritate,
n. 6.

[23] Benedicto XVI, Audiencia general,
25-IV-2012.

Teresa Gómez

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/ve-y-haz-tu-lo-
mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/

(01/02/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/
https://opusdei.org/es-sv/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/
https://opusdei.org/es-sv/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/

	“Ve, y haz tú lo mismo” (I): A mí me lo hicisteis
	El primer mandamiento
	Al prójimo como a ti mismo
	Dignidad humana y responsabilidad cristiana
	El mundo en heredad
	Personal y responsable
	La doctrina social de la Iglesia en diálogo con el mundo
	Verdad, libertad, justicia y caridad
	La promesa de Jesús


