
opusdei.org

Una conversación
con el vicario
general del Opus Dei

Reproducimos una entrevista
de Gabriel Ariza a Mons.
Mariano Fazio. El Vicario
general habla sobre las
reformas de Papa Francisco, la
formación que se ofrece a los
matrimonios y los sacerdotes, y
otros temas de actualidad.
Publicada por Infovaticana.

23/11/2015



Mariano Fazio, Vicario General del
Opus Dei, analiza en esta
entrevista con Infovaticana la
situación de la Iglesia, del Opus Dei
y del mundo. Quisiera introducir a
mi entrevistado. El pasado mes de
diciembre, a sus 55 años, fue
nombrado Vicario General del
Opus Dei. Es conocida su amistad
con el Papa Francisco. ¿Cómo es la
relación del Papa con la Obra y con
usted en particular?

Es cierto que Francisco es el primer
Papa que conoce el Opus Dei desde
su experiencia como obispo, ya que
había muy poco desarrollo de la
Obra en Múnich cuando Ratzinger
era arzobispo de esa ciudad. El
cardenal Bergoglio conocía de forma
muy cercana varias labores
apostólicas, en particular seguía muy
de cerca las labores con mayor perfil
social, como escuelas para gente de
escasos recursos. Alguna vez el
cardenal nos encargó que nos



hiciéramos cargo nosotros de alguna
obra, por ejemplo porque había unas
religiosas que no podían seguir con
el colegio al lado de una de las que
en Buenos Aires llamamos “villas
miserias”. Y en la primera carta que
el Papa me escribió de su puño y
letra, me pidió que les mandara un
saludo a las chicas de ese colegio,
llamado Buen Consejo, que ahora
lleva la Obra adelante y que tiene 900
alumnas. A mí en particular me
agradeció la ayuda que ofrecíamos
en dirección espiritual a los
sacerdotes diocesanos. Conocía bien
la figura de San Josemaría, y ha
manifestado varias veces que le tiene
devoción. Y tiene particular cariño a
una serie de personas del Opus Dei,
que van desde una supernumeraria
muy pobre que vive en lo que los
argentinos llamamos “conventillo”,
hasta gente bien posicionada social y
económicamente. Por ello, tiene una
visión bastante completa de lo que es
la prelatura.



¿Qué les dice entonces a aquellos
que acusan al Opus Dei de no
gustarle este Papa?

Que se equivocan, y que nadie
conseguirá separarnos ni un
milímetro de su persona. Es propio
de todo buen católico estar en
sintonía con cada Papa que va
gobernando la Iglesia en los distintos
periodos de la historia. Es algo que
San Josemaría nos dejó como
herencia. A lo largo de todos los años
de vida del Opus Dei, siempre hemos
buscado esta sintonía, desde Pío XI
hasta Francisco.

El prelado, en sus cartas mensuales,
se hace continuo eco a la enseñanza
del Papa Francisco. Pero no son solo
palabras. Le pongo un ejemplo.
Secundando la petición del papa, el
prelado ha pedido que en todos los
colegios, centros públicos o
parroquias que estén encomendados
al Opus Dei se vea cómo se puede



concretar la llamada que hizo
Francisco a acoger a los inmigrantes:
con actos concretos de acogida, con
colectas, con servicios materiales y
espirituales. También se han puesto
en marcha toda una serie de
iniciativas para aprovechar y sacar
partido del Año de la Misericordia,
tal como el Papa pide a los católicos
de todo el mundo. Esa sintonía se ve
también en las actividades que se
realizan en los centros del Opus Dei:
muchas giran en torno a lo que dice
el Papa, a sus documentos. Hay,
además, algunos temas que nos
recuerdan mucho a lo que decía San
Josemaría. Por ejemplo, la insistencia
de Francisco en el sacramento de la
penitencia: es el pontífice que más ha
hablado de la confesión en estos
últimos años.

Dijo en una entrevista en El Pais
que “Rezo por todos los que se han
ido y los quiero con toda mi alma”.
En aquel momento yo le agradecí



que alguien con responsabilidad
en la Prelatura tuviera esas bellas
palabras hacia tantas almas cuya
vocación en la obra “no cuajó”. ¿Ha
cambiado el discurso de la obra
respecto a quienes se han ido?

Mi experiencia personal es que
nunca ha faltado cariño por quienes
han dejado la Obra. Pero lógicamente
no basta con “tu experiencia”, sino
que hay que tener en cuenta las
experiencias ajenas, las heridas y
dolores objetivos o subjetivos que
dejan las relaciones rotas, de las que
a veces puedo no haber sido
suficientemente consciente. Es
indudable que el paso del tiempo y la
vida enseñan, y que la sensibilidad
mejora, también porque vivimos en
medio del mundo, y se mejora con
los cambios positivos que se
producen en el mundo, con las
experiencias vividas por las personas
de carne y hueso.



La gente que deja la Obra también
está llamada a ser santa, sean cuales
sean sus circunstancias. Pero así
como hace 30 años, en una familia
cristiana de mi país, a un hijo que se
divorciaba a veces se le podía decir
incluso “esa mujer no entra en mi
casa y no quiero saber nada”, hoy en
día a nadie se le ocurre hacer eso. No
porque el matrimonio deje de ser
indisoluble, sino porque ha
cambiado la sensibilidad, y el deseo
de mantener las puertas abiertas
para poder ayudar mejor a todos.

¿Cómo ayuda la Obra a los
matrimonios, si los medios de
formación que realiza son para
hombres y mujeres por separado y
no juntos?

Los medios de formación que se
imparten a personas casadas,
aunque sean por separado, tienden a
fomentar la unidad en el
matrimonio, la unidad en la familia y



la mejora en la educación de los hijos
(si el matrimonio tiene hijos) o de las
personas que se relacionan con ellos
(si no tienen hijos).

Además, bastantes de los apostolados
y actividades formativas que llevan
adelante las personas de la Obra son
para los matrimonios juntos: me
refiero, por ejemplo, a los cursos de
orientación familiar, a las charlas o
conferencias que se ofrecen en
tantos centros y parroquias llevadas
por la Obra, y a otras actividades de
carácter formativo, que les ayudan a
mejorar su comunicación, su unidad,
la educación familiar, etc.

¿La educación diferenciada por
sexos forma parte del carisma
fundacional del Opus Dei, o es una
preferencia que se ha tomado y
que, por lo tanto, podría cambiar
en el futuro?

Déjeme aclarar que, de hecho, hay
bastantes fieles de la Prelatura que



trabajan en la la educación mixta,
pública o privada, y por otro lado
hay iniciativas educativas mixtas
(todas las de nivel universitario) que
cuentan con la atención pastoral de
la Obra.

Al mismo tiempo, hemos optado por
limitar la atención pastoral de la
prelatura en el nivel de la enseñanza
media a las escuelas que han elegido
el modelo diferenciado: las
necesidades pastorales son
muchísimas, y nuestra experiencia es
que –a esas edades– hay un
aprovechamiento mayor de esa
ayuda pastoral en este tipo de
colegios. Al optar por esta
preferencia, no juzgamos lo más
mínimo la educación mixta, que
puede tener ventajas para
determinado tipo de personas.

En España hemos visto a ilustres
miembros de la prelatura tragarse
la ley del aborto más feticida de la



historia del país o defender
posturas cercanas al terrorismo.
¿Hasta dónde llega la libertad
política en el Opus Dei? ¿Podría un
miembro del Opus Dei, en el
congreso de los diputados, pedir la
prohibición del propio Opus Dei,
amparado en su libertad política?

Los límites de la libertad política de
una persona del Opus Dei son los que
indica el Magisterio de la Iglesia y la
moral y las buenas costumbres; ni
más ni menos que los de cualquier
otro católico que desee vivir de
acuerdo con su fe. Y también son
idénticos los deberes.

Con lo cual un miembro del Opus
Dei no podría estar en un partido
que va contra los principios
católicos…

Un miembro del Opus Dei tiene que
comportarse como cualquier católico
de buena conciencia en política.
Podría darse el caso de que todos los



partidos políticos de un determinado
país no coincidan con el Magisterio
de la Iglesia y, de facto, esa es la
realidad de numerosos países. Por lo
tanto, tendrán que saber moverse de
acuerdo a su conciencia y con lo que
pueda decir la jerarquía en cada
país. En este sentido, hay
orientaciones iluminadoras en la
Nota doctrinal que la Congregación
para la Doctrina de la Fe publicó en
el año 2004, con la firma del cardenal
Ratzinger.

Al mismo tiempo, me gustaría que se
pusiera más la atención en esos miles
de personas del Opus Dei que en
España se dedican a la educación en
general, a la atención de enfermos, a
la formación de gente necesitada, a
los servicios sencillos. Son mucho
más representativos de la realidad.

Pero en España hay obispos que
han dicho una cosa y otros que han
dicho casi lo contrario…



Claro. De todas formas, ¿en qué
partido político de Occidente uno
puede estar con la conciencia
tranquila? ¿Es bueno que un católico
en uno de esos partidos renuncie?
¿Para qué? ¿Para irse a un
monasterio? No sé… En el tema de la
participación en la vida pública, los
fieles del Opus Dei tienen la misma
libertad que todos los católicos y, en
el momento en el que la jerarquía
diga que no se puede formar parte de
este partido o apoyar una
determinada plataforma, un católico
consecuente se lo tendrá que
plantear en serio.

El Opus Dei ha sido cuna de élite
intelectual de la Iglesia, tan
necesaria hoy… ¿Cómo están
preparando la defensa intelectual
a la ofensiva de la ideología de
género y su invasión en los
colegios, ya cierta en España?



Hay una formación que se da en las
universidades o en los colegios de
identidad cristiana, donde se
enseñan los fundamentos
antropológicos que demuestran que
la persona humana es hombre y
mujer, que son complementarios,
que esto es un proyecto lleno de
verdad, belleza, bien, libertad…Que
así es como van a ser felices.
Entonces, sin discriminar a nadie, se
procura que la gente tenga
fundamentos antropológicos
amplios. Hay cosas que antes eran
obvias, y ahora sin embargo hay que
fundamentarlas porque hay toda una
opinión pública que lleva a perder
las nociones que antes eran de
sentido común.

¿Qué autores recomienda para
defenderse de las amenazas de la
ideología de género? ¿Recomienda
a un autor concreto en este
sentido?



Los autores que más me han
ayudado en este aspecto no hablan
tanto de la ideología de género
cuanto de la antropología dual.
Personalmente, me ha gustado un
texto del filósofo Antonio Malo, que
llegué a conocer mejor en los años en
que fui rector de la Universidad de la
Santa Croce. En italiano se titula
“Essere persona. Un’antropologia
dell’identità”. Pero, claro, son
visiones científicas: a unos les
gustará más y a otros menos.

¿Pero hay algún autor de cabecera
en la Obra en este tema?

La cuestión es que no hay “autores
de la Obra”. En el Opus Dei habrá
visiones distintas del tema, siempre
en el marco de la ética natural. Hay
temas de gran relevancia ética en los
que algunas de las mejores
aportaciones son de personas no
cristianas, e incluso no creyentes.



Conozco, sí a personas de la Obra que
han escrito sobre estos temas, pero
son profesionales normales y
corrientes, que en sus trabajos
científicos no representan a la Obra,
ni a la Iglesia, ni a la diócesis a la que
pertenecen. Por ponerle un ejemplo,
conozco bien a la profesora
Brancatisano, que lleva años
trabajando esta cuestión desde la
perspectiva de la antropología de la
diferencia; ahora está publicando un
libro que se llama “Essere in
relazione”.

Una vez me explicó su visión de
continuidad entre Benedicto XVI y
Francisco, en lo que a la dictadura
del relativismo y cultura del
descarte se refiere. Me gustó
mucho esa tesis, y creo que al Papa
también, ¿cierto?

El Papa habla mucho de la cultura
del descarte, que es la otra cara de la
medalla del relativismo, sobre el que



tanto nos alertó Benedicto XVI. Si no
hay verdad objetiva, prevalece el
interés del más fuerte, y los débiles –
o los valores que no son
inmediatamente útiles para mí- son
descartados. Todo eso está recogido
ahora en Laudato Sí, en un título que
se llama el “El relativismo práctico”,
donde habla precisamente de eso,
pues la causa del degrado ambiental
es un problema antropológico y de la
falta de verdad.

El Sínodo. Tema de candente
actualidad. ¿Qué opina de la
denuncia de algunos cardenales
que advertían de una conspiración
para presionar a la Iglesia a
modificar su doctrina sobre el
matrimonio y la familia?

Tengo alergia a hablar de luchas
internas, conspiraciones, me parece
que no llevan a nada y que hacen
perder el tiempo y la paz. Lo único
que cuenta es que hemos tenido una



reunión de tres semanas de toda la
Iglesia, de la cual salió un documento
donde ha habido un gran consenso y
que ahora tendrá la última palabra el
Papa. Lo más relevantes es que toda
la Iglesia ha estado un año pensando
en el tema central de la familia: el
Sínodo ha sido una gran afirmación
familiar de toda la Iglesia.

¿Cree que en el documento final
hay una puerta abierta a que la
Iglesia renuncie a su doctrina, por
ejemplo sobre el adulterio?

Los puntos 84 y 85, leídos sin una
argumentación ideológica, vuelven a
insistir en lo que ya habló Juan Pablo
II, en la “Familiaris Consortio”. Hay
situaciones en las que hay que ver
caso por caso, que es lo que
pastoralmente conviene hacer. Pero
no es una apertura en el sentido de
“cambio en la doctrina” sino que es
apertura de puertas en el sentido de
llegar a todos y saber plantear a cada



persona su camino hacia una sincera
conversión.

Es positivo que incida en que la
norma no admite gradualidad…

Quien quiera leer los datos del 84 y
85 a la luz de la tradición de la Iglesia
y a la luz de la “Familiaris Consortio”,
que es lo que dice explícitamente el
documento final, verá que la Iglesia
ha vuelto a insistir en la
indisolubilidad del matrimonio y en
la santidad del matrimonio. Y luego
que hay casos concretos que hay que
estudiar de acuerdo a la conciencia
recta, con pastores que quieran
cumplir con la voluntad de Dios, para
que cada uno pueda hacer lo que
Dios quiere. Me parece interesante
que la gente vea todo el documento,
porque se habla de desafíos que tiene
la Iglesia por delante respecto a la
familia. A mí me sorprendió muy
positivamente las veces que se ha
subrayado la belleza del proyecto de



Dios para la familia, la
complementariedad entre el hombre
y la mujer. Me pareció especialmente
agudo el diagnóstico que se le hace a
la cultura contemporánea, los
peligros del secularismo, del
consumismo, que destruyen la
familia. También sobre la
importancia de los cursos formativos
para que los novios lleguen al
matrimonio sabiendo a qué se
comprometen; la necesidad de que la
familia, como la Iglesia, “salga de sí
misma” y que sean familias abiertas
en el sentido de ayudar a otras
familias que están en necesidad. Con
lo cual, los puntos 84 y 85 son unos
puntos importantes pero el
documento es mucho más amplio y
me parece un documento de gran
respiro.

Fue ordenado sacerdote por el
gran Papa Juan Pablo II. ¿Qué
recuerdo guarda de él?



Tradicionalmente, el Papa sólo
ordenaba a los del seminario
romano. Hubo unos años en que
había pocos ordenandos de Roma y
el Papa pidió a distintas instituciones
de la Iglesia que enviaran
ordenandos y, por lo tanto, durante
unos años gran parte de los
sacerdotes del Opus Dei fuimos
ordenados por Juan Pablo II.

Yo tengo la gracia de Dios de haber
sido ordenado como diácono por el
beato Álvaro del Portillo, en la
primera ordenación que efectuó
después de su ordenación episcopal.
Y en la ceremonia de ordenación
presbiteral estaban presentes en San
Pedro San Juan Pablo II, que era el
que ordenaba, el beato Álvaro del
Portillo y la beata Teresa de Calcuta.

Juan Pablo II: he vivido veintitantos
años en Roma, he vivido cosas muy
importantes para mi vida como mi
ordenación sacerdotal, la



beatificación y canonización de San
Josemaría, la muerte de don Álvaro
del Portillo… Y sin embargo, el
momento que recuerdo con más
emoción es la muerte y los funerales
de Juan Pablo II. Me sorprendió
cómo cientos de miles de personas,
que quizá no vivían todo lo que decía
Juan Pablo II, se encontraron con
una llamada de alerta para sus
almas. Italianos, polacos, gente de
todos lados, católicos y no católicos,
que se volcaron en las calles de
Roma, que vinieron a Roma en una
multitud nunca vista para agradecer
el don que Dios había dado a su
Iglesia y al mundo con Juan Pablo II.

Dicen que el Papa le dijo que los
sacerdotes del Opus Dei son los
que más se preocupan por la
santidad de los sacerdotes de la
Curia…

El Papa agradece que el Opus Dei
organice retiros mensuales para los



que quieran asistir de los que
trabajan en la Curia, porque ve
importante que en la Curia se rece.

¿Cómo ha vivido personalmente
los últimos escándalos en el
Vaticano, llamados por algunos
‘Vatileaks 2’, y el hecho de que se
haya mencionado al Opus Dei en
ese contexto?

Ha sido un momento de dolor por las
posibles dificultades que estos
hechos hayan supuesto al Papa y a la
Santa Sede. Y de especial oración por
el Santo Padre, y por la reforma de
las estructuras vaticanas que está
llevando a cabo con la ayuda de
tantos buenos colaboradores.
Quisiera añadir que me parecen
reformas muy necesarias para vivir
el espíritu evangélico en el manejo
de los bienes materiales; son
reformas que empiezan por la
conversión de cada uno de nosotros.



Junto a ello, hay un dolor más
subjetivo, que es el del hermano que
ve a otro hermano sacerdote en esta
situación sorprendente. Dejando
clara la gravedad de los hechos, y a la
espera del resultado del juicio, he
procurado reaccionar como supongo
que haría un buen hermano:
rezando por él y procurando, en lo
que esté de mi parte, que no se sienta
abandonado.

Gabriel Ariza

Infovaticana

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-sv/article/una-

conversacion-con-el-vicario-general-del-
opus-dei/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/una-conversacion-con-el-vicario-general-del-opus-dei/
https://opusdei.org/es-sv/article/una-conversacion-con-el-vicario-general-del-opus-dei/
https://opusdei.org/es-sv/article/una-conversacion-con-el-vicario-general-del-opus-dei/
https://opusdei.org/es-sv/article/una-conversacion-con-el-vicario-general-del-opus-dei/

	Una conversación con el vicario general del Opus Dei

