
opusdei.org

El tiempo de una
presencia (II):
Navidad, la luz de
Belén

Dentro de la serie de editoriales
sobre el Año Litúrgico,
publicamos uno referente a la
Navidad, momento en el que
recordamos que Jesús nació
"para iluminar nuestro camino
sobre la tierra".

16/12/2025

Cristo, redentor del mundo,
Unigénito del Padre, nacido



inefablemente del Padre antes de
todos los tiempos, «Christe,
redemptor omnium, / ex Patre, Patris
Unice, / solus ante principium / natus
ineffabiliter»[1]. Estas palabras, las
primeras que la Iglesia pronuncia
cada año al inicio del tiempo de
Navidad, nos introducen en la vida
íntima de Dios. Las celebraciones
litúrgicas durante estos días, los ratos
de meditación delante del Belén, la
vida familiar más intensa, nos
quieren ayudar a contemplar a la
Palabra que se ha hecho Niño; a
mirarlo «con las disposiciones
humildes del alma cristiana» que no
quiere «reducir la grandeza de Dios a
nuestros pobres conceptos (...) sino
comprender que ese misterio, en su
oscuridad, es una luz que guía la vida
de los hombres»[2].

Una luz que nos lleva al Padre

«Dios es luz»[3]: en Él no hay
oscuridad. Cuando interviene en la



historia de los hombres, las tinieblas
se disipan. Por eso, en el día de
Navidad cantamos: «lux fulgebit
hodie super nos, quia natus est nobis
Dominus»[4]; una luz nos envolverá en
su resplandor, porque el Señor ha
nacido para nosotros.

Jesucristo, el Verbo Encarnado, nace
para iluminar nuestro camino en la
tierra; nace para mostrarnos el rostro
amable del Padre y revelar el
misterio de un Dios que no es un ser
solitario, sino Padre, Hijo y Espíritu
Santo. En la eternidad el Padre
genera al Hijo en un acto
perfectísimo de Amor que hace del
Verbo el Hijo Amado: del «Padre de
las luces»[5] procede Aquel que es
«Luz de Luz, Dios verdadero de Dios
verdadero»[6]. Aunque esa generación
de Luz es inefable y nuestros ojos no
pueden percibirla aquí en la tierra, el
Señor no nos ha dejado en las
tinieblas: nos ha dejado un signo en
el que atisbar algo de tal misterio.



Ese signo es el nacimiento virginal de
Jesús en la noche de Belén.

«La virginidad de María manifiesta
la iniciativa absoluta de Dios en la
Encarnación. Jesús no tiene como
Padre más que a Dios»[7]. El único
Hijo de María es el Unigénito del
Padre; el nacido inefablemente del
Padre antes de todos los tiempos,
nace también de modo inefable de
una Madre Virgen. Por eso, la Iglesia
canta «talis partus decet Deus»[8], un
nacimiento así de admirable
convenía a la dignidad de Dios. Se
trata de un misterio que revela, a los
que son humildes, el resplandor de la
gloria divina[9]. Si nos acercamos al
Niño con sencillez, como la de los
pastores que acuden con premura a
la gruta[10], o como la de los Magos
que «postrándose le adoraron»[11],
podremos reconocer, en la luz que
irradia la faz del Niño, el reverberar
de su generación eterna.



El inicio del camino hacia la
Pascua

«Y sucedió que, mientras ellos
estaban allí, se le cumplieron los días
del alumbramiento y dio a luz a su
hijo primogénito, lo envolvió en
pañales y lo acostó en un pesebre
porque no había sitio para ellos en la
posada»[12]. Es fácil imaginar la
alegría que María había
experimentado desde el momento de
la Anunciación. Un gozo que iría
creciendo conforme pasaban los días
y el Hijo de Dios se iba formando en
su seno. Sin embargo, a Nuestra
Señora y a san José no se les ahorró
toda amargura. La noche santa del
nacimiento del Redentor está
marcada por la dureza y la frialdad
del corazón humano: «vino a los
suyos, pero los suyos no le
recibieron»[13]. De este modo, si el
nacimiento sin dolor anticipaba la
gloria del Reino, anticipaba también
la “hora” de Jesús, en la que daría su



vida por amor a las criaturas: «Sus
brazos -lo admiramos de nuevo en el
pesebre- son los de un Niño: pero son
los mismos que se extenderán en la
Cruz, atrayendo a todos los
hombres»[14].

En la liturgia del tiempo de Navidad,
la Iglesia nos invita a recordar el
inicio de aquella pasión de Amor de
Dios por los hombres que culmina
con la celebración anual de la
Pascua. De hecho, a diferencia de la
Pascua anual, la fiesta de la
Natividad del Señor no comenzó a
celebrarse litúrgicamente hasta bien
entrado el siglo IV, conforme el
calendario reflejaba cada vez más la
unidad de todo el misterio de Cristo.
Por eso, al celebrar el nacimiento de
Jesús y dejarnos tocar por su ternura
de Niño, el sentido de su venida a la
tierra se actualiza, como canta aquel
villancico que tantos recuerdos traía
a san Josemaría: «Yo bajé a la tierra
para padecer». La Navidad y la



Pascua están unidas no solo por la
luz, sino también por la potencia de
la Cruz gloriosa.

«Dum medium silentium… Cuando un
sosegado silencio todo lo envolvía y
la noche se encontraba en la mitad
de su carrera, tu Palabra
omnipotente, cual implacable
guerrero, descendió del cielo, desde
el trono real»[15]. Son palabras del
libro de la Sabiduría, que hacen
referencia inmediata a la Pascua
antigua, al Éxodo en que fueron
liberados los israelitas. La liturgia las
emplea con frecuencia en el tiempo
de Navidad para presentarnos, a
través de contrastes, la figura del
Verbo que viene a la tierra. El que es
inabarcable se circunscribe en el
tiempo; el Dueño del mundo no
encuentra sitio en su mundo; el
Príncipe de la Paz desciende como
«implacable guerrero» desde su
trono real. De este modo, podemos
comprender que el nacimiento de



Jesús es el fin de la tiranía del
pecado, el inicio de la liberación de
los hijos de Dios. Jesús nos ha
liberado del pecado gracias a su
misterio Pascual. Es la “hora” que
atraviesa y guía toda la historia
humana.

Jesús toma una naturaleza como la
nuestra, con sus debilidades, para
liberarnos del pecado a través de su
muerte. Esto solo se puede
comprender desde el amor, pues el
amor pide la unión, pide compartir
la misma suerte que la persona
amada: «La única norma o medida
que nos permite comprender de
algún modo esa manera de obrar de
Dios es darnos cuenta de que carece
de medida: ver que nace de una
locura de amor, que le lleva a tomar
nuestra carne y a cargar con el peso
de nuestros pecados»[16]

El Señor quiso tener un corazón de
carne como el nuestro para traducir



al lenguaje humano la locura del
amor de Dios por cada una, por cada
uno. Por eso, la Iglesia se regocija al
exclamar: «Puer natus est nobis»[17],
nos ha nacido un Niño. Porque Él es
el Mesías esperado por el pueblo de
Israel, su misión tiene un alcance
universal. Jesús nace para todos, «se
ha unido, en cierto modo, con todo
hombre»[18], no se avergüenza de
llamarnos “hermanos” y quiere
alabar con nosotros la bondad del
Padre. Es lógico que en los días de la
Navidad vivamos de modo especial la
fraternidad cristiana, que queramos
a todas las personas sin hacer
distinciones de proveniencia o
capacidades. Hemos de acoger el
amor liberador de Jesús, que nos
saca de la esclavitud de nuestras
malas inclinaciones, derrumba los
muros entre los hombres, para
hacernos finalmente «hijos en el
Hijo»[19].



Un misterio que ilumina a la
familia

«Las fiestas en torno al misterio de la
Encarnación (Anunciación, Navidad,
Epifanía) conmemoran el comienzo
de nuestra salvación y nos
comunican las primicias del misterio
de la Pascua»[20]. Estas primicias
provienen siempre del contacto con
Jesús, de las relaciones que se crean
en torno al Niño que, como las de
cualquier niño que viene al mundo,
son en primer lugar relaciones
familiares. La luz del Niño se
extiende, pues, en primer lugar a
María y a José, y desde ellos a todas
las familias.

Dentro del tiempo de Navidad, la
fiesta de la Sagrada Familia nos
recuerda que las familias cristianas
están llamadas a reflejar la luz del
hogar de Nazaret. Son un don del
Padre celestial, que quiere que haya
en el mundo oasis en los que el amor



haya sido liberado de la esclavitud
del egoísmo. Las lecturas de la fiesta
proponen algunos consejos para
hacer santa la vida familiar:
«revestíos de entrañas de
misericordia, de bondad, de
humildad, de mansedumbre, de
paciencia. Sobrellevaos mutuamente
y perdonaos cuando alguno tenga
queja contra otro; como el Señor os
ha perdonado, hacedlo así también
vosotros»[21]. Se trata de actitudes
concretas para hacer realidad esa
gran paradoja del Evangelio: que solo
la renuncia y el sacrificio conducen
al verdadero amor.

La octava de Navidad se cierra con la
solemnidad de Santa María Madre de
Dios. Esta fiesta empezó a celebrarse
en Roma, posiblemente en relación
con la dedicación de la iglesia de
Santa María ad martyres, situada en
el Pantheon. Esta celebración nos
trae a la memoria que el Hijo de Dios
es también Hijo de aquella que creyó



en las promesas de Dios[22], y que Él
se ha hecho carne para redimirnos.
Así, pocos días después festejamos el
Nombre de Jesús, ese nombre en el
que encontramos consuelo en
nuestra oración, pues nos recuerda
que el Niño que adoramos se llama
Jesús porque nos salva de nuestros
pecados[23].

La salvación para todos los
hombres

Los últimos días del ciclo de Navidad
conmemoran la fuerza expansiva de
la Luz de Dios, que quiere reunir a
todos los hombres en la gran familia
de Dios. El rito romano
conmemoraba antiguamente en la
fiesta del Bautismo del Señor
también la “manifestación” a los
Magos de Oriente -primicias de los
gentiles- y las bodas de Caná,
primera manifestación de la gloria
de Jesús a sus discípulos. Aunque la
liturgia romana celebra hoy estas



“epifanías” en días distintos, quedan
algunos ecos de esa tradición que
han conservado las liturgias
orientales. Uno de ellos es una
antífona del mismo 6 de enero: «Hoy
la Iglesia se ha unido a su celestial
Esposo, porque en el Jordán Cristo la
purifica de sus pecados; los magos
acuden con regalos a las bodas del
Rey y los invitados se alegran por el
agua convertida en vino»[24].

En la solemnidad de la Epifanía la
Iglesia invita a seguir el ejemplo de
los Magos, que perseveran en la
búsqueda de la Verdad, no tienen
miedo a preguntar cuando pierden la
luz de la estrella y encuentran su
propia grandeza adorando al Niño
recién nacido. Como ellos, también
nosotros queremos darle todo lo
mejor, conscientes de que dar es
propio de enamorados y que al Señor
«no le importan las riquezas, ni los
frutos ni los animales de la tierra, del
mar o del aire, porque todo eso es



suyo; quiere algo íntimo, que hemos
de entregarle con libertad: dame,
hijo mío, tu corazón (Pr 23, 26)»[25].

Festejar el Bautismo

La fiesta del Bautismo del Señor
cierra el tiempo de Navidad. Nos
invita contemplar a Jesús que se
abaja para santificar las aguas, para
que en el sacramento del Bautismo
nos podamos unir a su Pascua:
«Nosotros, con el Bautismo, somos
inmersos en esa fuente inagotable de
vida que es la muerte de Jesús, el
más grande acto de amor de toda la
historia»[26]. Por eso, como dice el
papa Francisco, es natural que
recordemos con alegría la fecha en
que recibimos este sacramento:
«Conocer la fecha de nuestro
Bautismo es conocer una fecha feliz.
El riesgo de no conocerla es perder la
memoria de lo que el Señor ha hecho
con nosotros; la memoria del don
que hemos recibido»[27]. Así hacía San



Josemaría, que cada 13 de enero
recordaba con agradecimiento a sus
padrinos y al mismo sacerdote que le
había bautizado[28]. En uno de sus
últimos cumpleaños en la tierra, al
salir del oratorio de Santa María de
la Paz después de haber celebrado la
Misa, se detuvo un momento ante la
pila bautismal, la besó, y apostilló:
«Me da mucha alegría besarla. Aquí
me hicieron cristiano».

Cada tres años, en el primer domingo
después del Bautismo del Señor se
proclama el evangelio de las bodas
de Caná. Al inicio del Tiempo
Ordinario, se nos recuerda que la luz
que resplandeció en Belén y en el
Jordán no es un paréntesis en
nuestra vida, sino una fuerza
transformadora que quiere llegar a
toda la sociedad a partir de su
núcleo, las relaciones familiares. La
transformación del agua en vino nos
sugiere que las realidades humanas,
incluido el trabajo de cada día bien



hecho, se pueden transformar en
algo divino. Jesús nos pide que
llenemos las tinajas «usque ad
summum»[29], que con la ayuda de su
gracia colmemos hasta el borde
nuestros esfuerzos, para que nuestra
vida adquiera valor sobrenatural. En
esta tarea de santificar la labor
cotidiana encontramos de nuevo a
Santa María: la misma que nos ha
mostrado al Niño en Belén, nos dirige
hacia el Maestro con aquel consejo
seguro: «¡Haced lo que Él os diga!»[30].

Juan Rego

[1] Himno Christe, redemptor omnium,
I Vísperas de Navidad.

[2] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 13.

[3] 1 Jn 1, 5.



[4] Cfr. Misal Romano, Natividad del
Señor, Ad Missam in aurora, Antífona
de entrada (Cfr. Is 9, 2.6).

[5] St 1, 17.

[6] Símbolo Niceno-
Constantinopolitano.

[7] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
503.

[8] Himno Veni, Redemptor Gentium.

[9] Cfr. Hb 1, 3.

[10] Cfr. Lc 2,16.

[11] Mt 2, 11.

[12] Lc 2, 6-7.

[13] Jn 1, 11.

[14] Es Cristo que pasa, n. 38.

[15] Sb 18, 14-15.

[16] Es Cristo que pasa, n. 144.



[17] Cfr. Misal Romano, Natividad del
Señor, Ad Missam in die, Antífona de
entrada (Cfr. Is 9, 6).

[18] Concilio Vaticano II, Const. Past. 
Gaudium et spes, n. 22.

[19] Ibidem.

[20] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
1171.

[21] Col 3, 12-13 (2ª lectura de la fiesta
de la Sagrada Familia).

[22] Cfr. Lc 1, 45

[23] Mt 1, 21.

[24] Antífona ad Benedictus, Laudes del
6 de enero.

[25] Es Cristo que pasa, n. 35.

[26] Francisco, Audiencia general, 8-
I-2014.

[27] Ibidem.



[28] Cfr. A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. I, Rialp,
Madrid 1997, pp. 14-15.

[29] Jn 2, 7.

[30] Jn 2, 5.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/tiempo-de-
navidad-la-luz-de-belen/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/tiempo-de-navidad-la-luz-de-belen/
https://opusdei.org/es-sv/article/tiempo-de-navidad-la-luz-de-belen/
https://opusdei.org/es-sv/article/tiempo-de-navidad-la-luz-de-belen/

	El tiempo de una presencia (II): Navidad, la luz de Belén

