opusdei.org

Tema 7. La elevacion
sobrenatural y el
pecado original

Al crear al hombre, Dios lo
constituyo en un estado de
santidad y justicia; pero
nuestros primeros padres se
rebelaron contra el Creador y
perdieron gran parte de los
dones recibidos, transmitiendo
a las generaciones posteriores
una naturaleza caida y alejada
de Dios, que Cristo ha redimido.

25/12/2016



PDF» La elevacion sobrenatural y el
pecado original

RTF» La elevacion sobrenatural y el
pecado original

Serie completas “Resumenes de fe
cristiana”, libro electrénico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

ko skesksk

1. La elevacion sobrenatural

Al crear al hombre, Dios lo
constituyo en un estado de santidad
y justicia, ofreciéndole la gracia de
una auténtica participacion en su
vida divina (cfr. Catecismo, 374, 375).
Asi han interpretado la Tradicion y el
Magisterio a lo largo de los siglos la
descripcion del paraiso contenida en
el Génesis. Este estado se denomina
teoldgicamente elevacion
sobrenatural, pues indica un don
gratuito, inalcanzable con las solas
fuerzas naturales, no exigido aunque


https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/7.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/7.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/7.rtf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/7.rtf
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/

congruente con la creacion del
hombre a imagen y semejanza de
Dios. Para la recta comprension de
este punto hay que tener en cuenta
algunos aspectos:

a) No conviene separar la creacion
de la elevacion al orden
sobrenatural. La creaciéon no es
“neutra” respecto a la comunion con
Dios, sino que esta orientada a ella.
La Iglesia siempre ha ensefiado que
el fin del hombre es sobrenatural
(cfr. DH 3005), pues hemos sido
«elegidos en Cristo antes de la
creacion del mundo para ser
santos» (Ef 1,4). Es decir, nunca ha
existido un estado de “naturaleza
pura”, pues Dios desde el principio
ofrece al hombre su alianza de amor.

b) Aunque de hecho el fin del
hombre es la amistad con Dios, la
Revelacion nos ensefia que al
comienzo de la historia el hombre se
rebeld y rechazo la comunidn con su



Creador: es el pecado original,
llamado también caida, precisamente
porque antes habia sido elevado a la
cercania divina. No obstante, al
perder la amistad con Dios el hombre
no queda reducido a la nada, sino
que continua siendo hombre,
criatura.

c) Esto nos ensefia que, aunque no
conviene concebir el designio divino
en compartimentos estancos (como si
Dios primero creara un hombre
“completo” y luego “ademas” lo
elevara), se ha de distinguir, dentro
del unico proyecto divino, diversos
ordenes [1]. Basada en el hecho de
que con el pecado el hombre perdid
algunos dones pero conservo otros,
la tradicion cristiana ha distinguido
el orden sobrenatural (la llamada a
la amistad divina, cuyos dones se
pierden con el pecado) del orden
natural (lo que Dios ha concedido al
hombre al crearlo y que permanece
también a pesar de su pecado). No



son dos ordenes yuxtapuestos o
independientes, pues de hecho lo
natural esta desde el principio
insertado y orientado a lo
sobrenatural; y lo sobrenatural
perfecciona lo natural sin anularlo.
Al mismo tiempo, se distinguen, pues
la historia de la salvacion muestra
que la gratuidad del don divino de la
gracia y de la redencion es distinta
de la gratuidad del don divino de la
creacion, siendo aquélla una
manifestacion inmensamente mayor
de la misericordia y el amor de Dios

[2].

d) Es dificil describir el estado de
inocencia perdida de Adan y Eva [3],
sobre el que hay pocas afirmaciones
en el Génesis (cfr. Gn 1,26-31;
2,7-8.15-25). Por eso, la tradicion
suele caracterizar tal estado
indirectamente, infiriendo, a partir
de las consecuencias del pecado
narrado en Gn 3, cudles eran los
dones de que gozaban nuestros



primeros padres y que debian
trasmitir a sus descendientes. Asi, se
afirma que recibieron los dones
naturales, que corresponden a su
condicion normal de criaturas y
forman su ser creatural. Recibieron
asimismo los dones sobrenaturales,
es decir, la gracia santificante, la
divinizacidn que esa gracia
comporta, y la llamada ultima a la
vision de Dios. Junto a éstos, la
tradicion cristiana reconoce la
existencia en el Paraiso de los “dones
preternaturales”, es decir, dones que
no eran exigidos por la naturaleza
pero congruentes con ella, la
perfeccionaban en linea natural y
constituian, en definitiva, una
manifestacion de la gracia. Tales
dones eran la inmortalidad, la
exencion del dolor (impasibilidad) y
el dominio de la concupiscencia
(integridad) (cfr. Catecismo, 376) [4].

2. El pecado original



Con el relato de la transgresion
humana del mandato divino de no
comer del fruto del arbol prohibido,
por instigacion de la serpiente ( Gn
3,1-13), la Sagrada Escritura ensefia
que en el comienzo de la historia
nuestros primeros padres se
rebelaron contra Dios,
desobedeciéndole y sucumbiendo a
la tentacion de querer ser como
dioses. Como consecuencia,
recibieron el castigo divino,
perdiendo gran parte de los dones
que les habian sido concedidos (vv.
16-19), y fueron expulsados del
paraiso (v. 23). Esto ha sido
interpretado por la tradicion
cristiana como la pérdida de los
dones sobrenaturales y
preternaturales, asi como un dafio en
la misma naturaleza humana, si bien
no queda esencialmente corrompida.
Fruto de la desobediencia, de
preferirse a si mismo en lugar de
Dios, el hombre pierde la gracia (cfr.
Catecismo, 398-399), y también la



armonia con la creacion y consigo
mismo: el sufrimiento y la muerte
hacen su entrada en la historia (cfr.
Catecismo, 399-400).

El primer pecado tuvo el caracter de
una tentacion aceptada, pues tras la
desobediencia humana esta la voz de
la serpiente, que representa a
Satanas, el angel caido. La
Revelacion habla de un pecado
anterior suyo y de otros angeles, los
cuales —habiendo sido creados
buenos-rechazaron
irrevocablemente a Dios. Tras el
pecado humano, la creacion y la
historia quedan bajo el influjo
maléfico del «padre de la mentira y
homicida desde el principio» (Jn
8,44). Aunque su poder no es infinito,
sino muy inferior al divino, causa
realmente muy graves dafios en cada
persona y en la sociedad, de modo
que el hecho de la permision divina
de la actividad diabolica no deja de



constituir un misterio (cfr.
Catecismo, 391-395).

El relato contiene también la
promesa divina de un redentor (Gn
3,15). La redencion ilumina asi el
alcance y gravedad de la caida
humana, mostrando la maravilla del
amor de un Dios que no abandona a
su criatura sino que viene a su
encuentro con la obra salvadora de
Jesus. «Es preciso conocer a Cristo
como fuente de gracia para conocer a
Adan como fuente de

pecado» (Catecismo, 388). «“El
misterio de la iniquidad” (2 Ts 2,7)
solo se esclarece a la luz del “Misterio
de la piedad” (1 Tm 3,16)» (Catecismo,
385).

La Iglesia ha entendido siempre este
episodio como un hecho histérico -
aun cuando se nos haya trasmitido
con un lenguaje ciertamente
simbolico (cfr. Catecismo, 390)- que
ha sido denominado



tradicionalmente (a partir de San
Agustin) como “pecado original”, por
haber ocurrido en los origenes. Pero
el pecado no es “originario” —aunque
si “originante” de los pecados
personales realizados en la historia—,
sino que ha entrado en el mundo
como fruto del mal uso de la libertad
por parte de las criaturas (primero
los angeles, después el hombre). E1
mal moral no pertenece, pues, a la
estructura humana, no proviene ni
de la naturaleza social del hombre ni
de su materialidad, ni obviamente
tampoco de Dios o de un destino
inamovible. El realismo cristiano
pone al hombre delante de su propia
responsabilidad: puede hacer el mal
como fruto de su libertad, y el
responsable de ello no es otro que
uno mismo (cfr. Catecismo, 387).

Alo largo de la historia, la Iglesia ha
formulado el dogma del pecado
original en contraste con el
optimismo exagerado y el pesimismo



existencial (cfr. Catecismo, 406).
Frente a Pelagio, que afirmaba que el
hombre puede realizar el bien sdlo
con sus fuerzas naturales, y que la
gracia es una mera ayuda externa,
minimizando asi tanto el alcance del
pecado de Adan como la redencion
de Cristo -reducidos a un mero mal o
buen ejemplo, respectivamente- el
Concilio de Cartago (418), siguiendo a
San Agustin, ensefio la prioridad
absoluta de la gracia, pues el hombre
tras el pecado ha quedado dafiado
(cfr. DH 223.227; cfr. también el
Concilio IT de Orange, en el afio 529:
DH 371-372). Frente a Lutero, que
sostenia que tras el pecado el
hombre esta esencialmente
corrompido en su naturaleza, que su
libertad queda anulada y que en todo
lo que hace hay pecado, el Concilio
de Trento (1546) afirmo la relevancia
ontoldgica del bautismo, que borra el
pecado original; aunque permanecen
sus secuelas —entre ellas, la
concupiscencia, que no se ha de



identificar, como hacia Lutero, con el
pecado mismo-, el hombre es libre
en sus actos y puede merecer con
obras buenas, sostenidas por la
gracia (cfr. DH 1511-1515).

En el fondo de la posicion luterana, y
también de algunas interpretaciones
recientes de Gn 3, esta en juego una
adecuada comprension de la relacion
entre 1) naturaleza e historia, 2) el
plano psicolégico-existencial y el
plano ontoldgico, 3) lo individual y lo
colectivo.

1) Aunque hay algunos elementos de
caracter mitico en el Génesis
(entendiendo el concepto de “mito”
en su mejor sentido, es decir, como
palabra-narracion que da origen y
que por lo tanto esta en el
fundamento de la historia posterior),
seria un error interpretar el relato de
la caida como una explicacion
simbdlica de la original condicion
pecadora humana. Esta



interpretacion convierte en
naturaleza un hecho historico,
mitificandolo y haciéndolo
inevitable: paradojicamente, el
sentido de culpa que lleva a
reconocerse “naturalmente” pecador,
conduciria a mitigar o eliminar la
responsabilidad personal en el
pecado, pues el hombre no podria
evitar aquello a lo que tiende
espontdneamente. Lo correcto, mas
bien, es afirmar que la condicion
pecadora pertenece a la historicidad
del hombre, y no a su naturaleza
originaria.

2) Al haber quedado después del
bautismo algunas secuelas del
pecado, el cristiano puede
experimentar con fuerza la
tendencia hacia el mal, sintiéndose
profundamente pecador, como
ocurre en la vida de los santos. Sin
embargo, esta perspectiva existencial
no es la unica, ni tampoco la mas
fundamental, pues el bautismo ha



borrado realmente el pecado original
y nos ha hecho hijos de Dios (cfr.
Catecismo, 405). Ontoldgicamente, el
cristiano en gracia es justo ante Dios.
Lutero radicalizo la perspectiva
existencial, entendiendo toda la
realidad desde ella, que quedaba asi
marcada ontoldgicamente por el
pecado.

3) El tercer punto lleva a la cuestion
de la transmision del pecado original,
«un misterio que no podemos
comprender

plenamente» (Catecismo, 404). La
Biblia ensefia que nuestros primeros
padres trasmitieron el pecado a toda
la humanidad. Los siguientes
capitulos del Génesis (cfr. Gn 4-11;
cfr. Catecismo, 401) narran la
progresiva corrupcion del género
humano; estableciendo un
paralelismo entre Adan y Cristo, San
Pablo afirma: «como por la
desobediencia de un solo hombre
todos fueron constituidos pecadores,



asi también por la obediencia de uno
solo [Cristo] todos quedaran
constituidos justos» (Rm 5,19). Este
paralelismo ayuda a entender
correctamente la interpretacion que
suele darse del término adamdah
como de un singular colectivo: como
Cristo es uno solo y a la vez cabeza
de la Iglesia, asi Adan es uno soloy a
la vez cabeza de la humanidad [5].
«Por esta “unidad del género
humano”, todos los hombres estan
implicados en el pecado de Adan,
como todos estan implicados en la
justicia de Cristo» (Catecismo, 404).

La Iglesia entiende de modo
analogico el pecado original de los
primeros padres y el pecado
heredado por la humanidad. «<Adany
Eva cometen un pecado personal,
pero este pecado [...] sera
transmitido por propagacion a toda
la humanidad, es decir, por la
transmision de una naturaleza
humana privada de la santidad y de



la justicia originales. Por eso, el
pecado original es llamado “pecado”
de manera analoga: es un pecado
“contraido”, “no cometido”, un
estado y no un acto» (Catecismo,
404). Asi, «aunque propio de cada
uno, el pecado original no tiene, en
ningun descendiente de Adan, un
caracter de falta

personal» (Catecismo, 405) [6].

Para algunas personas es dificil
aceptar la idea de un pecado
heredado [7], sobre todo si se tiene
una vision individualista de la
persona y de la libertad. ¢Qué tuve
yo que ver con el pecado de Adan?
¢Por qué he de pagar las
consecuencias del pecado de otros?
Estas preguntas reflejan una
ausencia del sentido de la solidaridad
real que existe entre todos los
hombres en cuanto creados por Dios.
Paradojicamente, esta ausencia
puede entenderse como una
manifestacion del pecado trasmitido



a cada uno. Es decir, el pecado
original ofusca la comprension de
aquella profunda fraternidad del
género humano que hace posible su
trasmision.

Ante las lamentables consecuencias
del pecado y su difusion universal
cabe preguntarse: «Pero, {por qué
Dios no impidio que el primer
hombre pecara? S. Leon Magno
responde: “La gracia inefable de
Cristo nos ha dado bienes mejores
que los que nos quitd la envidia del
demonio” (serm. 73,4). Y S. Tomas de
Aquino: “Nada se opone a que la
naturaleza humana haya sido
destinada a un fin mas alto después
del pecado. Dios, en efecto, permite
que los males se hagan para sacar de
ellos un mayor bien. De ahi las
palabras de S. Pablo: ‘Donde abundo
el pecado, sobreabundo la

gracia’ (Rm 5,20). Y el canto del
Exultet: ‘;Oh feliz culpa que merecid
tal y tan grande Redentor!”” (Summa



Theologiae, 111, 1, 3, ad 3)» (Catecismo,
412).

3. Algunas consecuencias practicas

La principal consecuencia practica
de la doctrina de la elevacion y del
pecado original es el realismo que
guia la vida del cristiano, consciente
tanto de la grandeza de su ser hijo de
Dios como de la miseria de su
condicion de pecador. Este realismo:

a) Previene tanto de un optimismo
ingenuo como de un pesimismo
desesperanzado y «proporciona una
mirada de discernimiento lucido
sobre la situacion del hombre y de su
obrar en el mundo [...]. Ignorar que
el hombre posee una naturaleza
herida, inclinada al mal, da lugar a
graves errores en el dominio de la
educacion, de la politica, de la accion
social y de las

costumbres» (Catecismo, 407).



b) Da una serena confianza en Dios,
Creador y Padre misericordioso, que
no abandona a su criatura, perdona
siempre, y conduce todo hacia el
bien, aun en medio de adversidades.
«Repite: “omnia in bonum!”, todo lo
que sucede, “todo lo que me sucede”,
es para mi bien... Por tanto —ésta es la
conclusion acertada—: acepta eso, que
te parece tan costoso, como una
dulce realidad» [8].

c) Suscita una actitud de profunda
humildad, que lleva a reconocer sin
extrafiezas los propios pecados, y a
dolerse de ellos por ser una ofensa a
Dios y no tanto por lo que suponen
de defecto personal.

d) Ayuda a distinguir lo que es propio
de la naturaleza humana en cuanto
tal de lo que es consecuencia de la
herida del pecado en la naturaleza
humana. Después del pecado, no
todo lo que se experimenta como
espontaneo es bueno. La vida



humana tiene, pues, el caracter de un
combate: es preciso combatir por
comportarse de modo humano y
cristiano (cfr. Catecismo, 409). «Toda
la tradicion de la Iglesia ha hablado
de los cristianos como de milites
Christi, soldados de Cristo. Soldados
que llevan la serenidad a los demas,
mientras combaten continuamente
contra las personales malas
inclinaciones» [9]. El cristiano que se
esfuerza por evitar el pecado no se
pierde nada de lo que hace la vida
buena y bella. Frente a la idea de que
es necesario que el hombre haga el
mal para experimentar su libertad
autonoma, pues en el fondo una vida
sin pecado seria aburrida, se alza la
figura de Maria, concebida
inmaculada, que muestra que una
vida completamente entregada a
Dios, lejos de producir hastio, se
convierte en una aventura llena de
luz y de infinitas sorpresas [10].

Santiago Sanz



Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012

Bibliografia basica

Catecismo de la Iglesia Catdlica,
374-421.

Compendio del Catecismo de la Iglesia
Catolica, 72-78.

Juan Pablo II, Creo en Dios Padre.
Catequesis sobre el Credo (I), Palabra,
Madrid 1996, 219 ss.

DH, nn. 222-231; 370-395; 1510-1516;
4313.

Lecturas recomendadas

Juan Pablo II, Memoria e identidad,
La esfera de los libros, Madrid 2005.

Benedicto XVI, Homilia, 8-XII-2005.



Joseph Ratzinger, Creacion y pecado,
Eunsa, Pamplona 1992.

[1] El Concilio de Trento no dice que
el hombre fue creado en la gracia,
sino constituido, precisamente para
evitar la confusion de naturaleza y
gracia (cfr. DH 1511).

[2] Precisamente por esto se acufid la
hipotesis teologica de la “naturaleza
pura”, para subrayar la ulterior
gratuidad del don de la gracia
respecto a la creacion. No porque tal
estado se haya dado historicamente,
sino porque en teoria podia haberse
dado, aunque de hecho no sea asi.
Esta doctrina fue establecida frente a
Bayo, una de cuyas tesis condenadas
decia: «la integridad de la primera
creacion no fue exaltacion indebida
de la naturaleza humana, sino
condicion natural suya» (DH 1926).



[3] Esta dificultad se acrecienta hoy
en dia por la influencia de una vision
en clave evolucionista de la totalidad
del ser humano. En una vision de ese
tipo, la realidad evoluciona siempre
de menos a mas, mientras que la
Revelacion nos ensefia que hubo al
comienzo de la historia una caida de
un estado superior a otro inferior.
Esto no quiere decir que no haya
existido un proceso de
“hominizacion”, que hay que
distingir de la “humanizacion”.

[4] Sobre la inmortalidad, que se ha
de entender con San Agustin no
como un no poder morir (non posse
morti), sino un poder no morir (posse
non mort), es licito interpretarla
como una situacion en la que el
transito a un estado definitivo no
fuera experimentado con el
dramatismo propio de la muerte que
el hombre padece tras el pecado. El
sufrimiento es signo y anticipacion
de la muerte, por ello la inmortalidad



conllevaba de alguna manera la
ausencia de dolor. Asimismo, esto
suponia un estado de integridad, en
el que el hombre dominaba sin
dificultad sus pasiones. Se suele
afiadir tradicionalmente un cuarto
don, el de la ciencia, proporcionada
al estado en que se encontraban.

[5] Esta es la principal razon de que
la Iglesia haya siempre leido el relato
de la caida en una Optica de
monogenismo (proveniencia del
género humano a partir de una sola
pareja). La hipotesis contraria, el
poligenismo, parecio imponerse
como dato cientifico (e incluso
exegético) durante unos afios, pero
hoy en dia a nivel cientifico se
considera mas plausible la
descendencia bioldgica de una rama
comun (monofiletismo). Desde el
punto de vista de la fe, el
poligenismo es problematico, pues
no se ve como pueda conciliarse con
la Revelacion sobre el pecado



original (cfr. Pio XII, Enc. Humani
Generis, DH 3897), aunque se trata de
una cuestion sobre la que todavia
cabe investigar y reflexionar.

[6] En este sentido, se ha distinguido
tradicionalmente entre el pecado
original originante (el pecado
personal cometido por nuestros
primeros padres) y el pecado original
originado (el estado de pecado en el
que nacemos sus descendientes).

[7] Cfr. Juan Pablo II, Audiencia
general, 24-1X-1986, 1.

[8] San Josemaria, Surco , 127; cfr. Rm
8,28.

[9] San Josemaria, Es Cristo que pasa,
74.

[10] Cfr. Benedicto XVI, Homilia, 8-
XII-2005.



© Fundacion Studium, 2016 y ©
Oficina de Informacion del Opus Dei,
2016.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-sv/article/tema-7-la-
elevacion-sobrenatural-y-el-pecado-
original/ (06/02/2026)


https://opusdei.org/es-sv/article/tema-7-la-elevacion-sobrenatural-y-el-pecado-original/
https://opusdei.org/es-sv/article/tema-7-la-elevacion-sobrenatural-y-el-pecado-original/
https://opusdei.org/es-sv/article/tema-7-la-elevacion-sobrenatural-y-el-pecado-original/
https://opusdei.org/es-sv/article/tema-7-la-elevacion-sobrenatural-y-el-pecado-original/

	Tema 7. La elevación sobrenatural y el pecado original

