
opusdei.org

Tema 4. La
naturaleza de Dios y
su obrar

Ante la Palabra de Dios que se
revela sólo cabe la adoración y
el agradecimiento; el hombre
cae de rodillas ante un Dios que
siendo trascendente es interior
intimo meo.

28/12/2016

PDF► La naturaleza de Dios y su
obrar

RTF► La naturaleza de Dios y su
obrar

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/4.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/4.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/4.rtf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/4.rtf


Serie completa► “Resúmenes de fe
cristiana”, libro electrónico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

*****

1. ¿Quién es Dios?

A lo largo de la historia, toda cultura
se ha planteado esta pregunta; tanto
es así que las primeras señales de
civilización se encuentran
generalmente en el ámbito religioso
y cultual. Creer en Dios es lo primero
para el hombre de todo tiempo [1].
La diferencia esencial es en qué Dios
se cree. De hecho, en algunas
religiones paganas el hombre
adoraba a las fuerzas de la
naturaleza en cuanto
manifestaciones concretas de lo
sagrado, y contaban con una
pluralidad de dioses ordenada
jerárquicamente. En la antigua
Grecia, por ejemplo, también la
divinidad suprema entre un panteón
de dioses, era regida a su vez por una

https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/


necesidad absoluta, que abarcaba al
mundo y a los mismos dioses [2].
Para bastantes estudiosos de la
historia de las religiones, en muchos
pueblos se ha dado una progresiva
pérdida desde una “revelación
primigenia” del Dios único; pero, en
todo caso, incluso en los cultos más
degradados se pueden encontrar
destellos o indicios en sus
costumbres de la religiosidad
verdadera: la adoración, el sacrificio,
el sacerdocio, el ofrecimiento, la
oración, la acción de gracias, etc.

La razón, tanto en Grecia, como en
otros lugares, ha tratado de purificar
la religión, mostrando que la
divinidad suprema tenía que
identificarse con el Bien, la Belleza y
el Ser mismo, en cuanto fuente de
todo lo bueno, de todo lo bello y de
todo lo que existe. Pero, esto sugiere
otros problemas, concretamente el
alejamiento de Dios por parte del fiel,
pues de ese modo la divinidad



suprema quedaba aislada en una
perfecta autarquía, ya que la misma
posibilidad de establecer relaciones
con la divinidad era vista como una
señal de flaqueza. Además, tampoco
queda solucionada la presencia del
mal, que aparece de algún modo
como necesaria, pues el principio
supremo está unido por una cadena
de seres intermedios sin solución de
continuidad al mundo.

La revelación judeo-cristiana cambió
radicalmente este cuadro: Dios es
presentado en la Escritura como
creador de todo lo que existe y
origen de toda fuerza natural. La
existencia divina precede
absolutamente la existencia del
mundo, que es radicalmente
dependiente de Dios. Aquí está
contenida la idea de trascendencia:
entre Dios y el mundo la distancia es
infinita y no existe una conexión
necesaria entre ellos. El hombre y
todo lo creado podrían no ser, y en lo



que son dependen siempre de otro;
mientras que Dios es, y es por sí
mismo. Esta distancia infinita, esta
absoluta pequeñez del hombre
delante de Dios muestra que todo lo
que existe es querido por Dios con su
voluntad y su libertad: todo lo que
existe es bueno y fruto del amor (cfr. 
Gn 1). El poder de Dios no es limitado
ni en el espacio ni en el tiempo, y por
eso su acción creadora es don
absoluto: es amor. Su poder es tan
grande que quiere mantener su
relación con las criaturas; e incluso
salvarlas si, por causa de su libertad,
éstas se alejaran del Creador. Por lo
tanto, el origen del mal hay que
situarlo en relación con el eventual
uso equivocado de la libertad por
parte del hombre –cosa que de hecho
ocurrió, como narra el Génesis: vid. 
Gn 3–, y no con algo intrínseco a la
materia.

Al mismo tiempo, hay que reconocer
que, en razón de lo que se acaba de



señalar, Dios es persona que actúa
con libertad y amor. Las religiones y
la filosofía se preguntaban qué es
Dios; en cambio, por la revelación, el
hombre es empujado a preguntarse 
quién es Dios (cfr. Compendio, 37); un
Dios que sale a su encuentro y busca
al hombre para hablarle como a un
amigo (cfr. Ex 33, 11). Tanto es así,
que Dios revela a Moisés su nombre,
«Yo soy el que soy» ( Ex 3, 14), como
prueba de su fidelidad a la alianza y
de que le acompañará en el desierto,
símbolo de las tentaciones de la vida.
Es un nombre misterioso [3] que, en
todo caso, nos da a conocer las
riquezas contenidas en su misterio
inefable: sólo Él es, desde siempre y
por siempre, el que transciende el
mundo y la historia, pero que
también se preocupa del mundo y
conduce la historia. Él es quien ha
hecho cielo y tierra, y los conserva. Él
es el Dios fiel y providente, siempre
cercano a su pueblo para salvarlo. Él
es el Santo por excelencia, “rico en



misericordia” (Ef 2, 4), siempre
dispuesto al perdón. Dios es el Ser
espiritual, trascendente,
omnipotente, eterno, personal y
perfecto. Él es la verdad y el
amor» (Compendio, 40).

Así pues, la revelación se presenta
como una absoluta novedad, un don
que recibe el hombre desde lo alto y
que debe aceptar con
reconocimiento agradecido y
religioso obsequio. Por tanto la
revelación no puede ser reducida a
meras expectativas humanas, va
mucho más allá: ante la Palabra de
Dios que se revela sólo cabe la
adoración y el agradecimiento, el
hombre cae de rodillas ante el
asombro de un Dios que siendo
trascendente se hace interior intimo
meo [4], más cercano a mí que yo
mismo y que busca al hombre en
todas las situaciones de su existencia:
«El creador del cielo y de la tierra, el
único Dios que es fuente de todo ser,



este único Logos creador, esta Razón
creadora, ama personalmente al
hombre, más aún, lo ama
apasionadamente y quiere a su vez
ser amado. Por eso, esta Razón
creadora, que al mismo tiempo ama,
da vida a una historia de amor (...),
amor [que] se manifiesta lleno de
inagotable fidelidad y misericordia;
es un amor que perdona más allá de
todo límite» [5].

2. ¿Cómo es Dios?

El Dios de la Sagrada Escritura no es
una proyección del hombre, pues su
absoluta trascendencia sólo puede
ser descubierta desde fuera del
mundo, y por eso como fruto de una
revelación; es decir, no hay
propiamente una revelación
intramundana. O, dicho de otro
modo, la naturaleza como lugar de la
revelación de Dios [6] envía siempre
a un Dios trascendente. Sin esta
perspectiva, no hubiera sido posible



para el hombre llegar a estas
verdades. Dios es al mismo tiempo
exigente [7] y amante, mucho más de
lo que el hombre se atrevería a
esperar. De hecho, podemos
imaginar fácilmente a un Dios
omnipotente, pero nos cuesta
reconocer que esa omnipotencia nos
pueda querer [8]. Entre la
concepción humana y la imagen de
Dios revelada hay, al mismo tiempo,
continuidad y discontinuidad,
porque Dios es el Bien, la Belleza, el
Ser, como decía la filosofía, pero a la
vez ese Dios me ama a mí, que soy
nada en comparación con Él. Lo
eterno busca lo temporal y eso
cambia radicalmente nuestras
expectativas y nuestra perspectiva de
Dios.

En primer lugar Dios es Uno, pero no
en sentido matemático como un
punto, sino que es Uno en el sentido
absoluto de ese Bien, esa Belleza y
ese Ser de quien todo procede. Se



puede decir que es Uno porque no
hay otro dios y porque no tiene
partes; pero al mismo tiempo hay
que decir que es Uno porque es
fuente de toda unidad. De hecho sin
Él todo se descompone y vuelve al no
ser: su unidad es la unidad de un
Amor que también es Vida y da la
vida. Así pues, esta unidad es
infinitamente más que una simple
negación de la multiplicidad.

La unidad lleva a reconocer a Dios
como el único verdadero. Incluso
más, Él es la Verdad y la medida y
fuente de todo lo que es verdadero
(cfr. Compendio, 41); y esto porque
justamente Él es el Ser. A veces, se
tiene miedo a esta identificación,
porque parece que, diciendo que la
verdad es una, se hace imposible
todo diálogo. Por eso, es tan
necesario considerar que Dios no es
verdadero en el sentido humano del
término, que es siempre parcial. Sino
que en Él la Verdad se identifica con



el Ser, con el Bien y con la Belleza. No
se trata de una verdad meramente
lógica y formal, sino de una verdad
que se identifica con el Amor que es
Comunicación, en sentido pleno:
efusión creativa, exclusivo y
universal a la vez, vida íntima divina
compartida y participada por el
hombre. No estamos hablando de la
verdad de las fórmulas o de las ideas,
que siempre son insuficientes, sino
de la verdad de lo real, que en el caso
de Dios coincide con el Amor.
Además, decir que Dios es la Verdad
quiere decir que la Verdad es el
Amor. Esto no da miedo ninguno y
no limita la libertad. De modo que, la
inmutabilidad de Dios y su unicidad
coinciden con su Verdad, en cuanto
que es la verdad de un Amor que no
puede pasar.

Así se ve que, para entender el
sentido propiamente cristiano de los
atributos divinos, es necesario unir
la afirmación de omnipotencia con la



de bondad y misericordia. Sólo una
vez que se ha entendido que Dios es
omnipotente y eterno, uno puede
abrirse a la apabullante verdad que
este mismo Dios es Amor, voluntad
de Bien, fuente de toda Belleza y todo
don [9]. Por eso los datos ofrecidos
por la reflexión filosófica son
esenciales aunque de algún modo
insuficientes. Siguiendo este
recorrido desde las características
que se perciben como primeras hasta
las que se pueden comprender sólo
mediante el encuentro personal con
Dios que se revela, se llega a entrever
cómo estos atributos son expresados
con términos distintos sólo en
nuestro lenguaje, mientras que en la
realidad de Dios coinciden y se
identifican. El Uno es el Verdadero, y
el Verdadero se identifica con el Bien
y con el Amor. Con otra imagen, se
puede decir que nuestra razón
limitada actúa un poco como un
prisma que descompone la luz en los
distintos colores, cada uno de los



cuales es un atributo de Dios; pero
que en Dios coinciden con su mismo
Ser, que es Vida y fuente de toda
vida.

3. ¿Cómo conocemos a Dios?

Por lo que se ha dicho, podemos
conocer cómo es Dios a partir de sus
obras: sólo el encuentro con el Dios
que crea y que salva al hombre
puede revelarnos que el Único es a la
vez el Amor y el origen de todo Bien.
Así Dios es reconocido no sólo como
intelecto – Logos según los griegos–
que otorga racionalidad al mundo
(hasta el punto de que algunos lo han
confundido con el mundo, como
pasaba en la filosofía griega y como
vuelve a pasar con algunas filosofías
modernas), sino que también es
reconocido como voluntad personal
que crea y que ama. Se trata, así, de
un Dios vivo; más aún, de un Dios
que es la Vida misma. Así, en cuanto
Ser vivo dotado de voluntad, vida y



libertad, en su infinita perfección,
Dios permanece siempre
incomprehensible; o sea, irreducible
a conceptos humanos.

A partir de lo que existe, del
movimiento, de las perfecciones, etc.
se puede llegar a demostrar la
existencia de un Ser supremo fuente
de ese movimiento, de las
perfecciones, etc. Pero, para conocer
al Dios personal que es Amor, hay
que buscarle en su actuación en la
historia a favor de los hombres y, por
eso, hace falta la revelación. Mirando
su obrar salvífico se descubre su Ser,
del mismo modo que poco a poco se
conoce a una persona a través del
trato con ella.

En este sentido, conocer a Dios
consiste siempre y sólo en
reconocerle, porque Él es
infinitamente más grande que
nosotros. Todo conocimiento sobre Él
procede de Él y es don suyo, fruto de



su abrirse, de su iniciativa. La actitud
para acercarse a este conocimiento
debe ser, entonces, de profunda
humildad. Ninguna inteligencia
finita puede abarcar a Aquél que es
Infinito, ninguna potencia puede
sujetar al Omnipotente. Sólo
podemos conocerlo por lo que Él nos
da, es decir, por la participación que
tenemos en sus bienes,
fundamentada en sus actos de amor
con cada uno.

Por eso, nuestro conocimiento de Él
es siempre analógico: mientras
afirmamos algo de Él, al mismo
tiempo tenemos que negar que esa
perfección se dé en Él según las
limitaciones que vemos en lo creado.
La tradición habla de una triple vía:
de afirmación, de negación y de
eminencia, donde el último
movimiento de la razón consiste en
afirmar la perfección de Dios más
allá de lo que el hombre puede
pensar, y que es origen de todas las



realizaciones de esa perfección que
se ven en el mundo. Por ejemplo, es
fácil reconocer que Dios es grande,
pero más difícil es darse cuenta de
que Él es también pequeño, porque
en lo creado lo grande y lo pequeño
se contradicen. No obstante, si
pensamos que ser pequeño puede ser
una perfección, como se ve en el
fenómeno de la nanotecnología,
entonces Dios tiene que ser fuente
también de esa perfección y, en Él,
esa perfección debe identificarse con
la grandeza. Por eso, tenemos que
negar que es pequeño (o grande) en
el sentido limitado que se da en el
mundo creado, para purificar esa
atribución pasando a la eminencia.
Un aspecto especialmente relevante
es la virtud de la humildad, que los
griegos no consideraban virtud. Por
ser una perfección, la virtud de la
humildad no sólo es poseída por
Dios, sino que Dios se identifica con
ella. Llegamos así a la sorprendente
conclusión de que Dios es la



Humildad; de tal modo que, sólo se le
puede conocer en una actitud de
humildad, que no es otra cosa que la
participación en el don de Sí mismo.

Todo eso implica que se puede
conocer al Dios cristiano mediante
los sacramentos y a través de la
oración en la Iglesia, que hace
presente su obrar salvífico para los
hombres de todos los tiempos.

Giulio Maspero

Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012

Bibliografía básica

Catecismo de la Iglesia Católica,
199-231; 268-274.

Compendio del Catecismo de la Iglesia
Católica, 36-43; 50.



Lecturas recomendadas

San Josemaría, Homilía Humildad, 
Amigos de Dios, 104-109.

J. Ratzinger, El Dios de los cristianos.
Meditaciones, Ed. Sígueme,
Salamanca 2005.

[1] El ateísmo es un fenómeno
moderno que tiene raíces religiosas,
en cuanto niega la verdad absoluta
de Dios apoyándose en una verdad
que es igualmente absoluta, es decir,
la negación de su existencia.
Precisamente por eso, el ateísmo es
un fenómeno secundario respecto de
la religión, y puede también
entenderse como una “fe” de sentido
negativo. Lo mismo puede decirse
del relativismo contemporáneo. Sin
la revelación estos fenómenos de
negación absoluta serían
inconcebibles.



[2] Los dioses estaban sujetos al
Hado, que lo dirigía todo con una
necesidad muchas veces sin sentido:
de aquí el sentimiento trágico de la
existencia que caracteriza el
pensamiento y la literatura griegos.

[3] «Dios se revela a Moisés como el
Dios vivo: “Yo soy el Dios de tus
padres, el Dios de Abraham, el Dios
de Isaac y el Dios de Jacob” (Ex 3, 6).
Al mismo Moisés Dios le revela su
Nombre misterioso: “Yo soy el que
soy (YHWH)” (Ex 3, 14). El nombre
inefable de Dios, ya en los tiempos
del Antiguo Testamento, fue
sustituido por la palabra Señor. De
este modo en el Nuevo Testamento,
Jesús, llamado el Señor, aparece
como verdadero Dios» ( Compendio,
38). El nombre de Dios admite tres
posibles interpretaciones: 1) Dios
revela que no es posible conocerle,
apartando del hombre la tentación
de aprovecharse de su amistad con Él
como se hacía con las divinidades



paganas mediante las prácticas
mágicas, y afirmando su propia
trascendencia; 2) según la expresión
hebraica utilizada, Dios afirma que
estará siempre con Moisés, porque es
fiel y está al lado de quien confía en
Él; 3) según la traducción griega de la
Biblia, Dios se manifiesta como el
mismo Ser (cfr. Compendio, 39), en
armonía con las intuiciones de la
filosofía.

[4] San Agustín, Confesiones, 3, 6, 11.

[5] Benedicto XVI, Discurso en la IV
Asamblea Eclesial Nacional Italiana,
19-X-2006.

[6] Juan Pablo II, Enc. Fides et ratio,
14-IX-1998, 19.

[7] Dios pide al hombre –a Abraham–
que salga de la tierra prometida, que
deje sus seguridades, se fía de los
pequeños, pide cosas según una
lógica distinta de la humana, como
en el caso de Oseas. Es claro que no



puede ser una proyección de las
aspiraciones o de los deseos
humanos.

[8] «¿Cómo es posible darnos cuenta
de eso, advertir que Dios nos ama, y
no volvernos también nosotros locos
de amor? Es necesario dejar que esas
verdades de nuestra fe vayan
calando en el alma, hasta cambiar
toda nuestra vida. ¡Dios nos ama!: el
Omnipotente, el Todopoderoso, el
que ha hecho cielos y tierra» (San
Josemaría, Es Cristo que pasa, 144).

[9] «Dios se revela a Israel como
Aquel que tiene un amor más fuerte
que el de un padre o una madre por
sus hijos o el de un esposo por su
esposa. Dios en sí mismo “es
amor” (1 Jn 4, 8.16), que se da
completa y gratuitamente; que “tanto
amó al mundo que dio a su Hijo
único para que el mundo se salve por
él” ( Jn 3, 16-17). Al mandar a su Hijo
y al Espíritu Santo, Dios revela que Él



mismo es eterna comunicación de
amor» (Compendio, 42).

© Fundación Studium, 2016 y ©
Oficina de Información del Opus Dei,
2016.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/tema-4-la-
naturaleza-de-dios-y-su-obrar/

(07/01/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/tema-4-la-naturaleza-de-dios-y-su-obrar/
https://opusdei.org/es-sv/article/tema-4-la-naturaleza-de-dios-y-su-obrar/
https://opusdei.org/es-sv/article/tema-4-la-naturaleza-de-dios-y-su-obrar/

	Tema 4. La naturaleza de Dios y su obrar

