opusdei.org

Tema 34. El novenoy
el décimo
mandamientos

El noveno y décimo
mandamientos se refieren a los
actos internos correspondientes
a los pecados contra el sextoy
el séptimo mandamientos. Los
pecados internos pueden
deformar la conciencia. La
lucha contra los pecados
internos es una parte del
empeiio cristiano por amar con
todo el corazon, con toda la
mente y con todas las fuerzas.
La pureza de corazon significa
tener un modo santo de sentir.



01/10/2022

Sumario

« Santificar el mundo interior
* Los pecados internos

* La purificacion del corazon

* El combate por la purezay la
libertad de corazon

* Bibliografia basica

«No codiciaras la mujer de tu
projimo, ni desearas la casa de tu
projimo, ni su tierra, ni su siervo, ni
su sierva, ni su buey, ni su asno, ni
ninguna cosa que sea de tu
projimo» (Dt 5,21).



«El que mira a una mujer
deseandola, ya cometio adulterio con
ella en su corazén» (Mt 5,28).

Santificar el mundo interior

Las palabras de Jesus cuando
responde a la pregunta sobre lo mas
importante de la Ley hacen ver que
la vida moral no se reduce a realizar
una serie de actos externos, sino que
es algo mas profundo: «Amaras al
Sefior, tu Dios, con todo tu corazon y
con toda tu alma, con todo tu espiritu
y con todas tus fuerzas» (Mc 12, 0).
La santidad, que es siempre un don
de Dios, no consiste
fundamentalmente en una vida sin
pecados graves, sino en una vida
llena de amor de Dios; amor que
requiere de un orden y una armonia
interiores que al hombre es
imposible sin la gracia, pero que
puede percibirse en las personas
santas. Al mismo tiempo, la
correspondencia a ese don de Dios



estd a nuestro alcance; tantas y
tantos hermanos nuestros en la fe
han sabido hacer fructificar esa
gracia a través de su esfuerzo
personal: «Sefior, le dijo, me has
confiado cinco talentos: aqui estan
los otros cinco que he ganado» (Mt
25,20).

Ese orden y esa armonia interior es
lo que se conoce como “pureza de
corazon”, que es alabada por Jesus
en el sermon de la montafia, y que
ademas nos permite una particular
apertura al préjimo: «Por ese camino
entramos en la relacion con el
projimo que, a partir del amor que
Dios muestra en Jesucristo, es una
llamada a la belleza de la fidelidad,
de la generosidad y de la
autenticidad. Pero para vivir asi —es
decir, en la belleza de la fidelidad, de
la generosidad y de la autenticidad—
necesitamos un corazon nuevo,
inhabitado por el Espiritu Santo [...]
don de los deseos nuevos (Cf. Rom



8,6). Desear segun el Espiritu, desear
al ritmo del Espiritu, desear con la
musica del Espiritu (...) He aqui lo
que es el Decalogo para nosotros
cristianos: contemplar a Cristo para
abrirnos a recibir su corazon, para
recibir sus deseos, para recibir su
Santo Espiritu»'.

El afecto por las personas y los
bienes materiales es algo en si mismo
bueno, pero que requiere un orden
teniendo en cuenta el bien global de
la persona, que para el cristiano se
concreta en ese amor a Dios que
implica a todo el hombre: a su
inteligencia, a su corazon y al resto
de facultades. Los bienes materiales,
siendo imprescindibles como medios,
no son capaces de llenar la
aspiracion de infinito del corazon del
hombre, que estd hecho para Dios y
que no se sacia con el bienestar
material. Ese bienestar, cuando no
esta integrado en la vida segun el
Espiritu Santo, tantas veces embota



la inteligencia y el corazon y dificulta
amar verdaderamente a los demas y
reconocer sus necesidades.

Los pecados internos

El noveno y décimo mandamientos
se refieren a los actos internos
correspondientes a los pecados
contra el sexto y el séptimo
mandamientos, que la tradicion
moral clasifica dentro de los
llamados pecados internos. De modo
positivo ordenan vivir la castidad (el
noveno) y el desprendimiento de los
bienes materiales (el décimo) en los
pensamientos y deseos, segun las
palabras del Sefior:
«Bienaventurados los limpios de
corazon, porque ellos veran a Dios» y
«Bilenaventurados los pobres de
espiritu, porque de ellos es el Reino
de los Cielos» (Mt 5,3.8).

La primera cuestion a la que habria
que dar respuesta es si tiene sentido
hablar de pecados internos; o dicho



de otro modo, ¢por qué se califica
negativamente un ejercicio de la
inteligencia y de la voluntad que no
Se concreta en una accion externa
reprobable?

La respuesta no es evidente, pues en
las listas de pecados que nos ofrece el
Nuevo Testamento aparecen sobre
todo actos externos (adulterio,
fornicacion, homicidios, idolatria,
hechicerias, pleitos, iras, etc.). Sin
embargo en esos mismos elencos
vemos citados también, como
pecados, ciertos actos internos
(envidia, concupiscencia, avaricia)®®'.

Jesus mismo explica que es del
corazon del hombre de donde
proceden «los malos pensamientos,
muertes, adulterios, fornicaciones,
hurtos, falsos testimonios,
blasfemias» (Mt 15,19). Y en el
ambito especifico de la castidad,
ensefia «que cualquiera que mira a
una mujer deseandola, ya adultero



con ella en su corazon» (Mt 5,28). De
estos textos procede una importante
anotacion para la moral, pues hacen
entender cémo la fuente de las
acciones humanas, y por tanto de la
bondad o maldad de la persona, se
encuentra en los deseos del corazon,
en lo que la persona “quiere” y elige.
La maldad del homicidio, del
adulterio, del robo no esta
principalmente en la fisicidad de la
accion, o en sus consecuencias (que
tienen también un papel
importante), sino en la voluntad (en
el corazon) del homicida, del
adultero, del ladron, que, al elegir
esa determinada accion, la esta
queriendo: se esta determinando en
una direccion contraria al amor del
projimo, y por tanto, también al
amor a Dios.

La voluntad se dirige siempre a lo
que percibe como un bien, pero en
ocasiones se trata de un bien
aparente, algo que aqui y ahora no es



ordenable al bien de la persona en su
conjunto. El ladron quiere algo que
considera un bien, pero el hecho de
que ese objeto pertenezca a otra
persona hace imposible que la
eleccion de quedarselo se pueda
ordenar a su bien como persona, o 1o
que es lo mismo, al fin de su vida. En
este sentido, no es necesario el acto
exterior para determinar la voluntad
en un sentido negativo. El que decide
robar un objeto, aunque después no
pueda hacerlo por un imprevisto, ha
obrado mal. Ha realizado un acto
interno voluntario contra la virtud
de la justicia.

La bondad y maldad de la persona se
dan en la voluntad y, por tanto,
estrictamente hablando habria que
utilizar esas categorias para referirse
a los deseos (queridos, aceptados), no
a los pensamientos. Al hablar de la
inteligencia utilizamos otras
categorias, como verdadero y falso.
Cuando el noveno mandamiento



prohibe los “pensamientos impuros”
no se estd refiriendo a las imagenes,
o al pensamiento en si, sino al
movimiento de la voluntad que
acepta el gozo desordenado que una
clerta imagen (interna o externa) le
provoca'.

Los pecados internos se han dividido
tradicionalmente en:

—malos pensamientos: son la
representacion imaginaria de un
acto pecaminoso sin animo de
realizarlo. Podria llegar a ser pecado
mortal si se trata de materia grave y
se busca o se consiente deleitarse en
ella;

—mal deseo: deseo interior y
genérico de una accidon pecaminosa
con el cual la persona se complace.
No coincide con la intencion clara de
realizarlo (que implica siempre un
querer eficaz), aunque en no pocos
casos se haria si no existieran
algunos motivos que frenan a la



persona (como las consecuencias de
la accion, la dificultad para
realizarlo, etc.);

—g0Z0 pecaminoso: es la
complacencia deliberada en una
accion mala ya realizada por si o por
otros. Renueva de alguna manera el
pecado en el alma.

Los pecados internos tienen menor
gravedad que los correspondientes
pecados externos, pues el acto
externo generalmente manifiesta
una voluntariedad mads intensa. Sin
embargo, de hecho, son muy
dafiinos, sobre todo para las
personas que buscan el trato y la
amistad con Dios, ya que:

—se cometen con mdas facilidad, pues
basta el consentimiento de la
voluntad; y las tentaciones suelen ser
mas frecuentes;

—se les presta menos atencion, pues a
veces por ignorancia y a veces por



cierta complicidad con las pasiones,
Nno se quieren reconocer como
pecados, al menos veniales, si el
consentimiento fue imperfecto.

Los pecados internos pueden
deformar la conciencia, por ejemplo,
cuando se admite el pecado venial
interno de manera habitual o con
cierta frecuencia, aunque se quiera
evitar el pecado mortal. Esta
deformacion puede dar lugar a
manifestaciones de irritabilidad, a
faltas de caridad, a espiritu critico, a
resignarse con tener frecuentes
tentaciones sin luchar tenazmente
contra ellas, etc.””. En algunos casos
puede llevar incluso a no querer
reconocer los pecados internos,
cubriéndolos con razonadas
sinrazones, que acaban
confundiendo cada vez mas la
conciencia. Como consecuencia,
facilmente crece el amor propio,
nacen inquietudes, se hace mas
costosa la humildad y la sincera



contricion y se puede terminar en un
estado de tibieza.

La lucha contra los pecados internos,
que va configurando una finura y
equilibrio moral en el interior de la
persona, nada tiene que ver con los
escrupulos, que suponen una
hipertrofia de la sensibilidad interior
y pueden llegar a constituir un
verdadero trastorno psiquico.

La lucha contra los pecados internos
es una parte del emperfio cristiano
por amar con todo el corazdn, con
toda la mente y con todas las fuerzas.
En este campo nos ayudan:

—Ila frecuencia de sacramentos, que
nos dan o aumentan la gracia, y nos
sanan de nuestras miserias
cotidianas;

—Ila oracion, la mortificacion y el
trabajo, buscando sinceramente a
Dios;



—Ila humildad —que nos permite
reconocer nuestras miserias sin
desesperar por nuestros errores—, y
la confianza en Dios, sabiendo que
estd siempre dispuesto a
perdonarnos;

—el ejercitarnos en la sinceridad con
Dios, con nosotros mismos y en la
direccion espiritual, cuidando con
esmero el examen de conciencia.

La purificacion del corazon

Estos dos mandamientos, tomados en
un sentido amplio, consideran los
mecanismos intimos que estan en la
raiz de cualquier pecado®. En
sentido positivo, estos mandamientos
invitan a actuar con intencion recta,
con un corazon puro. Por esto tienen
una gran importancia, ya que no se
quedan en la consideracion externa
de las acciones, sino que consideran
la fuente de la que proceden dichas
acciones.



Estos dinamismos internos son
fundamentales en la vida moral
cristiana, donde los dones del
Espiritu Santo, y las virtudes infusas
son moduladas por las disposiciones
de la persona. En este sentido, tienen
una importancia particular las
virtudes morales, que son
disposiciones de la voluntad y de los
demas apetitos para obrar el bien.
Teniendo presente estos elementos es
posible desterrar una cierta
caricatura de la vida moral como
lucha por evitar los pecados,
descubriendo el inmenso panorama
positivo de esfuerzo por crecer en la
virtud (por purificar el corazon) que
tiene la existencia humana, y en
particular la del cristiano.

Estos mandamientos se refieren mas
especificamente a los pecados
internos contra las virtudes de la
castidad y de la justicia, que estan
bien reflejados en el texto de la
Sagrada Escritura que habla de «tres



especies de deseo inmoderado o
concupiscencia: la concupiscencia de
la carne, la concupiscencia de los
0jos y la soberbia de la vida (1 Jn
2,16)» (Catecismo, 2514).

Todo hombre descubre en su interior
algunas tendencias desordenadas,
que la tradicion moral ha
denominado concupiscencia. E1
Catecismo lo explica hablando de «la
lucha que la “carne” sostiene contra
el “espiritu”. Proceden de la
desobediencia del primer

pecado» (Catecismo, 2515). Después
del pecado original nadie esta exento
de la concupiscencia, a excepcion de
Nuestro Sefior Jesucristo y de la
Santisima Virgen.

Aunque la concupiscencia en si
misma no es pecado, inclina al
pecado, y lo engendra cuando no se
somete a la razon iluminada por la
fe, con la ayuda de la gracia. Si se
olvida que existe la concupiscencia,



es facil pensar que todas las
tendencias que se experimentan “son
naturales” y que no hay mal en
dejarse llevar por ellas. Muchos se
dan cuenta de que esto es falso al
considerar lo que sucede, por
ejemplo, con el impulso a la
violencia, que se reconoce como algo
negativo que hay que evitar. Sin
embargo, en el ambito de la castidad
no es tan facil reconocer que los
estimulos “naturales” muchas veces
son inadecuados. El noveno
mandamiento nos ayuda a
comprender que esto no es asi, y que
la concupiscencia ha oscurecido la
naturaleza; de modo que lo que se
experimenta como natural es,
frecuentemente, consecuencia del
pecado, y es preciso dominarlo. Lo
mismo se podria decir del afan
inmoderado de riquezas, o codicia, al
que se refiere el décimo
mandamiento.



Es importante conocer este desorden
causado en nosotros por el pecado
original y por nuestros pecados
personales, puesto que tal
conocimiento:

—nos espolea a rezar: s6lo Dios nos
perdona el pecado original, que dio
origen a la concupiscencia; y, de igual
modo, solo con su ayuda lograremos
vencer esta tendencia desordenada;
la gracia de Dios sana nuestra
naturaleza de las heridas del pecado
(ademas de elevarla al orden
sobrenatural);

—nos ensefia a amar todo lo creado,
pues ha salido bueno de las manos de
Dios; son nuestros deseos
desordenados los que hacen que se
pueda hacer mal uso de los bienes
creados.

El combate por la purezay la
libertad de corazon



La pureza de corazon significa tener
un modo santo de sentir. Con la
ayuda de Dios y el esfuerzo personal
se llega a ser cada vez mas “limpios
de corazdon”: limpieza en “los
pensamientos” y en los deseos. Esta
limpieza o pureza del corazdn es una
metafora para referirse a la mayor
libertad del corazon para amar.

Por lo que se refiere al noveno
mandamiento, el cristiano consigue
esta pureza con la gracia de Dios y a
traveés de la virtud y el don de la
castidad, de la pureza de intencion,
de la pureza de la mirada y de la
oracion'®,

La pureza de la mirada no se queda
en rechazar la contemplacion de
imagenes claramente
inconvenientes, sino que exige una
purificacion del uso de nuestros
sentidos externos, que nos lleve a
mirar el mundo y las demas personas
con vision sobrenatural. Se trata de



una lucha positiva que permite al
hombre descubrir la verdadera
belleza de todo lo creado, y en modo
particular, la belleza de los que han
sido plasmados a imagen y
semejanza de Dios"”.

«La pureza exige el pudor. Este es
parte integrante de la templanza. El
pudor preserva la intimidad de la
persona. Designa el rechazo a
mostrar lo que debe permanecer
velado. Esta ordenado a la castidad,
cuya delicadeza proclama. Ordena
las miradas y los gestos en
conformidad con la dignidad de las
personas y con la relacion que existe
entre ellas» (Catecismo, 2521).

Por lo que se refiere a los bienes
materiales, la sociedad actual
fomenta el consumismo y la
autoafirmacion personal con una
fuerza tan poderosa, que incluso
pone en peligro la estabilidad de la
familia. Son muchas las personas que



se dan cuenta demasiado tarde de
haber centrado la vida en su
profesion, en ganar dineroy
posicidn, y han descuidado otras
facetas mas importantes de su
existencia: su relacion con Dios y su
familia.

La exagerada importancia que se
concede hoy al bienestar material
por encima de muchos otros valores,
no es sefial de progreso humano;
supone un empequefiecimiento y
envilecimiento del hombre, cuya
dignidad reside en ser criatura
espiritual llamada a la vida eterna
como hijo de Dios (Cf. Lc 12,19-20).

«El décimo mandamiento exige que
se destierre del corazon humano la
envidia» (Catecismo, 2538). La
envidia es un pecado capital.
«Manifiesta la tristeza
experimentada ante el bien del
proéjimo» (Catecismo, 2539). De la
envidia pueden derivarse muchos



otros pecados: odio, murmuracion,
detraccién, desobediencia, etc. La
envidia supone un rechazo de la
caridad. Para luchar contra ella
debemos vivir la virtud de la
benevolencia, que nos lleva a desear
el bien a los demas como
manifestacion del amor que les
tenemos. También nos ayuda en esta
lucha la virtud de la humildad, pues
no hay que olvidar que la envidia
procede con frecuencia del orgullo
(Cf.Catecismo, 2540).

Para ser capaces de amar con todo el
corazon y con todas las fuerzas se
requiere un orden interior, que
proporcionan la gracia y las virtudes,
y que no se queda en la simple
continencia, que a lo sumo evita los
pecados mas graves, sino que
consiguen esa armonia llena de paz
que tienen las personas santas.

Pablo Requena



Bibliografia basica

— Catecismo de la Iglesia Catdlica,
2514-2557.

Lecturas recomendadas

— San Josemaria, Homilia Porque
verdn a Dios, en Amigos de Dios,
175-189; Homilia Desprendimiento, en
Amigos de Dios, 110-126.

M Francisco, Audiencia, 28-11-2018.

® Cf. Ga 5,19-21; Rm 1,29-31; Col 3,5.
San Pablo, después de hacer un
llamamiento a abstenerse de la
fornicacion, escribe: «Que cada uno
sepa guardar su cuerpo en santidad y
honor, no con afecto libidinoso, como
los gentiles que no conocen a Dios
[...], pues Dios no nos llamo a la



impureza, sino a la santidad» (1 Ts
4,3-7). Subraya la importancia de los
afectos, que son el origen de las
acciones, y hace ver la necesidad de
su purificacion para la vida cristiana.

B De este modo se entenderd
facilmente la diferencia entre
“sentir” y “consentir”, referido a una
determinada pasion o movimiento de
la sensibilidad. Solo cuando se
consiente con la voluntad puede
hablarse de pecado (sila materia era
pecaminosa).

! «Chapoteas en las tentaciones, te
pones en peligro, juegas con la vista y
con la imaginacion, charlas de...
estupideces. —Y luego te asustas de
que te asalten dudas, escrupulos,
confusiones, tristeza y desaliento.

—Has de concederme que eres poco
consecuente» (San Josemaria, Surco,
132).



B «E]1 décimo mandamiento se
refiere a la intencion del corazon;
resume, con el noveno, todos los
preceptos de la Ley» (Catecismo,
2534).

® «Con la gracia de Dios lo consigue:
mediante la virtud y el don de la
castidad, pues la castidad permite
amar con un corazon recto e
indiviso; mediante la pureza de
intencion, que consiste en buscar el
fin verdadero del hombre: con una
mirada limpia el bautizado se afana
por encontrar y realizar en todo la
voluntad de Dios (Cf. Rm 12,2; Col
1,10); mediante la pureza de la
mirada exterior e interior; mediante
la disciplina de los sentidos y la
imaginacion; mediante el rechazo de
toda complacencia en los
pensamientos impuros que inclinan
a apartarse del camino de los
mandamientos divinos: “la vista
despierta la pasion de los



insensatos” (Sb 15,5); mediante la
oracion» (Catecismo, 2520).

" «jLos ojos! Por ellos entran en el
alma muchas iniquidades. —
iCuantas experiencias a lo David!...
—Si guardais la vista habréis
asegurado la guarda de vuestro
corazon» (San Josemaria, Camino,
183). «jDios mio!: encuentro graciay
belleza en todo lo que veo: guardaré
la vista a todas horas, por

Amor» (San Josemaria, Forja, 415).

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-sv/article/tema-34-el-
noveno-y-el-decimo-mandamientos/
(20/01/2026)


https://opusdei.org/es-sv/article/tema-34-el-noveno-y-el-decimo-mandamientos/
https://opusdei.org/es-sv/article/tema-34-el-noveno-y-el-decimo-mandamientos/
https://opusdei.org/es-sv/article/tema-34-el-noveno-y-el-decimo-mandamientos/

	Tema 34. El noveno y el décimo mandamientos

