
opusdei.org

Tema 27. La
moralidad de los
actos humanos

El obrar es moralmente bueno
cuando las elecciones libres
están conformes con el
verdadero bien del hombre.

04/12/2016

PDF► La moralidad de los actos
humanos.

RTF► Versión en rtf.

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/27.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/27.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/27.rtf


Serie completa► “Resúmenes de fe
cristiana”, libro electrónico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

*****

1. Moralidad de los actos humanos

«Los actos humanos, es decir,
libremente realizados tras un juicio
de conciencia, son calificables
moralmente: son buenos o
malos» (Catecismo, 1749). «El obrar
es moralmente bueno cuando las
elecciones de la libertad están
conformes con el verdadero bien del
hombre y expresan así la ordenación
voluntaria de la persona hacia su fin
último, es decir, Dios mismo» [1]. «La
moralidad de los actos humanos
depende:

— del objeto elegido;

— del fin que se busca o la intención;

— de las circunstancias de la acción.

https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/


El objeto, la intención y las
circunstancias son las “fuentes” o
elementos constitutivos de la
moralidad de los actos
humanos» (Catecismo, 1750).

2. El objeto moral

El objeto moral «es el fin próximo de
una elección deliberada que
determina el acto de querer de la
persona que actúa» [2]. El valor
moral de los actos humanos (el que
sean buenos o malos) depende ante
todo de la conformidad del objeto o
del acto querido con el bien de la
persona, según el juicio de la recta
razón [3]. Sólo si el acto humano es
bueno por su objeto, es “ordenable”
al fin último [4].

Hay actos que son intrínsecamente
malos porque son malos «siempre y
por sí mismos, es decir, por su objeto,
independientemente de las ulteriores
intenciones de quien actúa y de las
circunstancias» [5] .



El proporcionalismo y el 
consecuencialismo son teorías
erróneas sobre la noción y la
formación del objeto moral de una
acción, según las cuales hay que
determinarlo en base a la
“proporción” entre los bienes y
males que se persiguen, o a las
“consecuencias” que pueden
derivarse [6].

3. La intención

En el obrar humano «el fin es el
término primero de la intención y
designa el objetivo buscado en una
acción. La intención es un
movimiento de la voluntad hacia un
fin; mira al término del
obrar» (Catecismo, 1752) [7]. Un acto
que, por su objeto, es “ordenable” a
Dios, «alcanza su perfección última y
decisiva cuando la voluntad lo
ordena efectivamente a Dios» [8]. La
intención del sujeto que actúa «es un
elemento esencial en la calificación



moral de la acción» (Catecismo,
1752).

La intención «no se limita a la
dirección de cada una de nuestras
acciones tomadas aisladamente, sino
que puede también ordenar varias
acciones hacia un mismo objetivo;
puede orientar toda la vida hacia el
fin último» (Catecismo, 1752) [9].
«Una misma acción puede estar,
pues, inspirada por varias
intenciones» (ibidem).

«Una intención buena no hace ni
bueno ni justo un comportamiento
en sí mismo desordenado. El fin no
justifica los medios» (Catecismo,
1753) [10]. «Por el contrario, una
intención mala sobreañadida (como
la vanagloria) convierte en malo un
acto que, de suyo, puede ser bueno
(como la limosna; cfr. Mt 6,
2-4)» (Catecismo, 1753).

4. Las circunstancias



Las circunstancias «son los elementos
secundarios de un acto moral.
Contribuyen a agravar o a disminuir
la bondad o la malicia moral de los
actos humanos (por ejemplo, la
cantidad de dinero robado). Pueden
también atenuar o aumentar la
responsabilidad del que obra (como
actuar por miedo a la
muerte)» (Catecismo, 1754). Las
circunstancias «no pueden hacer ni
buena ni justa una acción que de
suyo es mala» (ibidem).

«El acto moralmente bueno supone a
la vez la bondad del objeto, del fin y
de las circunstancias» (Catecismo,
1755) [11].

5. Las acciones indirectamente
voluntarias

«Una acción puede ser
indirectamente voluntaria cuando
resulta de una negligencia respecto a
lo que se habría debido conocer o
hacer» (Catecismo, 1736) [12].



«Un efecto puede ser tolerado sin ser
querido por el que actúa, por
ejemplo, el agotamiento de una
madre a la cabecera de su hijo
enfermo. El efecto malo no es
imputable si no ha sido querido ni
como fin ni como medio de la acción,
como la muerte acontecida al
auxiliar a una persona en peligro.
Para que el efecto malo sea
imputable, es preciso que sea
previsible y que el que actúa tenga la
posibilidad de evitarlo, por ejemplo,
en el caso de un homicidio cometido
por un conductor en estado de
embriaguez» ( Catecismo, 1737).

También se dice que un efecto ha
sido realizado con “voluntad
indirecta” cuando no se deseaba ni
como fin ni como medio para otra
cosa, pero se sabe que acompaña de
modo necesario a aquello que se
quiere realizar [13]. Esto tiene
importancia en la vida moral, porque
sucede a veces que hay acciones que



tienen dos efectos, uno bueno y otro
malo, y puede ser lícito realizarlas
para obtener el efecto bueno
(querido directamente), aunque no
se pueda evitar el malo (que, por
tanto, se quiere sólo indirectamente).
Se trata a veces de situaciones muy
delicadas, en las que lo prudente es
pedir consejo a quien puede darlo.

Un acto es voluntario (y, por tanto,
imputable) in causa cuando no se
elige por sí mismo, pero se sigue
frecuentemente (in multis) de una
conducta directamente querida. Por
ejemplo, quien no guarda
convenientemente la vista ante
imágenes obscenas es responsable
(porque lo ha querido in causa) del
desorden (no directamente elegido)
de su imaginación; y quien lucha por
vivir la presencia de Dios quiere in
causa los actos de amor que realiza
sin, aparentemente, proponérselo.

6. La responsabilidad



«La libertad hace al hombre 
responsable de sus actos en la
medida en que éstos son
voluntarios» (Catecismo, 1734). El
ejercicio de la libertad comporta
siempre una responsabilidad ante
Dios: en todo acto libre de alguna
manera aceptamos o rechazamos la
voluntad de Dios. «El progreso en la
virtud, el conocimiento del bien, y la 
ascesis acrecientan el dominio de la
voluntad sobre los propios
actos» (Catecismo, 1734).

«La imputabilidad y la
responsabilidad de una acción
pueden quedar disminuidas e incluso
suprimidas a causa de la ignorancia,
la inadvertencia, la violencia, el
temor, los hábitos, las afecciones
desordenadas y otros factores
psíquicos o sociales» (Catecismo,
1735).

7. El mérito



«El término “mérito” designa en
general la retribución debida por
parte de una comunidad o una
sociedad a la acción de uno de sus
miembros, considerada como obra
buena u obra mala, digna de
recompensa o de sanción. El mérito
corresponde a la virtud de la justicia
conforme al principio de igualdad
que la rige» (Catecismo, 2006) [14].

El hombre no tiene, por sí mismo,
mérito ante Dios, por sus buenas
obras (cfr. Catecismo , 2007). Sin
embargo, «la adopción filial,
haciéndonos partícipes por la gracia
de la naturaleza divina, puede
conferirnos, según la justicia gratuita
de Dios, un verdadero mérito. Se trata
de un derecho por gracia, el pleno
derecho del amor, que nos hace
“coherederos” de Cristo y dignos de
obtener la herencia prometida de la
vida eterna» ( Catecismo, 2009) [15].



«El mérito del hombre ante Dios en
la vida cristiana proviene de que 
Dios ha dispuesto libremente asociar
al hombre a la obra de su gracia
» (Catecismo, 2008) [16].

Francisco Díaz

Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012

Bibliografía básica

Catecismo de la Iglesia Católica,
1749-1761.

Juan Pablo II, Enc. Veritatis splendor,
6-VIII-1993, 71-83.

Lecturas recomendadas

San Josemaría, Homilía El respeto
cristiano a la persona y a su libertad,
en Es Cristo que pasa, 67-72.



[1] Juan Pablo II, Enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 72. «La
pregunta inicial del diálogo del joven
con Jesús: “¿Qué he de hacer de
bueno para conseguir la vida
eterna?” ( Mt 19,16) evidencia
inmediatamente el vínculo esencial
entre el valor moral de un acto y el
fin último del hombre (...). La
respuesta de Jesús remitiendo a los
Mandamientos manifiesta también
que el camino hacia el fin está
marcado por el respeto de las leyes
divinas, las cuales tutelan el bien
humano. Sólo el acto conforme al
bien puede ser camino que conduce
a la vida» (ibidem).

[2] Juan Pablo II, Enc. Veritatis
splendor, 78. Cfr. Catecismo, 1751.
Para saber cuál es el objeto moral de
un acto, «hay que situarse en la
perspectiva de la persona que actúa.
En efecto, el objeto del acto del



querer es un comportamiento
elegido libremente. Y en cuanto es
conforme con el orden de la razón, es
causa de la bondad de la voluntad
(...). Así pues, no se puede tomar
como objeto de un determinado acto
moral, un proceso o un evento de
orden físico solamente, que se valora
en cuanto origina un determinado
estado de cosas en el mundo
externo» (ibidem). No se debe
confundir el “objeto físico” con el
“objeto moral” de la acción (una
misma acción física puede ser objeto
de actos morales diversos; p. ej.
cortar con un bisturí, puede ser una
operación quirúrgica, o puede ser un
homicidio).

[3] «La moralidad del acto humano
depende sobre todo y
fundamentalmente del objeto elegido
racionalmente por la voluntad
deliberada» (Juan Pablo II, Enc. 
Veritatis splendor, 78).



[4] Cfr. ibidem, 78 y 79.

[5] Ibidem , 80; cfr. Catecismo, 1756.
El Concilio Vaticano II señala varios
ejemplos: atentados a la vida
humana, como «los homicidios de
cualquier género, los genocidios, el
aborto, la eutanasia y el mismo
suicidio voluntario»; atentados a la
integridad de la persona humana,
como «las mutilaciones, las torturas
corporales y mentales, incluso los
intentos de coacción psicológica»; 
ofensas a la dignidad humana como
«las condiciones infrahumanas de
vida, los encarcelamientos
arbitrarios, las deportaciones, la
esclavitud, la prostitución, la trata de
blancas y de jóvenes; también las
condiciones ignominiosas de trabajo
en las que los obreros son tratados
como meros instrumentos de lucro,
no como personas libres y
responsables». «Todas estas cosas y
otras semejantes son ciertamente
oprobios que, al corromper la



civilización humana, deshonran más
a quienes los practican que a quienes
padecen la injusticia y son
totalmente contrarios al honor
debido al Creador» (Concilio Vaticano
II, Const. Gaudium et spes, 27).

Pablo VI, refiriéndose a las prácticas
contraceptivas, enseñó que nunca es
lícito «hacer objeto de un acto
positivo de la voluntad lo que es
intrínsecamente desordenado y por
lo mismo indigno de la persona
humana, aunque con ello se quisiese
salvaguardar o promover el bien
individual, familiar o social» (Pablo
VI, Enc. Humanae vitae, 25-VII-1968,
14).

[6] Estas teorías no afirman que «se
puede hacer un mal para obtener un
bien», sino que no se puede decir que
haya comportamientos que son
siempre malos, porque depende en
cada caso de la “proporción” entre
bienes y males, o de las



“consecuencias” (cfr. Juan Pablo II,
Enc. Veritatis splendor, 75).

Por ejemplo, un proporcionalista no
sostendría que “se puede hacer una
estafa por un fin bueno”, sino que
examinaría si lo que se hace es o no
es una estafa (si lo “objetivamente
elegido” es una estafa o no) teniendo
en cuenta todas las circunstancias, y
la intención. Al final podría decir que
no es una estafa lo que en realidad sí
que lo es, y podría justificar esa
acción (o cualquier otra).

[7] El objeto moral se refiere a lo que
la voluntad quiere con el acto
concreto (por ejemplo: matar a una
persona, dar una limosna), mientras
que la intención se refiere al por qué
lo quiere (por ejemplo: para cobrar
una herencia, para quedar bien
delante de otros o para ayudar a un
pobre).

[8] Juan Pablo II, Enc. Veritatis
splendor, 78.



[9] Por ejemplo, un servicio que se
hace a alguien tiene por fin ayudar al
prójimo, pero puede estar inspirado
al mismo tiempo por el amor de Dios
como fin último de todas nuestras
acciones, o se puede hacer por
interés propio o para satisfacer la
vanidad (cfr. Catecismo, 1752).

[10] «Sucede frecuentemente que el
hombre actúa con buena intención,
pero sin provecho espiritual porque
le falta la buena voluntad. Por
ejemplo, uno roba para ayudar a los
pobres: en este caso, si bien la
intención es buena, falta la rectitud
de la voluntad porque las obras son
malas. En conclusión, la buena
intención no autoriza a hacer
ninguna obra mala. “Algunos dicen:
hagamos el mal para que venga el
bien. Estos bien merecen la propia
condena” ( Rm 3, 8)» (Santo Tomás de
Aquino, In duo praecepta caritatis: 
Opuscula theologica, II, n. 1168).



[11] Es decir, para que un acto libre
se ordene al verdadero fin último, se
requiere:

a) que sea, en sí mismo, ordenable al
fin: es la bondad objetiva, o por el 
objeto, del acto moral.

b) que sea ordenable al fin en las 
circunstancias de lugar, tiempo, etc.,
en que se realiza.

c) que la voluntad del sujeto
efectivamente lo ordene al verdadero
último fin: es la bondad subjetiva, o
por la intención.

[12] «Por ejemplo, un accidente
provocado por la ignorancia del
código de la circulación» (Catecismo,
1736). Al ignorar —se entiende que
voluntariamente, culpablemente—
normas elementales del código
circulación, se puede decir que se
quieren de modo indirecto las
consecuencias de esa ignorancia.



[13] Por ejemplo, el que toma una
pastilla para curarse el catarro,
sabiendo que le dará algo de sueño,
lo que quiere directamente es curar
el catarro, e indirectamente el sueño.
Propiamente hablando, los efectos
indirectos de una acción no se
“quieren”, sino que se toleran o
permiten en cuanto inevitablemente
unidos a lo que se necesita hacer.

[14] La culpa es, en consecuencia, la
responsabilidad que contraemos
ante Dios al pecar, haciéndonos
merecedores de castigo.

[15] Cfr. Concilio de Trento: DS 1546.

[16] Cuando el cristiano obra bien,
«la acción paternal de Dios es lo
primero, en cuanto que Él impulsa, y
el libre obrar del hombre es lo
segundo en cuanto que éste colabora,
de suerte que los méritos de las obras
buenas deben atribuirse a la gracia
de Dios en primer lugar, y al fiel
cristiano, seguidamente» (ibidem).



© Fundación Studium, 2016 y ©
Oficina de Información del Opus Dei,
2016.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/tema-27-la-
moralidad-de-los-actos-humanos/

(02/02/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/tema-27-la-moralidad-de-los-actos-humanos/
https://opusdei.org/es-sv/article/tema-27-la-moralidad-de-los-actos-humanos/
https://opusdei.org/es-sv/article/tema-27-la-moralidad-de-los-actos-humanos/

	Tema 27. La moralidad de los actos humanos

