
opusdei.org

Tema 25. La vida
cristiana: la ley y la
conciencia

La ley eterna, la ley natural, la
Nueva Ley o Ley de Cristo, las
leyes humanas políticas y
eclesiásticas son leyes morales
en un sentido muy distinto,
aunque todas ellas tienen algo
en común. La conciencia
formula «la obligación moral a
la luz de la ley natural, es «la
norma próxima de la moralidad
personal». Para formar una
conciencia recta es necesario
instruir la inteligencia en el
conocimiento de la verdad,
para lo cual el cristiano cuenta



con la ayuda del Magisterio de
la Iglesia.

01/10/2022

Sumario

• La ley eterna y la ley moral natural

• La ley divino-positiva

• Las leyes civiles

• Las leyes eclesiásticas y los
mandamientos de la Iglesia

• La conciencia moral

• La formación de la conciencia

• Bibliografía básica



Para comunicar su bondad y su
bienaventuranza eterna, Dios ha
querido crear seres inteligentes y
libres (los ángeles y los hombres), a
los que libremente ha comunicado
una participación de su divina
naturaleza, que la teología llama
gracia santificante. Ese don divino,
que se recibe con la fe y el bautismo,
y que hace al hombre hijo adoptivo
de Dios, es inicialmente como una
semilla que ha de desarrollarse y
crecer hasta llegar a la plenitud
escatológica después de la muerte en
la vida eterna. La vida cristiana es la
vida del hombre como hijo de Dios
en Cristo por medio del Espíritu
Santo, que transcurre entre el
bautismo y el paso a la vida eterna.
La regla moral suprema de la vida
cristiana es este designio salvífico
divino que la teología moral llama
ley eterna.

La ley eterna y la ley moral natural



El concepto de ley es análogo. La ley
eterna, la ley natural, la Nueva Ley o
Ley de Cristo, las leyes humanas
políticas y eclesiásticas son leyes
morales en un sentido muy distinto,
aunque todas ellas tienen algo en
común.

Se llama ley eterna al plan de la
Sabiduría divina para conducir toda
la creación a su fin[1]; por lo que se
refiere al género humano, se
corresponde al eterno designio
salvífico de Dios, por el que nos ha
elegido en Cristo «para ser santos e
inmaculados en su presencia»,
«eligiéndonos de antemano para ser
sus hijos adoptivos por medio de
Jesucristo»[2]. En este designio está la
plena felicidad del hombre, que
consiste en la visión de Dios y, en este
mundo y de modo aún no pleno, en
la vida de unión con Cristo, que
quiere siempre nuestro bien.



Dios conduce cada criatura a su fin
de acuerdo con su naturaleza.
Concretamente, «Dios provee a los
hombres de manera diversa respecto
a los demás seres que no son
personas: no “desde fuera”, mediante
las leyes inmutables de la naturaleza
física, sino “desde dentro”, mediante
la razón que, conociendo con su luz
natural la ley eterna de Dios, es
capaz de indicar al hombre la justa
dirección de su libre actuación»[3].

La ley moral natural es la
participación de la ley eterna en la
criatura racional[4]. El designio eterno
de Dios para llevarnos a la plena
felicidad, en sí mismo considerado
no lo podemos conocer, en cuanto
que no vemos lo que hay en la mente
de Dios. Pero al darnos una luz que
nos permite distinguir lo que es
bueno y malo para nosotros, Dios nos
permite conocer una parte de su
eterno designio. Por eso se puede
decir que la ley moral natural es «la



misma ley eterna ínsita en los seres
dotados de razón, que los inclina al
acto y al fin que les conviene»[5]. Es,
por tanto, una ley divina (divino-
natural). Lo que la ley moral natural
nos da a conocer tiene fuerza de ley
en cuanto voz e intérprete de la más
alta razón de Dios, de la que nuestro
espíritu participa y a la que nuestra
libertad se adhiere[6]. Se la llama 
natural porque consiste en la luz de
la razón que todo hombre tiene por
naturaleza.

La ley moral natural es un primer
paso en la comunicación a todo el
género humano del designio salvífico
divino, cuyo completo conocimiento
sólo se hace posible por la
Revelación. Como se dijo, ese
designio divino es que todos
podamos alcanzar nuestra plena
felicidad en la visión de Dios.

—Propiedades. La ley moral natural
es universal porque se extiende a



toda persona humana, de todas las
épocas[7]. A pesar de la diversidad de
culturas a lo largo de la historia, la
inteligencia humana mantiene su
unidad, que hace posible el diálogo
entre las diversas culturas, por más
que a veces pueda parecer difícil.

«Es inmutable y permanente a través
de las variaciones de la historia;
subsiste bajo el flujo de ideas y
costumbres y sostiene su progreso.
Las normas que la expresan
permanecen substancialmente
valederas»[8]. Son inmutables los
principios fundamentales, que al
aplicarse a una realidad social que
cambia pueda dar lugar a
aplicaciones concretas diferentes,
permaneciendo en vigor lo
fundamental[9].

Es obligatoria ya que, para tender
hacia Dios, el hombre debe hacer
libremente el bien y evitar el mal; y
para esto debe poder distinguir el



bien del mal, lo cual sucede ante todo
gracias a la luz de la razón natural[10].
La observancia de la ley moral
natural puede ser algunas veces
difícil, pero jamás es imposible[11].

—Conocimiento de la ley natural. Los
preceptos de la ley natural pueden
ser conocidos por todos mediante la
razón. Sin embargo, de hecho no
todos sus preceptos son percibidos
por todos de una manera clara e
inmediata[12]. Su efectivo
conocimiento puede estar
condicionado por las disposiciones
personales de cada uno, por el
ambiente social y cultural, por la
educación recibida, etc. Se podría
decir que la ley natural es natural
como lo es el lenguaje: todo hombre
sano tiene la capacidad de hablar,
pero de hecho hablará de modo más
o menos correcto y elegante según su
nivel de instrucción. La capacidad
natural de conocer el bien y el mal
necesita de una adecuada formación



para alcanzar de hecho todas las
verdades morales que puede
alcanzar.

La ley divino-positiva

Puesto que en la situación actual las
secuelas del pecado no han sido
totalmente eliminadas, y pueden
oscurecer la inteligencia en mayor o
menor medida, la gracia y la
Revelación son necesarias al hombre
para que las verdades morales
puedan ser conocidas por «todos y
sin dificultad, con una firme certeza
y sin mezcla de error»[13]. La
revelación divina ha tenido lugar
mediante un proceso gradual e
histórico.

La Ley Antigua, revelada por Dios a
Moisés, «es el primer estado de la Ley
revelada. Sus prescripciones morales
están resumidas en los Diez
mandamientos»[14], que expresan
conclusiones inmediatas de la ley
moral natural. La entera economía



del Antiguo Testamento está sobre
todo ordenada a preparar, anunciar
y significar la venida del Salvador[15].

La Nueva Ley o Ley Evangélica o Ley
de Cristo «es la gracia del Espíritu
Santo dada mediante la fe en Cristo.
Los preceptos externos, de los que
también habla el Evangelio,
preparan para esta gracia o
despliegan sus efectos en la vida»[16].

El elemento principal de la Ley de
Cristo es la gracia del Espíritu Santo,
que sana al hombre entero y se
manifiesta en la fe que obra por el
amor[17]. Es fundamentalmente una
ley interna, que da la fuerza interior
para realizar lo que enseña. En
segundo lugar es también una ley
escrita, que se encuentra en las
enseñanzas del Señor (el Discurso de
la montaña, las bienaventuranzas,
etc.) y en la catequesis moral de los
Apóstoles, y que pueden resumirse
en el mandamiento del amor. Este



segundo elemento no es de
importancia secundaria, pues la
gracia del Espíritu Santo, infusa en el
corazón del creyente, implica
necesariamente «vivir según el
Espíritu» y se expresa a través de los
«frutos del Espíritu», a los cuales se
oponen las «obras de la carne»[18].

La Iglesia, con su Magisterio, es
intérprete auténtico de la ley
natural[19]. Esta misión no se
circunscribe sólo a los fieles, sino que
—por mandato de Cristo: euntes,
docete omnes gentes[20]— abarca a
todos los hombres. De ahí la
responsabilidad que incumbe a los
cristianos en la enseñanza de la ley
moral natural, ya que por la fe y con
la ayuda del Magisterio, la conocen
fácilmente y sin error.

Las leyes civiles

Las leyes civiles son las disposiciones
normativas emanadas por las
autoridades estatales (generalmente,



por el órgano legislativo del Estado)
con la finalidad de 
promulgar,explicitar o concretar las
exigencias de la ley moral natural
necesarias para hacer posible y
regular adecuadamente la vida de los
ciudadanos en el ámbito de la
sociedad políticamente
organizada[21]. Deben garantizar
principalmente la paz y la seguridad,
la libertad, la justicia, la tutela de los
derechos fundamentales de la
persona y la moralidad pública[22].

La virtud de la justicia comporta la
obligación moral de cumplir las leyes
civiles justas. La gravedad de esta
obligación depende de la mayor o
menor importancia del contenido de
la ley para el bien común de la
sociedad.

Son injustas las leyes que se oponen
a la ley moral natural y al bien
común de la sociedad. Más
concretamente, son injustas las leyes:



1) que prohíben hacer algo que para
los ciudadanos es moralmente
obligatorio o que mandan hacer algo
que no puede hacerse sin cometer
una culpa moral;

2) las que lesionan positivamente o
privan de la debida tutela bienes que
pertenecen al bien común: la vida, la
justicia, los derechos fundamentales
de la persona, el matrimonio o la
familia, etc.;

3) las que no son promulgadas
legítimamente;

4) las que no distribuyen de modo
equitativo y proporcionado entre los
ciudadanos las cargas y los
beneficios.

Las leyes civiles injustas no obligan
en conciencia; al contrario, hay
obligación moral de no cumplir sus
disposiciones, sobre todo si son
injustas por las razones indicadas en
1) y 2), de manifestar el propio



desacuerdo y de tratar de cambiarlas
en cuanto sea posible o, al menos, de
reducir sus efectos negativos. A veces
habrá que recurrir a la objeción de
conciencia[23].

Las leyes eclesiásticas y los
mandamientos de la Iglesia

Para salvar a los hombres también
ha querido Dios que formen una
sociedad[24]: la Iglesia, fundada por
Jesucristo, y dotada por Él de todos
los medios para cumplir su fin
sobrenatural, que es la salvación de
las almas. Entre esos medios está la
potestad legislativa, que tienen el
Romano Pontífice para la Iglesia
universal y los Obispos diocesanos —
y las autoridades a ellos equiparadas
— para sus propias
circunscripciones. La mayor parte de
las leyes de ámbito universal están
contenidas en el Código de Derecho
Canónico. Existe un Código para los



fieles de rito latino y otro para los de
ritos orientales.

Las leyes eclesiásticas originan una
verdadera obligación moral[25] que
será grave o leve según la gravedad
de la materia.

Los mandamientos más generales de
la Iglesia son cinco: 1º oír Misa
entera los domingos y días de
precepto[26]; 2º confesar los pecados
mortales al menos una vez al año, y
en peligro de muerte, y si se ha de
comulgar[27]; 3º comulgar al menos
una vez al año, por Pascua de
Resurrección[28]; 4º ayunar y
abstenerse de comer carne los días
establecidos por la Iglesia[29]; 5º
ayudar a la Iglesia en sus
necesidades[30].

La conciencia moral

«La conciencia moral es un juicio de
la razón por el que la persona
reconoce la cualidad moral de un



acto concreto que piensa hacer, está
haciendo o ha hecho»[31]. La
conciencia formula «la obligación
moral a la luz de la ley natural: es la
obligación de hacer lo que el
hombre, mediante el acto de su
conciencia, conoce, como un bien que
le es señalado aquí y ahora»[32]. Así,
por ejemplo, cuando al final del día
hacemos el examen de conciencia,
podemos darnos cuenta que algo que
dijimos era contrario a la caridad. O
bien cuando reflexionamos antes de
hacer algo, la conciencia nos puede
hacer ver que la acción que
planeamos lesionaría el derecho de
una persona, y sería por tanto una
falta contra la justicia.

La conciencia es «la norma próxima
de la moralidad personal»[33], por eso,
cuando se actúa contra ella se comete
un mal moral. Este papel de norma
próxima pertenece a la conciencia no
porque ella sea la norma suprema[34],
sino porque tiene para la persona un



carácter último ineludible: «el juicio
de conciencia muestra “en última
instancia” la conformidad de un
comportamiento respecto a la ley»[35]:
cuando la persona juzga con
seguridad, después de haber
examinado el problema con todos los
medios a su disposición, no existe
una instancia ulterior, una
conciencia de la conciencia, un juicio
del juicio, porque de lo contrario se
procedería hasta el infinito.

Se llama conciencia recta o verdadera
a la que juzga con verdad la cualidad
moral de un acto, yconciencia
errónea a la que no alcanza la
verdad, estimando como buena una
acción que en realidad es mala, o
viceversa. La causa del error de
conciencia es la ignorancia, que
puede ser invencible (e inculpable), si
domina hasta tal punto a la persona
que no queda ninguna posibilidad de
reconocerla y alejarla, o vencible (y
culpable), si se podría reconocer y



superar, pero permanece porque la
persona no quiere poner los medios
para superarla[36]. La conciencia
culpablemente errónea no excusa de
pecado, y aun puede agravarlo.

La conciencia es cierta, cuando emite
el juicio con la seguridad moral de no
equivocarse. Se dice que es probable,
cuando juzga con el convencimiento
de que existe una cierta probabilidad
de equivocación, pero que es menor
que la probabilidad de acertar. Se
dice que es dudosa, cuando la
probabilidad de equivocarse se
supone igual o mayor que la de
acertar. Finalmente se llama perpleja
cuando no se atreve a juzgar, porque
piensa que es pecado tanto realizar
un acto como omitirlo.

En la práctica se debe seguir sólo la 
conciencia cierta y verdadera o la 
conciencia cierta invenciblemente
errónea[37]. No se debe obrar con
conciencia dudosa, sino que es



preciso salir de la duda rezando,
estudiando, preguntando, etc.

La formación de la conciencia

Las acciones moralmente negativas
realizadas con ignorancia invencible
son nocivas para quien las comete y
quizá también para otros, y en todo
caso pueden contribuir a un mayor
obscurecimiento de la conciencia. De
ahí la imperiosa necesidad de formar
la conciencia[38].

Para formar una conciencia recta es
necesario instruir la inteligencia en
el conocimiento de la verdad —para
lo cual el cristiano cuenta con la
ayuda del Magisterio de la Iglesia—,
y educar la voluntad y la afectividad
mediante la práctica de las
virtudes[39]. Es una tarea que dura
toda la vida[40].

Para la formación de la conciencia
son especialmente importantes la
humildad, que se adquiere viviendo



la sinceridad ante Dios, y la dirección
espiritual[41].

Una conciencia bien formada
necesita practicar la virtud moral de
la epiqueya. La epiqueya lleva a
obrar de modo diferente a la letra de
la ley cuando, encontrándose ante
una situación no prevista por la
formulación general y simple de la
ley, obrar de acuerdo a la ley sería
malo o nocivo. Así, por ejemplo, las
autoridades de policía establecen que
solo se puede entrar y salir de la
zona internacional de un aeropuerto
por las puertas destinadas para ello.
Esto se refiere al comportamiento
ordinario. Pero es claro que en caso
de un terremoto que destruye los
accesos e impide usar esas puertas,
las personas que están dentro
deberán escapar por donde puedan.
Las disposiciones de la autoridad,
expresadas de forma general, se
refieren al comportamiento
ordinario, y no a circunstancias



excepcionales que nadie puede
prever.

Ángel Rodríguez Luño

Bibliografía básica

— Catecismo de la Iglesia Católica,
1730-1742, 1776-1794 y 1950-1974.

— Juan Pablo II, Encíclica Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 28-64.

Lecturas recomendadas

— San Josemaría, Homilía La
libertad, don de Dios, en Amigos de
Dios, 23-38.

— Enrique Colom, Ángel Rodríguez
Luño, Elegidos en Cristo para ser
santos. Curso de teología moral
fundamental, Palabra, Madrid 2000,
pp. 316-332, 348-363, 399-409,
424-428 y 430-434.



[1] Cf. Santo Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, I-II, q. 93, a. 1, c.; Concilio
Vaticano II,Dignitatis humanae, n. 3.

[2] Ef 1,4-5.

[3] Juan Pablo II, Veritatis splendor, 6-
VIII-1993, n. 43.

[4] Cf. ibidem; Santo Tomás de Aquino, 
Summa Theologiae, I-II, q. 91, a. 2.

[5] Cf. Juan Pablo II, Veritatis splendor,
n.44.

[6] Cf. Ibíd.

[7] Cf. Catecismo, n. 1956.

[8] Ibíd., n. 1958.

[9] «La aplicación de la ley natural
varía mucho; puede exigir una
reflexión adaptada a la multiplicidad
de las condiciones de vida según los
lugares, las épocas y las



circunstancias. Sin embargo, en la
diversidad de culturas, la ley natural
permanece como una norma que une
entre sí a los hombres y les impone,
por encima de las diferencias
inevitables, principios
comunes» (Catecismo, n. 1957).

[10] Cf. Juan Pablo II, Veritatis
splendor, n. 42.

[11] Cf. Ibíd, n. 102.

[12] Cf. Catecismo, n. 1960.

[13] Pío XII,Humani generis: DS 3876. 
Cf. Catecismo, n. 1960.

[14] Catecismo, n. 1962.

[15] Cf. Concilio Vaticano II, Dei
verbum, n. 15.

[16] Juan Pablo II, Veritatis splendor, n.
24. Cf. Santo Tomás de Aquino, 
Summa Theologiae, I-II, q. 106, a. 1, c.
y ad 2.



[17] Cf. Santo Tomás de Aquino, 
Summa Theologiae, I-II, q. 108, a. 1.

[18] Cf. Ga 5,16-26.

[19] Cf. Catecismo, n. 2036.

[20] Mt 28,19.

[21] Cf. Santo Tomás de Aquino, 
Summa Theologiae, I-II, q. 95, a. 2; 
Catecismo, n. 1959.

[22] Cf. Juan Pablo II, Evangelium vitae,
25-III-1995, n. 71.

[23] Cf. Catecismo, nn. 2242-2243;Juan
Pablo II, Evangelium vitae, nn. 72-74.

[24] Cf. Concilio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 9.

[25]Cf. Concilio de Trento, Cánones
sobre el sacramento del Bautismo, 8:
DS 1621.

[26] Cf. Catecismo, n. 2042.



[27] Cf. Ibíd.

[28] Cf. Ibíd.

[29] Cf. Ibíd., n. 2043.

[30] Cf. Ibíd.

[31] Catecismo, n. 1778.

[32] Juan Pablo II, Veritatis splendor, n.
59.

[33] Ibíd., n. 60.

[34] Cf. Ibíd.

[35] Ibíd., n. 59.

[36] Cf. ibid., n. 62; Concilio Vaticano II,
Gaudium et spes, 16.

[37] La conciencia cierta
invenciblemente errónea es regla
moral no de modo absoluto: obliga
sólo mientras permanece el error. Y
lo hace no por lo que es en sí misma:
el poder obligatorio de la conciencia



deriva de la verdad, por lo que la
conciencia errónea puede obligar
sólo en la medida en que subjetiva e
invenciblemente se la considera
verdadera. En materias muy
importantes (homicidio deliberado,
etc.) es muy difícil el error de
conciencia inculpable.

[38] Cf. Catecismo, n. 1783.

[39] Cf. Juan Pablo II, Veritatis
splendor, n. 64.

[40] Cf. Catecismo, n. 1784.

[41] «La tarea de dirección espiritual
hay que orientarla no dedicándose a
fabricar criaturas que carecen de
juicio propio, y que se limitan a
ejecutar materialmente lo que otro
les dice; por el contrario, la dirección
espiritual debe tender a formar
personas de criterio. Y el criterio
supone madurez, firmeza de
convicciones, conocimiento
suficiente de la doctrina, delicadeza



de espíritu, educación de la
voluntad» (San Josemaría, 
Conversaciones con Mons. Escrivá de
Balaguer, n. 93).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/tema-25-la-
vida-cristiana-la-ley-y-la-conciencia/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/tema-25-la-vida-cristiana-la-ley-y-la-conciencia/
https://opusdei.org/es-sv/article/tema-25-la-vida-cristiana-la-ley-y-la-conciencia/
https://opusdei.org/es-sv/article/tema-25-la-vida-cristiana-la-ley-y-la-conciencia/

	Tema 25. La vida cristiana: la ley y la conciencia

