
opusdei.org

Tema 24. Los
sacramentos del
Matrimonio y del
Orden

El matrimonio es una sabia
institución del Creador para
realizar en la humanidad su
designio de amor. Nace del
consentimiento personal e
irrevocable de los esposos. Sus
propiedades esenciales son la
unidad y la indisolubilidad.
Está ordenado a la procreación
y a educación de la prole: los
hijos son el don más excelente
del matrimonio y contribuyen
mucho al bien de sus mismos
padres.



01/10/2022

Sumario

• El sacramento del Matrimonio

• La celebración del matrimonio

• La paternidad responsable

• El sacramento del Orden

• Naturaleza y efectos del orden
recibido

• Los grados del orden sagrado

• Ministro y sujeto

• Bibliografía

El Padre, en su designio de amor, nos
ha elegido en Cristo antes de la



creación del mundo para elevarnos a
la dignidad de hijos de Dios (cf. Ef
1,4-5). Además, quiere contar con la
cooperación de los hombres para
llevar a cabo su designio de
salvación. Precisamente, los
sacramentos del matrimonio y del
orden confieren al cristiano una
vocación y misión específica en la
Iglesia (cf. Catecismo, 1534).

El sacramento del Matrimonio

El matrimonio no es «efecto de la
casualidad o producto de la
evolución de fuerzas naturales
inconscientes; es una sabia
institución del Creador para realizar
en la humanidad su designio de
amor. Los esposos, mediante su
recíproca donación personal, propia
y exclusiva de ellos, tienden a la
comunión de sus seres en orden a un
mutuo perfeccionamiento personal,
para colaborar con Dios en la
generación y en la educación de



nuevas vidas. En los bautizados el
matrimonio reviste, además, la
dignidad de signo sacramental de la
gracia, en cuanto representa la unión
de Cristo y de la Iglesia»[1].

«En su realidad más profunda, el
amor es esencialmente don y el amor
conyugal, a la vez que conduce a los
esposos al recíproco “conocimiento”
que les hace “una sola carne” (cf. Gn
2,24), no se agota dentro de la pareja,
ya que los hace capaces de la
máxima donación posible, por la cual
se convierten en cooperadores de
Dios en el don de la vida a una nueva
persona humana»[2].

Este amor mutuo entre los esposos
«se convierte en imagen del amor
absoluto e indefectible con que Dios
ama al hombre. Este amor es bueno,
muy bueno, a los ojos del Creador
(Gn 1,31). Y este amor es destinado a
ser fecundo y a realizarse en la obra
común del cuidado de la creación. Y



los bendijo Dios y les dijo: “Sed
fecundos y multiplicaos, y llenad la
tierra y sometedla” (Gn
1,28)» (Catecismo, 1604).

El don propio que caracteriza el
amor como conyugal son las
personas en cuanto recíprocamente
sexuadas en orden a la generación.
Ninguna persona puede llegar a ser
padre por sí solo o con otra persona
del mismo sexo, porque la
paternidad y maternidad constituyen
un único principio de generación.
Por ello en el amor conyugal la
aceptación del don posee un
dinamismo del todo propio y
peculiar respecto a otros lenguajes
del amor: solamente en el amor
conyugal se da identidad entre el
ofrecimiento del don y la aceptación
del don. En efecto, la aceptación del
don de la paternidad tiene lugar
mediante la entrega del don de la
maternidad y viceversa. No cabe por
tanto una comunión de amor más



íntima entre dos personas que, con
palabras de la Sagrada Escritura, son 
una sola carne (Gn 2,24).

La dinámica de la donación conyugal
descrita evidencia que el amor
conyugal no nace de modo
espontáneo sino de una entrega libre
de cada persona y, por ser la entrega
mutua, sea un amor debido. Así lo
enseña san Pablo al escribir que «la
mujer no es dueña de su propio
cuerpo, sino el marido; del mismo
modo que el marido no es dueño de
su propio cuerpo, sino la mujer» (1
Cor 7,4), o cuando recuerda a los
esposos que «deben amar a sus
mujeres, como a su propio cuerpo (Ef
5,28). El matrimonio, en cuanto
institución natural, se corresponde
con la dimensión de justicia
inherente al amor conyugal: «la
institución matrimonial no es una
injerencia indebida de la sociedad o
de la autoridad ni la imposición
extrínseca de una forma, sino



exigencia interior del pacto de amor
conyugal que se confirma
públicamente como único y
exclusivo, para que sea vivida así la
plena fidelidad al designio de Dios
Creador»[3].

Por ser la comunidad matrimonial el
fundamento natural de la familia,
célula de la sociedad, no pertenece
exclusivamente a la esfera privada,
sino que es un bien de interés
público. La sociedad protege el
matrimonio por medio de su
institucionalización legal: el
matrimonio civil en la sociedad civil
y el matrimonio canónico en la
Iglesia. Para que la legalización del
matrimonio sea efectiva y realmente
útil para el bien común, debe
ajustarse a su esencia, es decir, al
matrimonio como institución
natural, y en el caso del matrimonio
canónico también como sacramento.



En muchos países es frecuente que
las personas cohabiten more uxorio
sin ningún vínculo institucional. Las
razones son varias: «la influencia de
las ideologías que desvalorizan el
matrimonio y la familia, la
experiencia del fracaso de otras
parejas a la cual ellos no quieren
exponerse, el miedo hacia algo que
consideran demasiado grande y
sagrado, las oportunidades sociales y
las ventajas económicas derivadas de
la convivencia, una concepción
puramente emocional y romántica
del amor, el miedo de perder su
libertad e independencia, el rechazo
de todo lo que es concebido como
institucional y burocrático»[4]. Si la
relación está establecida por una
sincera voluntad conyugal, habrá
que mostrarles la necesidad de
legalizar su situación. Si no existe tal
voluntad, habrá que ayudarles a
descubrir la mentira de tal relación,
porque el amor conyugal «exige un
don total y definitivo de las personas



entre sí (Catecismo 2391); y que tal
mentira debilita la sinceridad y la
fidelidad mutua: ¿qué se puede
construir en una relación en la que
las personas no se comprometen
entre sí y testimonian con ello una
falta de confianza en el otro, en sí
mismo, o en el porvenir?» (Catecismo
2390).

Si miramos la creación desde Cristo,
descubrimos que «es el fundamento
de “todos los designios salvíficos de
Dios”, “el comienzo de la historia de
la salvación”, que culmina en
Cristo» (Catecismo, 280). Y el
matrimonio de los orígenes aparece
revestido de una nueva dignidad: fue
instituido por Dios como tipo de la
unión entre Cristo y la Iglesia (cf. Ef
5,31-32), en virtud del cual el amor
conyugal no sólo participa del amor
creador de Dios sino también de su
amor salvador, transmitiendo junto
con la vida humana la vida de la
gracia en Cristo.



El pecado original introdujo la
ruptura del hombre con Dios y
simultáneamente la ruptura de la
comunión original entre el hombre y
la mujer. La institución del
matrimonio a su vez se debilita con
la aparición de la poligamia y del
repudio, y la paternidad carnal
transmite el pecado original en vez
de la vida de los hijos de Dios.

La Ley antigua, conforme a la
pedagogía divina, no critica la
poligamia de los patriarcas ni
prohíbe el divorcio; pero
«contemplando la Alianza de Dios
con Israel bajo la imagen de un amor
conyugal exclusivo y fiel (cf. Os 1-3; Is
54.62, Jr 2-3.31; Ez 16, 62; 23), los
profetas fueron preparando la
conciencia del Pueblo elegido para
una comprensión más profunda de la
unidad y de la indisolubilidad del
matrimonio (cf. Mal 2,
13-17)» (Catecismo, 1611). Además, la
renovación de la bendición



originaria divina con Abraham, junto
con la promesa de una descendencia
innumerable a la que entregará la
tierra de Canaán (cf. Gn 12,2.7; 13,16;
22,17), otorga al matrimonio un
papel fundamental en la realización
del designio salvífico: sin el
matrimonio no se cumpliría la
alianza hecha por Dios con Abraham
y su descendencia, que a la luz del
Nuevo Testamento son Cristo y la
Iglesia (cf. Gal 3,26-29).

«Jesús, que reconcilió cada cosa en sí
misma, volvió a llevar el matrimonio
y la familia a su forma original (cf.
Mc 10,1-12). La familia y el
matrimonio fueron redimidos por
Cristo (cf. Ef 5,21-32), restaurados a
imagen de la Santísima Trinidad,
misterio del que brota todo amor
verdadero. La alianza esponsal,
inaugurada en la creación y revelada
en la historia de la salvación, recibe
la plena revelación de su significado
en Cristo y en su Iglesia. De Cristo,



mediante la Iglesia, el matrimonio y
la familia reciben la gracia necesaria
para testimoniar el amor de Dios y
vivir la vida de comunión. El
Evangelio de la familia atraviesa la
historia del mundo, desde la creación
del hombre a imagen y semejanza de
Dios (cf. Gn 1,26-27) hasta el
cumplimiento del misterio de la
Alianza en Cristo al final de los siglos
con las bodas del Cordero (cf. Ap
19,9)»[5].

La celebración del matrimonio

El matrimonio nace del
consentimiento personal e
irrevocable de los esposos (cf.
Catecismo, 1626). «El consentimiento
matrimonial es el acto de la
voluntad, por el cual el varón y la
mujer se entregan y aceptan
mutuamente en alianza irrevocable
para constituir el matrimonio» (CIC,
1057 §2).



«La Iglesia exige ordinariamente
para sus fieles la forma eclesiástica
de la celebración del
matrimonio» (Catecismo, 1631). Por
eso, «solamente son válidos aquellos
matrimonios que se contraen ante el
Ordinario del lugar o el párroco, o un
sacerdote o diácono delegado por
uno de ellos para que asistan, y ante
dos testigos, de acuerdo con las
reglas establecidas» por el Código de
Derecho Canónico (CIC, 1108 §1).

Varias razones concurren para
explicar esta determinación: el
matrimonio sacramental crea
derechos y deberes en la comunidad
de la Iglesia entre los esposos y para
con los hijos. Por ser el matrimonio
un estado de vida en la Iglesia, es
preciso que exista certeza sobre él
(de ahí la obligación de tener
testigos); y el carácter público del
consentimiento protege el "Sí" una
vez dado y ayuda a permanecer fiel a
él (cf. Catecismo, 1631).



«Las propiedades esenciales del
matrimonio son la unidad y la
indisolubilidad, que en el
matrimonio cristiano alcanzan una
particular firmeza por razón del
sacramento» (CIC, 1056). El marido y
la mujer «por el pacto conyugal ya no
son dos, sino una sola carne (Mt
19,6). Esta íntima unión, como mutua
entrega de dos personas, lo mismo
que el bien de los hijos, exigen plena
fidelidad conyugal y urgen su
indisoluble unidad»[6].

«La unidad del matrimonio aparece
ampliamente confirmada por la igual
dignidad personal que hay que
reconocer a la mujer y el varón en el
mutuo y pleno amor. La poligamia es
contraria a esta igual dignidad de
uno y otro y al amor conyugal que es
único y exclusivo» (Catecismo, 1645).

«En su predicación, Jesús enseñó sin
ambigüedad el sentido original de la
unión del hombre y la mujer, tal



como el Creador la quiso al
comienzo: la autorización, dada por
Moisés, de repudiar a su mujer era
una concesión a la dureza del
corazón (cf. Mt 19, 8); la unión
matrimonial del hombre y la mujer
es indisoluble: Dios mismo la
estableció: “Lo que Dios unió, que no
lo separe el hombre” (Mt 19,
6)» (Catecismo, 1614). En virtud del
sacramento, por el que los esposos
cristianos manifiestan y participan
del misterio de la unidad y del
fecundo amor entre Cristo y la Iglesia
(Ef 5, 32), la indisolubilidad adquiere
un sentido nuevo y más profundo
acrecentando la solidez original del
vínculo conyugal, de modo que «el
matrimonio rato [esto es, celebrado
entre bautizados] y consumado no
puede ser disuelto por ningún poder
humano, ni por ninguna causa fuera
de la muerte» (CIC, 1141).

«El divorcio es una ofensa grave a la
ley natural. Pretende romper el



contrato, aceptado libremente por los
esposos, de vivir juntos hasta la
muerte. El divorcio atenta contra la
Alianza de salvación de la cual el
matrimonio sacramental es un
signo» (Catecismo, 2384). «Puede
ocurrir que uno de los cónyuges sea
la víctima inocente del divorcio
dictado en conformidad con la ley
civil; entonces no contradice el
precepto moral. Existe una
diferencia considerable entre el
cónyuge que se ha esforzado con
sinceridad por ser fiel al sacramento
del Matrimonio y se ve injustamente
abandonado y el que, por una falta
grave de su parte, destruye un
matrimonio canónicamente
válido» (Catecismo, 2386).

«Existen, sin embargo, situaciones en
que la convivencia matrimonial se
hace prácticamente imposible por
razones muy diversas. En tales casos,
la Iglesia admite la separación física
de los esposos y el fin de la



cohabitación. Los esposos no cesan
de ser marido y mujer delante de
Dios; ni son libres para contraer una
nueva unión. En esta situación difícil,
la mejor solución sería, si es posible,
la reconciliación» (Catecismo, 1649).
Si tras la separación «el divorcio civil
representa la única manera posible
de asegurar ciertos derechos
legítimos, el cuidado de los hijos o la
defensa del patrimonio, puede ser
tolerado sin constituir una falta
moral» (Catecismo, 2383).

Si tras el divorcio se contrae una
nueva unión, aunque reconocida por
la ley civil, «el cónyuge casado de
nuevo se halla entonces en situación
de adulterio público y
permanente» (Catecismo, 2384). Los
divorciados casados de nuevo,
aunque sigan perteneciendo a la
Iglesia, no pueden ser admitidos a la
Eucaristía, porque su estado y
condición de vida contradicen
objetivamente esa unión de amor



indisoluble entre Cristo y la Iglesia
significada y actualizada en la
Eucaristía. «La reconciliación en el
sacramento de la penitencia —que
les abriría el camino al sacramento
eucarístico— puede darse
únicamente a los que, arrepentidos
de haber violado el signo de la
Alianza y de la fidelidad a Cristo,
están sinceramente dispuestos a una
forma de vida que no contradiga la
indisolubilidad del matrimonio. Esto
lleva consigo concretamente que
cuando el hombre y la mujer, por
motivos serios —como, por ejemplo,
la educación de los hijos—, no
pueden cumplir la obligación de la
separación, asumen el compromiso
de vivir en plena continencia, o sea
de abstenerse de los actos propios de
los esposos»[7].

Estas normas se deben aplicar en la
lógica de la compasión hacia las
personas frágiles, evitando poner
tantas condiciones a la misericordia



divina que la vacíen de sentido[8].
Esto significa tener en cuenta que el
penitente «aunque sea fiel a la
intención de no pecar más, la
experiencia pasada y la conciencia
de la debilidad presente suscitan el
temor de nuevas caídas; pero esto no
perjudica la autenticidad de la
intención, cuando a ese temor se une
la voluntad, apoyada en la oración,
de hacer lo posible para evitar la
culpa»[9]. El penitente, debido a las
circunstancias concretas en las que
se encuentra, puede no ser
plenamente responsable de sus
propios actos. El confesor deberá
tenerlo en cuenta para valorar lo que
puede hacer para evitar la culpa, y
así tener la certeza moral de la
suficiente contrición del penitente
para recibir la absolución[10].

En cualquier caso, si se produce una
nueva caída, la persona debe
acercarse al sacramento de la
confesión antes de comulgar. De



hecho, las relaciones sexuales con
alguien que no es el cónyuge legítimo
son siempre, por su objeto,
intrínsecamente malas. Además,
como su arrepentimiento «es de por
sí oculto, mientras que su condición
de divorciados que se han vuelto a
casar es de por sí manifiesta, sólo
podrán acceder a la Comunión
eucarística remoto scandalo»[11].
Finalmente, la Eucaristía recibida no
será la meta del camino de
conversión, sino la preciosa ayuda
para seguir dando los pasos
necesarios para vivir en una
situación que ya no contrasta con la
enseñanza de Jesús sobre el
matrimonio[12].

La paternidad responsable

«Por su naturaleza misma, la
institución misma del matrimonio y
el amor conyugal están ordenados a
la procreación y a educación de la
prole y con ellas son coronados como



su culminación. Los hijos son,
ciertamente, el don más excelente
del matrimonio y contribuyen
mucho al bien de sus mismos padres.
El mismo Dios, que dijo: “No es
bueno que el hombre esté solo (Gn 2,
18), y que hizo desde el principio al
hombre, varón y mujer” (Mt 19, 4),
queriendo comunicarle cierta
participación especial en su propia
obra creadora, bendijo al varón y a la
mujer diciendo: “Creced y
multiplicaos” (Gn 1, 28). De ahí que el
cultivo verdadero del amor conyugal
y todo el sistema de vida familiar que
de él procede, sin dejar posponer los
otros fines del matrimonio, tiende a
que los esposos estén dispuestos con
fortaleza de ánimo a cooperar con el
amor del Creador y Salvador, que
por medio de ellos aumenta y
enriquece su propia familia cada día
más» (Catecismo, 1652). Por ello,
entre «los cónyuges que cumplen de
este modo la misión que Dios les ha
confiado, son dignos de mención



muy especial los que de común
acuerdo, bien ponderado, aceptan
con magnanimidad una prole más
numerosa para educarla
dignamente»[13].

Aún con una disposición generosa
hacia la paternidad, los esposos
pueden encontrarse «impedidos por
algunas circunstancias actuales de la
vida, y pueden hallarse en
situaciones en las que el número de
hijos, al menos por cierto tiempo, no
puede aumentarse»[14]. «Si para
espaciar los nacimientos existen
serios motivos, derivados de las
condiciones físicas o psicológicas de
los cónyuges, o de circunstancias
exteriores, la Iglesia enseña que
entonces es lícito tener en cuenta los
ritmos naturales inmanentes a las
funciones generadoras para usar del
matrimonio sólo en los periodos
infecundos y así regular la
natalidad»[15].



«Según el designio de Dios, el
matrimonio es el fundamento de la
comunidad más amplia de la familia,
ya que la institución misma del
matrimonio y el amor conyugal están
ordenados a la procreación y
educación de la prole, en la que
encuentran su coronación»[16].

«El Creador del mundo estableció la
sociedad conyugal como origen y
fundamento de la sociedad humana;
la familia es por ello la célula
primera y vital de la sociedad»[17].
Esta específica y exclusiva dimensión
pública del matrimonio y de la
familia reclama su defensa y
promoción por parte de la autoridad
civil.

En la Iglesia la familia es llamada
Iglesia doméstica porque la
específica comunión de sus
miembros está llamada a ser
«revelación y actuación específica de
la comunión eclesial»[18]. «Los padres



han de ser para con sus hijos los
primeros predicadores de la fe, tanto
con su palabra como con su ejemplo,
y han de fomentar la vocación propia
de cada uno, y con especial cuidado
la vocación sagrada»[19]. «Aquí es
donde se ejercita de manera
privilegiada el sacerdocio bautismal
del padre de familia, de la madre, de
los hijos, de todos los miembros de la
familia, en la recepción de los
sacramentos, en la oración y en la
acción de gracias, con el testimonio
de una vida santa, con la renuncia y
el amor que se traduce en obras. El
hogar es así la primera escuela de
vida cristiana y escuela del más rico
humanismo. Aquí se aprende la
paciencia y el gozo del trabajo, el
amor fraterno, el perdón generoso,
incluso reiterado, y sobre todo el
culto divino por medio de la oración
y la ofrenda de su vida» (Catecismo,
1657).

El sacramento del Orden



De entre el pueblo de Israel,
designado en Ex 19,6 como «reino de
sacerdotes», la tribu de Leví fue
escogida por Dios «para el servicio de
la Morada del Testimonio» (Nm 1,50);
a su vez, de entre los levitas se
consagraban los sacerdotes de la
antigua alianza con el rito de la
unción (cf. Ex 29,1-7), al conferirles
una función «en favor de los
hombres en lo que se refiere a Dios,
para ofrecer dones y sacrificios por
los pecados» (Hb 5,1). Como
elemento de la ley mosaica, este
sacerdocio es «introducción a una
esperanza mejor» (Hb 7,19), «sombra
de los bienes futuros», mas de por sí
«no puede nunca, mediante unos
mismos sacrificios que se ofrecen sin
cesar año tras año, dar la perfección
a los que se acercan» (Hb 10,1).

El sacerdocio levítico prefiguró de
algún modo en el pueblo elegido la
plena realización del sacerdocio en
Jesucristo, no ligado ni a la



genealogía, ni a los sacrificios del
templo, ni a la Ley, sino sólo al
mismo Dios (cf. Hb 6,17-20 y 7,1ss).
Por eso, fue «proclamado por Dios
Sumo Sacerdote a semejanza de
Melquisedec» (Hb 5,10), quien
«mediante una sola oblación ha
llevado a la perfección para siempre
a los santificados» (Hb 10,14). En
efecto, el Verbo de Dios encarnado,
en cumplimiento de las profecías
mesiánicas, redime a todos los
hombres con su muerte y
resurrección, entregando su propia
vida en cumplimiento de su
condición sacerdotal. Este
sacerdocio, que Jesús mismo
presenta en términos de
consagración y misión (cf. Jn 10,14),
tiene, por tanto, valor universal: no
existe «una acción salvífica de Dios
fuera de la única mediación de
Cristo»[20].

En la última cena, Jesús manifiesta la
voluntad de hacer participar a sus



apóstoles de su sacerdocio,
expresado como consagración y
misión: «Como tú me has enviado al
mundo, yo también los he enviado al
mundo. Y por ellos me santifico a mí
mismo, para que ellos también sean
santificados en la verdad» (Jn
17,18-19). Esta participación se hace
realidad en distintos momentos a lo
largo del ministerio de Cristo que
pueden considerarse como los
sucesivos pasos que conducirán a la
institución del orden sagrado:
cuando llama a los apóstoles
constituyéndoles como colegio (cf.
Mc 3,13-19), cuando les instruye y los
envía a predicar (cf. Lc 9,1-6), cuando
les confiere el poder de perdonar los
pecados (cf. Jn 20,22-23), cuando les
confía la misión universal (cf. Mt
28,18-20); hasta la especialísima
ocasión en que les ordena celebrar la
Eucaristía: «haced esto en memoria
mía» (1 Cor 11,24). En la misión
apostólica ellos «fueron confirmados
plenamente el día de Pentecostés»[21].



Durante su vida, «no sólo tuvieron
diversos colaboradores en el
ministerio, sino que a fin de que la
misión a ellos confiada se continuase
después de su muerte, los apóstoles,
a modo de testamento, confiaron a
sus cooperadores inmediatos el
encargo de acabar y consolidar la
obra por ellos comenzada [...] y les
dieron la orden de que, a su vez,
otros hombres probados, al morir
ellos, se hiciesen cargo del
ministerio». Es así como «los obispos,
junto con los presbíteros y diáconos,
recibieron el ministerio de la
comunidad para presidir sobre la
grey en nombre de Dios como
pastores, como maestros de doctrina,
sacerdotes del culto sagrado y
ministros dotados de autoridad»[22].

En el Nuevo Testamento, el
ministerio apostólico es transmitido
a través de la imposición de las
manos acompañada de una oración
(cf. Hch 6,6; 1 Tm 4,14; 5,22; 2 Tm 1,6);



ésta es la praxis presente en los ritos
de ordenación más antiguos, como
los recogidos en la Traditio apostolica
y los Statuta Ecclesiae Antiqua. Este
núcleo esencial, que constituye el
signo sacramental, ha sido
enriquecido a lo largo de los siglos
por algunos ritos complementarios,
que pueden diferir según las diversas
tradiciones litúrgicas. «En el rito
latino, los ritos iniciales —la
presentación y elección del
ordenando, la alocución del obispo,
el interrogatorio del ordenando, las
letanías de los santos— ponen de
relieve que la elección del candidato
se hace conforme al uso de la Iglesia
y preparan el acto solemne de la
consagración; después de ésta varios
ritos vienen a expresar y completar
de manera simbólica el misterio que
se ha realizado: para el obispo y el
presbítero la unción con el santo
crisma, signo de la unción especial
del Espíritu Santo que hace fecundo
su ministerio; la entrega del libro de



los evangelios, del anillo, de la mitra
y del báculo al obispo en señal de su
misión apostólica de anuncio de la
palabra de Dios, de su fidelidad a la
Iglesia, esposa de Cristo, de su cargo
de pastor del rebaño del Señor;
entrega al presbítero de la patena y
del cáliz, "la ofrenda del pueblo
santo" que es llamado a presentar a
Dios; la entrega del libro de los
evangelios al diácono que acaba de
recibir la misión de anunciar el
evangelio de Cristo» (Catecismo,
1574).

Naturaleza y efectos del orden
recibido

Mediante el sacramento del orden se
confiere una participación al
sacerdocio de Cristo según la
modalidad trasmitida por la sucesión
apostólica. El sacerdocio ministerial
se distingue del sacerdocio común de
los fieles, proveniente del bautismo y
de la confirmación; ambos «se



ordenan el uno para el otro», mas
«su diferencia es esencial, no solo
gradual»[23]. Es propio y específico del
sacerdocio ministerial ser «una
representación sacramental de Cristo
Cabeza y Pastor»[24], lo que permite
ejercer la autoridad de Cristo en la
función pastoral de predicación y de
gobierno, y obrar in persona Christi
en el ejercicio del ministerio
sacramental.

La repraesentatio Christi Capitis
subsiste siempre en el ministro, cuya
alma ha sido sellada con el carácter
sacramental, impreso
indeleblemente en el alma en la
ordenación. El carácter es, pues, el
efecto principal del sacramento, y
siendo realidad permanente hace
que el orden no pueda ser ni
repetido, ni eliminado, ni conferido
por un tiempo limitado. «Un sujeto
válidamente ordenado puede
ciertamente, por causas graves, ser
liberado de las obligaciones y las



funciones vinculadas a la
ordenación, o se le puede impedir
ejercerlas, pero no puede convertirse
de nuevo en laico en sentido
estricto» (Catecismo, 1583).

El orden en cada uno de sus grados
confiere además «la gracia del
Espíritu Santo propia de este
sacramento», que es «la de ser
configurado con Cristo Sacerdote,
Maestro y Pastor, de quien el
ordenado es constituido
ministro» (Catecismo, 1585). Esta 
ministerialidad es tanto don como
tarea, pues el orden se recibe en vista
del servicio a Cristo y a los fieles, que
en la Iglesia conforman su Cuerpo
místico. Más específicamente, para el
obispo el don recibido es «el Espíritu
de gobierno que diste a tu amado
Hijo Jesucristo, y él, a su vez,
comunicó a los santos apóstoles»[25].
Para el presbítero se pide a Dios el
don del Espíritu «para que sea digno
de presentarse sin reproche ante tu



altar, de anunciar el evangelio de tu
reino, de realizar el ministerio de tu
palabra de verdad, de ofrecerte
dones y sacrificios espirituales, de
renovar tu pueblo mediante el baño
de la regeneración; de manera que
vaya al encuentro de nuestro gran
Dios y Salvador Jesucristo»[26]. En el
caso de los diáconos, «con la gracia
sacramental, en comunión con el
obispo y su presbiterio, sirven al
Pueblo de Dios en el ministerio de la
liturgia, de la palabra y de la
caridad»[27].

Los grados del orden sagrado

El diaconado, el presbiterado y el
episcopado conservan entre sí una
relación intrínseca, como grados de
la única realidad sacramental del
orden sagrado.

El episcopado es «la plenitud del
sacramento del orden», llamado «en
la liturgia de la Iglesia y en el
testimonio de los santos padres



"supremo sacerdocio" o "cumbre del
ministerio sagrado"»[28]. A los obispos
se les confía «el ministerio de la
comunidad para presidir sobre la
grey en nombre de Dios como
pastores, como maestros de doctrina,
sacerdotes del culto sagrado y
ministros dotados de autoridad»[29].
Son sucesores de los apóstoles, y
miembros del colegio episcopal, al
que se incorporan inmediatamente
en virtud de la ordenación,
conservando la comunión jerárquica
con el Papa, cabeza del colegio, y con
los demás miembros. Principalmente
a ellos corresponden las funciones de
capitalidad, tanto en la Iglesia
universal como presidiendo las
Iglesias locales, a las que rigen «como
vicarios y legados de Cristo», y lo
hacen «con sus consejos, con sus
exhortaciones, con sus ejemplos,
pero también con su autoridad y con
su potestad sagrada»[30]. De entre los
oficios episcopales «se destaca la
predicación del Evangelio. Porque los



obispos son los pregoneros de la fe
que ganan nuevos discípulos para
Cristo y son los maestros auténticos,
es decir, herederos de la autoridad
de Cristo, que predican al pueblo que
les ha sido encomendado la fe que ha
de creerse y ha de aplicarse a la
vida», y «cuando enseñan en
comunión con el Romano Pontífice,
deben ser respetados por todos como
testigos de la verdad divina y
católica»[31]. Finalmente, como
administradores de la gracia del
supremo sacerdocio, ellos moderan
con su autoridad la distribución sana
y fructuosa de los sacramentos:
«ellos regulan la administración del
bautismo, por medio del cual se
concede la participación en el
sacerdocio regio de Cristo. Ellos son
los ministros originarios de la
confirmación, dispensadores de las
sagradas órdenes, y los moderadores
de la disciplina penitencial; ellos
solícitamente exhortan e instruyen a
su pueblo a que participe con fe y



reverencia en la liturgia y, sobre
todo, en el santo sacrificio de la
misa»[32].

El presbiterado ha sido instituido por
Dios para que sus ministros
«tuvieran el poder sagrado del orden
para ofrecer el sacrificio y perdonar
los pecados y desempeñaran
públicamente, en nombre de Cristo,
la función sacerdotal en favor de los
hombres»[33]. A los presbíteros se les
ha confiado la función ministerial
«en grado subordinado, con el fin de
que, constituidos en el orden del
presbiterado, fueran cooperadores
del orden episcopal para el recto
cumplimiento de la misión
apostólica»[34]. Ellos participan «de la
autoridad con la que Cristo mismo
forma, santifica y rige su Cuerpo», y
por el orden sacramental recibido
«quedan marcados con un carácter
especial que los configura con Cristo
Sacerdote, de tal forma que pueden
obrar in persona Christi Capitis»[35] .



Ellos «forman, junto con su obispo,
un presbiterio dedicado a diversas
ocupaciones»[36] y desempeñan su
misión en contacto inmediato con los
hombres. Más concretamente, los
presbíteros «tienen como obligación
principal anunciar a todos el
Evangelio de Cristo, para constituir e
incrementar el Pueblo de Dios,
cumpliendo el mandato del Señor:
“Id por todo el mundo y predicad el
Evangelio a toda criatura”»[37] . Su
función está centrada «en el culto
eucarístico o comunión, en el cual, in
persona Christi agentes, y
proclamando su Misterio, juntan con
el sacrificio de su Cabeza, Cristo, las
oraciones de los fieles (cf. 1 Cor
11,26), representando y aplicando en
el sacrificio de la Misa, hasta la
venida del Señor, el único Sacrificio
del Nuevo Testamento, a saber, el de
Cristo que se ofrece a sí mismo al
Padre, como hostia inmaculada (cf.
Hb 9,14-28)»[38] . Ello va unido al
«ministerio de la reconciliación y del



alivio», que ejercen «para con los
fieles arrepentidos o enfermos».
Como verdaderos pastores, «ellos,
ejercitando, en la medida de su
autoridad, el oficio de Cristo, Pastor y
Cabeza, reúnen la familia de Dios
como una fraternidad, animada y
dirigida hacia la unidad y por Cristo
en el Espíritu, la conducen hasta Dios
Padre»[39].

Los diáconos constituyen el grado
inferior de la jerarquía. A ellos se les
imponen las manos «no en orden al
sacerdocio, sino al ministerio», que
ejercen como una repraesentatio
Christi Servi. Compete al diaconado
«la administración solemne del
bautismo, el conservar y distribuir la
Eucaristía, el asistir en nombre de la
Iglesia y bendecir los matrimonios,
llevar el viático a los moribundos,
leer la Sagrada Escritura a los fieles,
instruir y exhortar al pueblo,
presidir el culto y oración de los
fieles, administrar los sacramentales,



presidir los ritos de funerales y
sepelios»[40].

Ministro y sujeto

La administración del orden en sus
tres grados está reservada
exclusivamente al obispo: en el
Nuevo Testamento sólo los apóstoles
lo confieren, y, «dado que el
sacramento del orden es el
sacramento del ministerio apostólico,
corresponde a los obispos, en cuanto
sucesores de los apóstoles, transmitir
“el don espiritual” (Lumen gentium,
21), “la semilla apostólica” (Lumen
gentium, 20)» (Catecismo, 1576),
conservada a lo largo de los siglos en
el ministerio ordenado.

Para la licitud de la ordenación
episcopal se requiere, en la Iglesia
latina, un explícito mandato
pontificio (cf. CIC, 1013); en las
Iglesias orientales está reservada al
Romano Pontífice, al Patriarca o al
Metropolita, siendo siempre ilícita si



no existe mandato legítimo (cf. CCEO,
745). En el caso de ordenaciones
presbiterales y diaconales, se precisa
que el ordenante sea el obispo propio
del candidato, o haber recibido las
cartas dimisorias de la autoridad
competente (cf. CIC, 1015-1016); si la
ordenación tiene lugar fuera de la
propia circunscripción, es necesaria
la venia del obispo diocesano (cf. CIC,
1017).

Para la validez de la ordenación, en
sus tres grados, es necesario que el
candidato sea varón y esté bautizado.
Jesucristo, en efecto, eligió como
apóstoles solamente hombres, a
pesar de que entre quienes le
seguían se encontraban también
mujeres, que en varias ocasiones
demostraron una mayor fidelidad.
Esta conducta del Señor es normativa
para toda la vida de la Iglesia y no
puede considerarse circunstancial,
pues ya los apóstoles se sintieron
vinculados a esta praxis e



impusieron las manos solo a varones,
también cuando la Iglesia estaba
difundida en regiones donde la
presencia de mujeres en el
ministerio no hubiese suscitado
perplejidad. Los padres de la Iglesia
siguieron fielmente esta norma,
conscientes de tratarse de una
tradición vinculante, que fue
adecuadamente recogida en decretos
sinodales. La Iglesia, en
consecuencia, «no se considera
autorizada a admitir a las mujeres a
la ordenación sacerdotal»[41].

Una ordenación legítima y
plenamente fructuosa requiere
además, por parte del candidato, la
vocación como realidad
sobrenatural, a la vez confirmada
por la invitación de la autoridad
competente (la «llamada de la
jerarquía»). Por otra parte, en la
Iglesia latina rige la ley del celibato
eclesiástico para los tres grados; ella
«no es exigida, ciertamente, por la



naturaleza misma del sacerdocio»[42],
pero «tiene mucha conformidad con
el sacerdocio», pues con ella los
clérigos participan en la modalidad
célibe asumida por Cristo para
realizar su misión, «se unen a El más
fácilmente con un corazón indiviso,
se dedican más libremente en El y
por El al servicio de Dios y de los
hombres». Con la entrega plena de
sus vidas a la misión confiada, los
ordenandos «evocan el misterioso
matrimonio establecido por Dios [...],
por el que la Iglesia tiene a Cristo
como Esposo único. Se constituyen,
además en señal viva de aquel
mundo futuro, presente ya por la fe y
por la caridad, en que los hijos de la
resurrección no tomarán maridos ni
mujeres»[43]. No están obligados al
celibato los diáconos permanentes ni
los diáconos y presbíteros de las
Iglesias orientales. Finalmente, para
ser ordenados se requieren
determinadas disposiciones internas
y externas, la edad y ciencia debidas,



el cumplimiento de los requisitos
previos a la ordenación y la ausencia
de impedimentos e irregularidades
(cf. CIC, 1029-1042; CCEO, 758-762).
En los candidatos a la ordenación
episcopal rigen condiciones
particulares que aseguran su
idoneidad (cf. CIC, 378).

Bibliografía

— Catecismo de la Iglesia Católica,
1533-1600, 1601-1666, 2331-2400.

— San Josemaría, Conversaciones con
Mons. Escrivá de Balaguer, 87-112.

— San Josemaría, Homilía El
matrimonio, vocación cristiana, en Es
Cristo que pasa, 22-30.

— San Josemaría, Homilía Sacerdote
para la eternidad, en Amar a la



Iglesia, Palabra, Madrid 1986, pp.
63-82.

[1] San Pablo VI, Humanae Vitae, 8.

[2] San Juan Pablo II, Familiaris
Consortio, 14.

[3] Ibíd, 11.

[4] Francisco, Amoris laetitia, 40.

[5] Francisco, Amoris laetitia, 63.

[6] «En el deber de transmitir la vida
humana y de educarla, lo cual hay
que considerar como su propia
misión, los cónyuges saben que son
cooperadores del amor de Dios
Creador y como sus intérpretes [...],
los esposos cristianos, confiados en la
divina Providencia cultivando el
espíritu de sacrificio, glorifican al
Creador y tienden a la perfección en



Cristo cuando con generosa, humana
y cristiana responsabilidad cumplen
su misión procreadora» (Concilio
Vaticano II, Gaudium et Spes, 50).

[7] San Juan Pablo II, Familiaris
Consortio, 84. Cf. Benedicto XVI, 
Sacramentum Caritatis, 22-II-2007,
29; Congregación para la doctrina de
la fe, Carta sobre la recepción de la
Comunión Eucarística por parte de los
fieles divorciados que se han vuelto a
casar, 14-IX-1994; Catecismo, 1650.

[8] Cf. Francisco, Amoris laetitia,
307-312.

[9] Juan Pablo II, Carta al Card.
William W. Baum y a los participantes
del curso anual sobre el fuero interno
organizado por la Penitenciaría
Apostólica, 22-III-1996; cf. Francisco, 
Amoris laetitia, 311.

[10] Cf. Ibíd., 303-305.



[11] Pontificio Consejo para los textos
legislativos, Sobre la admisibilidad a
la sagrada comunión de los
divorciados que se han vuelto a casar,
24-VI-2000, 2.

[12] Cf. Francisco, Amoris laetitia,
307-308.

[13] Concilio Vaticano II, Gaudium et
Spes, 50.

[14] Ibíd., 51.

[15] San Pablo VI, Humanae Vitae, 16.

[16] «La familia es el elemento natural
y fundamental de la sociedad y tiene
derecho a la protección de la
sociedad y del Estado» (ONU,
Declaración Universal de los
Derechos Humanos, 10-XII-1948, art.
16).

[17] Cf. Consejo Pontificio para la
Familia, Familia, matrimonio y
uniones de hecho, Ciudad del



Vaticano 2000; Congregación para la
Doctrina de la Fe, Consideraciones
acerca de los proyectos de
reconocimiento legal de las uniones
entre personas homosexuales, Ciudad
del Vaticano 2003.

[18] San Juan Pablo II, Familiaris
Consortio, 21.

[19] Concilio Vaticano II, Lumen
Gentium, 11.

[20] Congregación para la Doctrina de
la Fe, Dominus Iesus, 14.

[21] Concilio Vaticano II, Lumen
Gentium, 19.

[22] Ibíd, 20.

[23] Concilio Vaticano II, Lumen
Gentium, 10.

[24] Cf. San Juan Pablo II, Pastores
dabo vobis, 23.



[25] Pontifical Romano, Ordenación
episcopal, Plegaria consacratoria.

[26] Rito bizantino, Plegaria de
ordenación presbiteral.

[27] Concilio Vaticano II, Lumen
Gentium, 29.

[28] Ibíd., 21.

[29] Ibíd., 20.

[30] Ibíd., 27.

[31] Ibíd., 25.

[32] Ibíd., 26.

[33] Concilio Vaticano II, 
Presbyterorum Ordinis, 2.

[34] Ibíd.

[35] Ibíd.

[36] Concilio Vaticano II, Lumen
Gentium, 28.



[37] Concilio Vaticano II, 
Presbyterorum Ordinis, 4.

[38] Concilio Vaticano II, Lumen
Gentium, 28.

[39] Ibíd.

[40] Ibíd, 29.

[41] San Juan Pablo II, Ordinatio
Sacerdotalis, 22-V-94, 2.

[42] Concilio Vaticano II, 
Presbyterorum Ordinis, 16. 

[43] Ibíd. 

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/tema-24-el-
matrimonio-y-el-orden-sacerdotal/

(09/01/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/tema-24-el-matrimonio-y-el-orden-sacerdotal/
https://opusdei.org/es-sv/article/tema-24-el-matrimonio-y-el-orden-sacerdotal/
https://opusdei.org/es-sv/article/tema-24-el-matrimonio-y-el-orden-sacerdotal/

	Tema 24. Los sacramentos del Matrimonio y del Orden

