
opusdei.org

Tema 2. El porqué de
la Revelación

En el hombre existe un deseo
natural de alcanzar un
conocimiento pleno de Dios,
que no es capaz de conocer sin
la ayuda de Dios. Dios se ha
revelado como un ser personal
y trino, a través de la “historia
de la salvación”, recogida en la
Biblia. Con esa revelación, Dios
quiere ofrecer a los hombres la
posibilidad de vivir en
comunión con él, para que
puedan participar de sus bienes
y de su vida, y así llegar a la
felicidad.



01/10/2022

Sumario

1. El porqué de la Revelación

2. La Revelación en la historia de la
salvación

3. El Dios personal y el Dios trino

4. La llamada a la comunión y la fe

Bibliografía básica

1. El porqué de la Revelación

En el hombre existe un deseo natural
de alcanzar un conocimiento pleno
de Dios. Este conocimiento, sin
embargo, no se puede alcanzar por
las solas fuerzas humanas, porque
Dios no es una criatura material o un



fenómeno sensible del que podamos
tener experiencia. Ciertamente el
hombre puede obtener algunas
certezas sobre Dios a partir de las
realidades creadas y de su propio
ser, pero esas vías nos dan un
conocimiento bastante limitado de Él
y de su vida. Incluso, para alcanzar
esa certeza existen notables
dificultades. Por eso, si Dios no
saliera de su misterio y revelara a los
hombres su ser, la situación del
hombre sería parecida a la que,
según algunos autores medievales,
vivió en cierta ocasión san Agustín.

La anécdota es bastante famosa. Un
día san Agustín paseaba por la orilla
del mar, dando vueltas en su cabeza
a la doctrina sobre Dios y sobre el
misterio de la Trinidad. En cierto
momento, alzó la vista y vio a un
niño pequeño que jugaba en la
arena. Veía que el niño corría hacia
el mar, llenaba un pequeño
recipiente de agua, volvía donde



estaba antes y vaciaba el agua en un
hoyo. Después de observar este
proceso varias veces, el santo sintió
curiosidad, se acercó al niño y le
preguntó: «Hola, ¿qué estás
haciendo?» A lo que el pequeño
respondió: «Estoy sacando toda el
agua del mar y la voy a poner en este
hoyo». «Pero, eso es imposible», le
espetó el santo. A lo que el chico
respondió: «Más imposible es tratar
de hacer lo que tú estás haciendo:
comprender en tu mente pequeña el
misterio de Dios».

Dios, sin embargo, no ha dejado al
hombre en esta situación. Ha
querido revelarse, es decir,
manifestarse, salir de su misterio y
quitar el “velo” que nos impedía
conocer quién es y cómo es Él. Esto
no lo ha hecho en aras de satisfacer
nuestra curiosidad, ni lo ha hecho
tampoco comunicando simplemente
un mensaje sobre Sí mismo, sino que
se ha revelado viniendo Él mismo al



encuentro de los hombres –
especialmente con el envío al mundo
de su Hijo y con el don del Espíritu
Santo– e invitándoles a entrar en una
relación de amor con Él. Ha querido
desvelar su propia intimidad, tratar a
los hombres como amigos y como
hijos amados, para hacerlos
plenamente felices con su amor
infinito.

Los anhelos de plenitud y los anhelos
de salvación que están inscritos en
nuestra condición humana no se
pueden satisfacer con algo terreno.
Sin embargo, la revelación de Dios, la
entrega que Él hace de sí mismo
donando su amor infinito, tiene la
capacidad de colmar
sobreabundantemente el corazón
humano, llenándolo de una felicidad
mucho mayor de la que el hombre
mismo es capaz de desear o
imaginar. Como escribió san Pablo a
los Corintios: «Ni ojo vio, ni oído oyó,
ni pasó por el corazón del hombre,



las cosas que Dios preparó para los
que le aman» (1 Cor 2,9). La
Revelación «es la realización de las
aspiraciones más profundas, de
aquel deseo de infinito y de plenitud
que alberga en lo íntimo el ser
humano, y lo abre a una felicidad no
momentánea y limitada, sino
eterna»[1].

2. La Revelación en la historia de la
salvación

Según el Concilio Vaticano II, la
Revelación responde a un plan, a un
proyecto que se desarrolla mediante
la intervención de Dios en la historia
de los hombres. Dios toma la
iniciativa e interviene en la historia a
través de determinados
acontecimientos (como la llamada
del patriarca Abraham a la fe, la
liberación de los israelitas de Egipto,
etc.), y ordena esos hechos para que
expresen la salvación que desea dar
a los hombres. Dios mismo comunica



el sentido profundo de esos
acontecimientos, su significado para
la salvación, a hombres elegidos por
Él, a los que constituye en testigos de
esa acción divina. Por ejemplo,
Moisés y Aarón fueron testigos de los
milagros que hizo Dios para obligar
al faraón de Egipto a dejar partir al
pueblo de Israel, y así liberarlo de la
esclavitud. De esa manera, Dios
desveló y realizó una etapa de su
designio, abrió unos caminos
previstos por Él desde su eterna
sabiduría para que los hombres
supieran que estar con Dios significa
libertad y salvación. A esa etapa
siguieron otras etapas y otros
acontecimientos salvadores, por eso
se habla de una “historia de la
salvación” de Dios con los hombres.

Esa “historia de la salvación” está
narrada en el Antiguo Testamento, y
más concretamente en los libros
iniciales (Génesis y Éxodo
principalmente) y en los libros



históricos del Antiguo Testamento
(16 libros, entre los cuales el libro de
Josué, los dos libros de Samuel y los
de los Reyes). La historia de la
salvación culmina en un gran
acontecimiento: el de la Encarnación
del Hijo de Dios, un suceso, situado
en un determinado momento de la
historia humana y que marca la
plenitud de ese proyecto de Dios.

La Encarnación es un acontecimiento
singularísimo. Ahí Dios no interviene
en la historia como antes, a través de
ciertos acontecimientos y de palabras
transmitidas por medio de hombres
escogidos, sino que Él mismo entra
en la “historia”, es decir, se hace
hombre y se hace protagonista
interno de esa historia humana para
guiarla y reconducirla al Padre desde
dentro, con su predicación y sus
milagros, con su pasión, muerte y
resurrección. Con el envío final del
Espíritu Santo prometido a sus
discípulos.



En la historia de la salvación, que
culmina en la vida de Cristo y el
envío del Espíritu Santo, Dios,
además de revelarnos su propio
misterio, nos desvela también cuál es
su proyecto respecto a nosotros. Es
un proyecto grande y hermoso
porque fuimos elegidos por Dios, aun
antes de la creación del mundo, en el
Hijo, Jesucristo. No somos fruto de la
casualidad, sino de un proyecto que
nace del amor de Dios, que es un
amor eterno. Nuestra relación con
Dios no se debe sólo a que Él nos
creó, ni nuestra finalidad se agota
simplemente en el hecho de existir
en el mundo o de estar insertados en
una historia. No somos tan sólo
criaturas de Dios, porque, desde que
Dios pensó en crearnos, nos
contempló con ojos de Padre y nos
destinó a ser hijos suyos adoptivos:
hermanos de Jesucristo, su Hijo
único. Por eso nuestra raíz última se
encuentra escondida en el misterio
de Dios, y sólo el conocimiento de ese



misterio, que es un misterio de amor,
nos permite descifrar el motivo
último de nuestra existencia.

El Compendio del Catecismo resume
estas ideas del siguiente modo: «Dios,
en su bondad y sabiduría, se revela
al hombre. Por medio de
acontecimientos y palabras, se revela
a sí mismo y el designio de
benevolencia que él mismo ha
preestablecido desde la eternidad en
Cristo en favor de los hombres. Este
designio consiste en hacer partícipes
de la vida divina a todos los
hombres, mediante la gracia del
Espíritu Santo, para hacer de ellos
hijos adoptivos en su Hijo
Unigénito» (n. 6).

3. El Dios personal y el Dios trino

Los libros del Antiguo Testamento
preparan a la revelación más
profunda y decisiva sobre Dios, que
tiene lugar en el Nuevo Testamento.
Esa preparación presenta a Dios



principalmente como Dios de la
Alianza, es decir, el Dios que toma la
iniciativa de elegir un pueblo –Israel–
para establecer con él un pacto de
amistad y de salvación. Dios no
espera ningún beneficio para Él
mismo de este pacto. Él no necesita
de nada porque es un ser
trascendente, es decir, infinito,
eterno, omnipotente y totalmente por
encima del mundo; sin embargo,
propone su alianza por pura
benevolencia, porque ese pacto es
bueno para la felicidad de Israel y la
del mundo entero. Por eso, el Dios
que nos presenta el Antiguo
Testamento es plenamente superior y
trascendente al mundo y, a la vez,
íntimamente relacionado con el
mundo, con el hombre y con su
historia. Por sí mismo, queda
inaccesible en su majestuosidad,
pero su amor lo hace inmensamente
cercano a los hombres. Es
soberanamente libre en sus
decisiones y, a la vez, está



enteramente comprometido con
ellas.

Todo eso da a Dios un carácter
fuertemente personal, porque es
propio de las personas decidir, elegir,
amar, manifestarse a los otros. Los
hombres manifestamos nuestra
personalidad y nuestro carácter con
lo que decimos y con nuestros actos.
A través de ellos, los demás aprenden
a conocernos: revelamos nuestro
modo de ser. Y Dios hace lo mismo.
En el Antiguo Testamento, Dios se
revela, en primer lugar, con sus
palabras. Frecuentemente
encontramos expresiones en las que
Dios se refiere a sí mismo en primera
persona. Por ejemplo: «Yo soy el
Señor tu Dios, que te ha sacado del
país de Egipto, de la casa de la
esclavitud» (Ex 20,2). Otras veces es
el profeta el que comunica las
palabras que Dios le ha dicho: «Esto
dice el Señor: me acuerdo de ti, del
cariño de tu juventud» (Jr 2,2). Y,



junto con las palabras, las obras:
«Dios se acordó de Raquel, la escuchó
y la hizo fecunda» (Gn 30,22), «Aquel
día el Señor, Dios de los ejércitos,
hizo un llamamiento al llanto y al
duelo» (Is, 22,12) Palabras y obras
que se iluminan mutuamente, que
revelan la voluntad de Dios y que
tratan de guiar al pueblo elegido
hacia la verdadera fuente de la vida
que es Él mismo.

El Nuevo Testamento contiene,
respecto al Antiguo, una novedad
sorprendente. Los Evangelios
muestran que Jesús llama a Dios
“Padre mío” en una forma exclusiva
e intransferible. Hay una relación
entre el Padre y Jesús única y
singularísima, que no se puede
expresar tan solo en términos
humanos y temporales. Las palabras
y obras de Jesús también indican que
él no es solamente un hombre, y
aunque Jesús nunca se proclamó
Dios, sí dio a entender con absoluta



claridad que lo era, por lo que dijo e
hizo. Por eso, los apóstoles
proclamaron en sus escritos que
Jesús es el Hijo de Dios eterno, que se
hizo hombre por nosotros y por
nuestra salvación. Además, Jesús no
desveló solo su estrecha relación con
el Padre sino también la del Espíritu
Santo con el Padre y con Él mismo. El
Espíritu Santo es «Espíritu del
Padre» (Jn 15,26-27), «Espíritu del
Hijo» (Ga 4,6), «de Cristo» (Rm 8,11),
o simplemente «Espíritu de Dios» (1
Co 6,11). De este modo, el carácter
personal de Dios que se manifestó en
el Antiguo Testamento se presenta en
el Nuevo con una dimensión
sorprendente: Dios existe como
Padre, Hijo y Espíritu.

Esto obviamente no significa que
sean tres dioses, sino que son tres
personas distintas en la unidad del
único Dios. Esto se entiende mejor si
se consideran los nombres de las
personas, pues hablan de que la



relación entre ellas es de intimidad
profunda. Entre los hombres es
natural que la relación paterno-filial
sea de amor y de confianza. En el
plano divino ese amor y confianza
son tan totales que el Padre es
totalmente íntimo al Hijo y viceversa,
el Hijo al Padre. Análogamente la
relación entre cada uno y su propio
espíritu es de intimidad. Tantas veces
nos encontramos con nosotros
mismos en el fondo de nuestra
conciencia, escrutamos nuestros
pensamientos y sondeamos nuestros
sentimientos: así nos conocemos
interiormente. De modo análogo, el
Espíritu Santo es Dios que conoce el
corazón de Dios, Él mismo es el
misterio de esa recíproca intimidad
del Padre y del Hijo. Todo esto nos
conduce a una conclusión: Dios es un
misterio de Amor. No de amor hacia
el exterior, hacia las criaturas, sino
de amor interior, entre las personas
divinas. Ese amor es tan fuerte en Él
que las tres personas son una única



realidad, un solo Dios. Un teólogo del
siglo XII, Ricardo de San Víctor,
pensando en la Trinidad, escribió
que «para que pueda existir, el amor
necesita de dos personas, para que
sea perfecto requiere abrirse a un
tercero» (De Trinitate, III.13). Padre,
Hijo y Espíritu Santo tienen la misma
dignidad y naturaleza: son los tres un
único Dios, un solo misterio de amor.

4. La llamada a la comunión y la fe

Un documento del Concilio Vaticano
II sintetiza cuál es el objetivo de la
Revelación: «Dios invisible –afirma–
habla a los hombres como amigos,
movido por su gran amor y mora con
ellos para invitarlos a la
comunicación consigo y recibirlos en
su compañía» (Dei Verbum, 2). El
objetivo es ofrecer a los hombres la
posibilidad de vivir en comunión con
él, para que puedan participar de sus
bienes y de su vida. La Revelación se



refiere a la felicidad y a la vida de
cada hombre y de cada mujer.

Aquí se puede plantear el problema
de cómo llega esa Revelación de Dios
a cada uno, de cuáles son los
instrumentos de los que Dios se sirve,
o qué medios emplea para que los
hombres sepan que han sido
llamados a una comunión de amor y
de vida con su Creador. La respuesta
a estas preguntas tiene una doble
vertiente.

Por una parte, hay que señalar que
Cristo fundó la Iglesia para que
continuase su misión en el mundo.
La Iglesia es intrínsecamente
evangelizadora y su tarea consiste en
llevar la Buena Noticia del Evangelio
a todas las naciones y a cada época
histórica, de modo que, por medio de
la predicación, los hombres puedan
conocer la Revelación de Dios y su
proyecto salvador. Pero la Iglesia no
realiza sola esta tarea. Cristo, su



Señor y Fundador es, en realidad, el
que sigue dirigiendo la Iglesia desde
su lugar en el cielo junto al Padre. El
Espíritu Santo, que es Espíritu de
Cristo, conduce y anima a la Iglesia
para que lleve su mensaje a los
hombres. De este modo la labor
evangelizadora de la Iglesia está
vivificada por la acción de la
Trinidad.

Por otra parte, es cierto que las
circunstancias históricas no siempre
permiten que la Iglesia desarrolle
eficazmente esa tarea de
evangelización. No faltan obstáculos
que se oponen a la difusión del
Evangelio, y por eso en cada época
hay hombres –a veces muchos– que
no llegan de hecho a recibir la Buena
Noticia de la llamada a la comunión
con Dios y a la salvación. No llegan a
conocer la fe de modo significativo,
porque no reciben el anuncio
salvador. De todos modos, eso no
significa que no tengan contacto



alguno con la Revelación cristiana,
porque la acción del Espíritu Santo
no está limitada por ninguna
circunstancia: Él, siendo Dios, puede
invitar a cada uno a formas de
comunión con Él, que se hacen
presentes en el interior de la
conciencia, y que plantan en el
corazón una semilla de la
Revelación. Por eso no hay nadie que
no reciba de parte de Dios la ayuda y
las luces necesarias para alcanzar la
comunión con Él. Pero, en estos
casos, en los que no se pudo recibir
la predicación de la Iglesia ni el
testimonio de una vida cristiana
auténtica, la relación con Dios es
habitualmente confusa y
fragmentaria, y sólo se aclara y
perfecciona cuando se llega a
percibir el mensaje de la salvación y
se recibe el bautismo.

Hasta aquí hemos hablado casi
siempre de la Revelación como una
invitación de Dios a la comunión con



Él y a la salvación. Pero ¿cuál es el
papel del hombre? ¿Cómo se acepta
esa salvación que Dios ofrece,
cuando llama a los hombres a ser
hijos de Dios en Jesucristo? La
respuesta la da el Catecismo de la
Iglesia Católica en el n. 142: «La
respuesta adecuada a esta invitación
es la fe». Y ¿qué es la fe? ¿Cómo se
puede obtener?

La fe no es mera confianza humana
en Dios, ni tampoco es una opinión
más o menos convencida sobre algo.
A veces usamos el verbo “creer” en
sentido de “pensar u opinar sobre
algo”. Por ejemplo, “creo que hoy va
a llover”, o “creo que lo que le sucede
a él es algo pasajero”. En estos
ejemplos hay algunos motivos para
pensar que algo es cierto, pero en
realidad no podemos estar seguros
de que vaya a ser así. Cuando se
habla de la “fe” en la religión
cristiana se trata de algo diferente.



La fe es una luz interior que viene de
Dios y toca nuestro corazón,
empujándole a reconocer Su
presencia y Su actuación. Cuando,
por ejemplo, en un territorio de
misión alguien entra en contacto con
el cristianismo por la labor de un
misionero, puede ocurrir que se
interese y quede fascinado por lo que
oye. Dios le ilumina y le hace percibir
que todo eso es muy hermoso, que
realmente da sentido a su vida, le
descubre ese significado que quizás
había estado buscando sin éxito
hasta entonces. Esa persona no ha
oído sólo un discurso que tiene
sentido, sino que además ha recibido
una luz que le hace sentirse dichoso,
feliz, porque se han abierto para él
unos horizontes de sentido que quizá
no creía posible que existieran. Por
eso abraza con alegría aquello que
ha escuchado, ese sentido de su vida
que le habla de Dios y de un amor
grande, y tiene la certeza de que ahí
está la clave de su existencia, en ese



Dios que le ha creado, que lo ama y le
llama a la salvación. Esa luz es un
don, una gracia de Dios, y la
respuesta que esa luz ha hecho
fecundar en el alma, eso es la fe.

Por tanto, la fe es algo a la vez divino
y humano, es acción divina en el
alma y apertura del hombre a esa
acción divina: acto de adhesión al
Dios que se revela. El Concilio
Vaticano II resume esta idea cuando
afirma que «para dar esta respuesta
de la fe es necesaria la gracia de Dios,
que se adelanta y nos ayuda, junto
con el auxilio interior del Espíritu
Santo, que mueve el corazón, lo
dirige a Dios, abre los ojos del
espíritu y concede a todos gusto en
aceptar y creer la verdad» (Dei
Verbum, 5).

Por su dimensión humana, la fe es un
acto del hombre. Un acto libre. De
hecho, puede ocurrir que la misma
predicación del misionero mueva a



algunos a realizar un acto de fe y a
otros no. Dios, que conoce los
corazones, ilumina a cada uno según
sus disposiciones, y el hombre queda
siempre también libre de acoger o
rechazar la amorosa invitación de
Dios, para aceptar a Jesús como
Señor de su vida o rechazarlo. Esto
último, sin embargo, le pone en
peligro de perder la felicidad terrena
y eterna.

La fe es además un acto de
confianza, porque se acepta ser
guiados por Dios, se acepta que
Cristo sea Señor que indica con su
gracia el camino de la libertad y de la
vida. Creer es entregarse con alegría
al proyecto providencial que Dios
tiene para cada uno, y que conduce a
vivir como buenos hijos de Dios en
Jesucristo. Nos hace fiarnos de Dios,
como se fio el patriarca Abrahán,
como se fio la Virgen María.



Bibliografía básica

– Catecismo de la Iglesia Católica, nn.
50-73.

– Francisco, Encíclica Lumen Fidei.

– Benedicto XVI, «El Año de la fe.
¿Qué es la fe?», Audiencia, 24-X-2012.

– Benedicto XVI, «El Año de la fe. Las
etapas de la Revelación», Audiencia,
5-XII-2012.

Lecturas recomendadas

– C. Izquierdo Urbina, et al., Voz 
Revelación, en Diccionario de
teología, EUNSA, Pamplona 2006, p.
864ss.

– J. Burgraff, Teología fundamental.
Manual de iniciación, Rialp, Madrid
2007, caps. III y VII.



[1] Benedicto XVI, Audiencia, 5-X-2012.

Antonio Ducay

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/tema-2-el-
porque-de-la-revelacion/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/tema-2-el-porque-de-la-revelacion/
https://opusdei.org/es-sv/article/tema-2-el-porque-de-la-revelacion/
https://opusdei.org/es-sv/article/tema-2-el-porque-de-la-revelacion/

	Tema 2. El porqué de la Revelación

