
opusdei.org

Tema 18. La Doctrina
Social de la Iglesia

La buena nueva de la salvación
exige la presencia de la Iglesia
en el mundo. El Evangelio
constituye de hecho un anuncio
de transformación del mundo
de acuerdo con el designio de
Dios. La doctrina social de la
Iglesia forma parte de la
teología moral social, que
deriva de una concepción
cristiana del hombre y de la
vida política. La moral social de
la Iglesia enseña que existe una
primacía de los bienes
espirituales y morales sobre los
bienes materiales.



01/10/2022

Sumario

• El origen de la Doctrina Social de la
Iglesia

• Los principios de la Doctrina Social
de la Iglesia

• Modos de incidir en la sociedad

• Bibliografía

El origen de la Doctrina Social de
la Iglesia

Jesucristo, Nuestro Salvador, «desea
que todos los hombres se salven y
lleguen al conocimiento de la
verdad» (1 Tim 2,4). La Iglesia
continúa el anuncio del Evangelio en



el mundo, la buena nueva de la
salvación, anunciado por Jesucristo:
“la Iglesia, partícipe de los gozos y de
las esperanzas, de las angustias y de
las tristezas de los hombres, es
solidaria con cada hombre y cada
mujer, de cualquier lugar y tiempo, y
les lleva la alegre noticia del Reino de
Dios, que con Jesucristo ha venido y
viene en medio de ellos»[1].

La buena nueva de la salvación exige
la presencia de la Iglesia en el
mundo: esta ofrece los sacramentos,
la predicación de la Palabra de Dios y
numerosas enseñanzas que se
refieren a realidades sociales por la
repercusión antropológica y ética
que tienen. «La convivencia social a
menudo determina la calidad de vida
y por ello las condiciones en las que
cada hombre y cada mujer se
comprenden a sí mismos y deciden
acerca de sí mismos y de su propia
vocación. Por esta razón, la Iglesia no
es indiferente a todo lo que en la



sociedad se decide, se produce y se
vive, a la calidad moral, es decir,
auténticamente humana y
humanizadora, de la vida social»[2].

El anuncio de la salvación propio del
cristianismo no lleva a
desentenderse del mundo y de la
sociedad, como si para ser
auténticamente cristianos
debiésemos dejar de lado el bien
común. «La caridad no es algo
abstracto; quiere decir entrega real y
total al servicio de Dios y de todos los
hombres (...) exige que se viva la
justicia, la solidaridad, la
responsabilidad familiar y social, la
pobreza, la alegría, la castidad, la
amistad» (San Josemaría, 
Conversaciones, n. 62).

El Evangelio constituye de hecho un
anuncio de transformación del
mundo de acuerdo con el designio de
Dios. Por esto, la política, la
economía, el trabajo o la cultura no



son campos indiferentes para la fe
cristiana, ya que influyen de manera
importante en la vida de los fieles de
la Iglesia. Por ejemplo, una
organización económica que no deje
tiempo para atender a los hijos o que
no otorgue los medios económicos
necesarios para sacar adelante la
familia puede ser un serio obstáculo
para desarrollar la propia vocación
matrimonial. Si los pastores de la
Iglesia se refieren a estas temáticas,
no es porque deseen proponer
soluciones técnicas, sino porque se
preocupan por la incidencia que
tienen en la vida de los fieles.
Conviene recordar por esto que «la
misión propia que Cristo confió a su
Iglesia no es de orden político,
económico o social. El fin que le
asignó es de orden religioso. Pero
precisamente de esta misma misión
religiosa derivan funciones, luces y
energías que pueden servir para
establecer y consolidar la comunidad
humana según la ley divina»[3].



La doctrina social de la Iglesia forma
parte de la teología moral social, que
deriva de una concepción cristiana
del hombre y de la vida política. Esto
significa, por un lado, que las
acciones de la moral personal no son
idénticas a las estudiadas por la
moral social, ya que los principios,
criterios de juicio y directivas de la
doctrina social son muy amplios y en
ellos cabe un gran pluralismo: no
existen soluciones únicas a dilemas
económicos o políticos. Por otro lado,
las enseñanzas de la Iglesia no
proponen soluciones sociales
considerando dilemas de ética
personal.

La moral social de la Iglesia siempre
ha existido, porque la Iglesia siempre
se ha interesado por la sociedad en la
que vive: «Con su doctrina social, la
Iglesia se hace cargo del anuncio que
el Señor le ha confiado. Actualiza en
los acontecimientos históricos el
mensaje de liberación y redención de



Cristo, el Evangelio del Reino. La
Iglesia, anunciando el Evangelio,
enseña al hombre, en nombre de
Cristo, su dignidad propia y su
vocación a la comunión de las
personas; y le descubre las
exigencias de la justicia y de la paz,
conformes a la sabiduría divina»[4].
Este interés se concretaba en los
primeros siglos, por una parte, en
fomentar las buenas obras,
especialmente las obras de
misericordia; y por otra parte, en
denunciar las injusticias,
especialmente aquellas cuya solución
no estaba en las manos de quienes
las padecían.

Los principios de la Doctrina Social
de la Iglesia

En términos generales, la moral
social de la Iglesia enseña que existe
una primacía de los bienes
espirituales y morales sobre los
bienes materiales. La Iglesia se



preocupa del bien integral de los
hombres, que incluye también el
bienestar material, pero su misión es
espiritual: de ahí que el interés del
Magisterio no se centre en los
instrumentos para organizar la
sociedad humana, que son por lo
general políticos o económicos, sino
en la promoción de una moral social
coherente con el Evangelio. Toca a
los cristianos corrientes desde su
trabajo y posición en la sociedad
buscar los modos de lograr ese bien
común. No obstante, el Magisterio
orienta a los fieles ofreciéndoles
principios de acción y de ordinario
deja la elección técnica de los medios
a la responsabilidad de quienes
dirigen los diferentes campos del
obrar social.

El anuncio de fe que realiza el
Magisterio al observar las realidades
sociales pasa por diferentes etapas.
En primer lugar, la doctrina social de
la Iglesia no se limita a ofrecer una



comprensión de las realidades
sociales: la cultura, la política, la
economía, la educación, etc., sino que
lleva también a configurarlas de
acuerdo con la verdad de Dios y de
su creación, que el ser humano
custodia y de la cual es protagonista.
En segundo lugar, estas enseñanzas
teóricas y sus consecuencias
prácticas han dado lugar a principios
morales que sientan las bases de la
organización social con valor
permanente y de manera unitaria:
«constituyen la primera articulación
de la verdad de la sociedad, que
interpela toda conciencia y la invita a
interactuar libremente con las
demás»[5]. Estos principios son la
dignidad de la persona, el bien
común, la solidaridad y la
subsidiaridad.

A) La dignidad de la persona

El principio que se refiere a la
dignidad de la persona es central



para la doctrina social de la Iglesia.
Significa conocer y respetar que la
persona está abierta a Dios, ya que
con su inteligencia y voluntad
alcanza una libertad que la pone por
encima de las demás criaturas. Por
otra parte, no puede utilizarse la
persona como un medio para
conseguir fines sociales, por ejemplo,
abusando de los trabajadores o
engañando a los ciudadanos.
Además, considera que cada persona
es única e irrepetible, por lo que no
es posible suprimir algunas personas
o sus derechos fundamentales para
perseguir fines sociales, por muy
urgentes que parezcan. Este
principio se despliega en los otros
tres, que en cierto modo lo
especifican.

B) El bien común

El bien común es «el conjunto de
condiciones de la vida social que
hacen posible a las asociaciones y a



cada uno de sus miembros el logro
más pleno y más fácil de la propia
perfección»[6].Es posible observar
que el bien común no se define como
un conjunto de cosas que se reparten
entre los miembros de la sociedad,
sino que se trata de condiciones que
permiten el desarrollo personal, y de
las cuales nadie puede apropiarse
con exclusividad: son condiciones
que se logran con la colaboración de
todos y de las que todos se
benefician. Podrían sugerirse
diferentes imágenes para
comprender el bien común, pero es
clásico definirlo como una gran
orquesta. En una orquesta la
perfección de cada músico
contribuye a que toda la orquesta
suene mejor, pero al mismo tiempo
la dinámica profesional de la
orquesta lleva a cada músico a dar lo
mejor de sí mismo. El bien común
son condiciones que llevan de
manera natural a cada individuo a
mejorar y al mismo tiempo permiten



que el talento individual fructifique
en beneficio de todos. ElCatecismo de
la Iglesia Católica (nn. 1907-1909)
enseña que el bien común comporta
tres elementos esenciales: el respeto
de los derechos fundamentales de la
persona humana (vida, libertad,
propiedad privada, etc.), el bienestar
social y las posibilidades de
desarrollo (acceso al alimento,
vestido, salud, trabajo, educación y
cultura, etc.) y la paz que es el
resultado de un orden social justo.
Benedicto XVI lo define de esta
manera: «Junto al bien individual,
hay un bien relacionado con el vivir
social de las personas: el bien común.
Es el bien de ese «todos nosotros»,
formado por individuos, familias y
grupos intermedios que se unen en
comunidad social. No es un bien que
se busca por sí mismo, sino para las
personas que forman parte de la
comunidad social, y que sólo en ella
pueden conseguir su bien realmente
y de modo más eficaz. Desear el bien



común y esforzarse por él es
exigencia de justicia y
caridad» (Caritas in Veritate, n. 7)

A pesar de que el bien común no se
refiera a cosas, la Iglesia enseña
también que los bienes de la tierra
fueron creados por Dios para todos.
«Volvemos de nuevo al primer
principio de todo el ordenamiento
ético-social: el principio del uso
común de los bienes»[7]. El destino
universal de los bienes se alcanza de
manera más eficaz cuando se respeta
la propiedad privada, porque lo que
pertenece a todos, no pertenece a
nadie y termina descuidándose.
Además, cuando una persona no
puede poseer sus propios bienes,
pierde interés en su actividad y
termina por abandonar su trabajo,
generando todo tipo de pobreza. En
todo caso, la propiedad privada no es
absoluta, porque debe usarse
teniendo en cuenta la
responsabilidad que todos tenemos



por el bienestar de los demás
(solidaridad), y porque en algunas
ocasiones excepcionales el bien
común puede exigir que se conceda a
los necesitados el uso de los propios
bienes —una crisis humanitaria, una
guerra, etc.— y en estos casos los
pobres y los más vulnerables no
pueden esperar. Pero fuera de esas
circunstancias excepcionales, el
camino más eficaz y más humano
para alcanzar la destinación
universal de los bienes es el respeto
por la propiedad privada.

C) Subsidiaridad

La Iglesia, al definir el principio de
subsidiaridad, recuerda que «una
estructura social de orden superior
no debe interferir en la vida interna
de un grupo social de orden inferior,
privándola de sus competencias, sino
que más bien debe sostenerla en caso
de necesidad y ayudarla a coordinar
su acción con la de los demás



componentes sociales, con miras al
bien común»[8].

El principio de subsidiaridad exige
que los fieles cristianos hagan valer
sus derechos y cumplan con sus
obligaciones para que las
instituciones sociales cumplan con su
función original. Esto se concreta,
entre otras cosas, en la necesidad de
que los fieles de la Iglesia participen
en la vida pública; ya que sin esa
participación sería muy difícil hacer
evidentes los motivos humanos, y
tantas veces también cristianos, por
los cuales las instituciones sociales
fueron creadas, por lo menos en
occidente.

D) Solidaridad

La solidaridad es un término que se
refiere a un concepto del Derecho
Romano. Cuando un grupo de
personas que no eran familiares
deseaban aventurarse en una
empresa, era posible establecer un



contrato «in solidum». A través de
esta figura jurídica, cada uno de los
contratantes quedaba obligado a
pagar, en caso de necesidad, la
totalidad de la deuda que había
contraído todo el grupo. De esta
forma, el derecho garantizaba que
quien prestaba el dinero podía
recuperarlo de una persona o de una
familia concreta. La solidaridad se
refiere a este modo de comprender la
propia responsabilidad sobre la
totalidad de un grupo, que se
entiende como la sociedad civil. De
ahí su definición como «la
determinación firme y perseverante
de empeñarse por el bien común; es
decir, por el bien de todos y cada
uno, para que todos seamos
verdaderamente responsables de
todos»[9]. Gracias a la fe, el cristiano
tiene una motivación superior para
vivir la solidaridad, porque sabe que
somos todos hijos de un mismo Padre
y sigue el ejemplo de Cristo que tiene
compasión de todos.



Una importante manifestación de
solidaridad consiste en cumplir
acabadamente con los propios
deberes y obligaciones. Un
empresario, por ejemplo, tiene como
principal tarea solidaria crear
puestos de trabajo donde las
personas puedan honesta y
responsablemente ganarse la vida y
sostener a su familia. Además,
quienes, como los empresarios,
tengan mayor capacidad para
contribuir al bien común, podrán
emprender otros proyectos de ayuda
social; pero conviene recordar que la
solidaridad no es «asistencialismo»,
sino que debe velar por el auténtico
desarrollo humano que tiene lugar
sobre todo cuando se permite a cada
persona desplegar sus talentos en el
servicio de los demás. Por esto, la
Iglesia enseña que «la actividad de
los empresarios es una noble
vocación orientada a producir
riqueza y a mejorar el mundo para
todos»[10].



Existe una distinción entre la
solidaridad y la justicia. La justicia
exige respetar y dar a los demás lo
que es “suyo”, mientras que la
solidaridad lleva a dar a los demás
algo que es nuestro, movidos por el
interés que tenemos hacia el bien de
los demás, que es tan importante
como el nuestro. «La caridad va más
allá de la justicia, porque amar es
dar, ofrecer de lo «mío» al otro; pero
nunca carece de justicia, la cual lleva
a dar al otro lo que es «suyo», lo que
le corresponde en virtud de su ser y
de su obrar» (Caritas in Veritate, n.
6).

Modos de incidir en la sociedad

El primer modo en que se puede
incidir en la sociedad con ayuda de la
doctrina social de la Iglesia es
difundir estas enseñanzas. Para un
estudio temático, es importante el
uso del Compendio de la Doctrina
Social de la Iglesia. «A los laicos, que



trabajan inmersos en todas las
circunstancias y estructuras propias
de la vida secular, corresponde de
forma específica la tarea, inmediata y
directa, de ordenar esas realidades
temporales a la luz de los principios
doctrinales enunciados por el
Magisterio; pero actuando, al mismo
tiempo, con la necesaria autonomía
personal frente a las decisiones
concretas que hayan de tomar en su
vida social, familiar, política,
cultural, etc.» (San Josemaría, 
Conversaciones, n. 11).

Un segundo aspecto es subrayar los
modos de aplicación práctica que
tiene. Dentro de este segundo
aspecto, que pretende subrayar la
aplicación de la doctrina social de la
Iglesia dentro de la marcha ordinaria
de las actividades sociales, tienen un
papel principal los empresarios. Por
ejemplo, la creación de empleos y su
justa retribución es uno de los
mayores bienes sociales que pueden



generarse. En todo caso, el trabajo
bien hecho y la oferta de bienes y
servicios de calidad son ya un modo
muy eficaz de contribuir al bien
común de la propia sociedad. «El
trabajo, todo trabajo, es testimonio
de la dignidad del hombre, de su
dominio sobre la creación. Es
ocasión de desarrollo de la propia
personalidad. Es vínculo de unión
con los demás seres, fuente de
recursos para sostener a la propia
familia; medio de contribuir a la
mejora de la sociedad, en la que se
vive, y al progreso de toda la
Humanidad» (San Josemaría, Es
Cristo que Pasa, n. 47).

Existe un tercer modo para incidir en
la sociedad dentro de un campo más
marcadamente profesional o
académico. En muchas ocasiones,
será necesario resolver problemas
nuevos, no planteados hasta ahora.
Es necesario que fieles expertos en
los diferentes campos sociales



(economía, política, medios de
comunicación, educación, etc.)
propongan modos coherentes con la
doctrina social para resolverlos. Los
documentos del magisterio social son
amplios, de modo que cabe un gran
pluralismo no sólo de opiniones, sino
también de opciones técnicas para
emprender el camino del desarrollo.
Respetando siempre las diferentes
opiniones, parece en todo caso
posible invitar a pensar cómo «hacer
más por los demás», sin excusarse en
las propias ocupaciones o
responsabilidades.

Cristian Mendoza

Bibliografía

—Consejo Pontificio Justicia y Paz, 
Compendio de la doctrina social de la
Iglesia.



[1] Compendio de la Doctrina Social de
la Iglesia, n. 60.

[2] Ibíd. n. 62.

[3] Concilio Vaticano II, Gaudium et
Spes, n. 42.

[4] Compendio de la Doctrina Social de
la Iglesia, n. 63.

[5] Compendio de la Doctrina Social de
la Iglesia, n. 163.

[6] Concilio Vaticano II, Gaudium et
Spes, n. 26.

[7] San Juan Pablo II, Laborem
Excercens, n. 19; Compendio de la
Doctrina Social de la Iglesia, nn.
171-184.

[8] San Juan Pablo II, Centesimus
Annus, n. 48; cf. Pío XI, Quadragesimo
Anno, n. 80.

[9] San Juan Pablo II, Sollicitudo Rei
Socialis, n. 38.



[10] Francisco, Fratelli Tutti, n. 123.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/tema-18-la-
doctrina-social-de-la-iglesia/

(05/02/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/tema-18-la-doctrina-social-de-la-iglesia/
https://opusdei.org/es-sv/article/tema-18-la-doctrina-social-de-la-iglesia/
https://opusdei.org/es-sv/article/tema-18-la-doctrina-social-de-la-iglesia/

	Tema 18. La Doctrina Social de la Iglesia

