opusdei.org

Tema 18. El
bautismo y la
confirmacion

El bautismo otorga al cristiano
la justificacion. Con la
confirmacion se completa el
patrimonio bautismal con los
dones sobrenaturales de la
madurez cristiana.

14/12/2016

Sumario
1. El bautismo

2. La confirmacion



PDF» El bautismo y la confirmacion.
RTF» El bautismo y la confirmacion.

Serie completas “Resumenes de fe
cristiana”, libro electrénico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

A. Bautismo

1. Fundamentos biblicos e
institucion

De entre las numerosas
prefiguraciones
veterotestamentarias del bautismo,
se destacan el diluvio universal, la
travesia del mar Rojo, y la
circuncision, por encontrarse
explicitamente mencionadas en el
Nuevo Testamento aludiendo a este
sacramento (cfr. 1 P 3,20-21; 1 Co
10,1; Col 2,11-12). Con el Bautista el
rito del agua, aun sin eficacia


https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/18.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/18.rtf
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/

salvadora, se une a la preparacion
doctrinal, a la conversion y al deseo
de la gracia, pilares del futuro
catecumenado.

Jesus es bautizado en las aguas del
Jordan al inicio de su ministerio
publico (cfr. Mt 3,13-17), no por
necesidad, sino por solidaridad
redentora. En esa ocasion, queda
definitivamente indicada el agua
como elemento material del signo
sacramental. Se abren ademas los
cielos, desciende el Espiritu en forma
de paloma y la voz de Dios Padre
confirma la filiacién divina de Cristo:
acontecimientos que revelan en la
Cabeza de la futura Iglesia lo que se
realizara luego sacramentalmente en
sus miembros.

Mas adelante tiene lugar el
encuentro con Nicodemo, durante el
cual Jesus afirma el vinculo
pneumatoldgico que existe entre el
agua bautismal y la salvacion, de



donde sigue su necesidad: «el que no
nazca de agua y de Espiritu no puede
entrar en el Reino de Dios» (Jn 3,5).

El misterio pascual confiere al
bautismo su valor salvifico; Jesus, en
efecto, «habia hablado ya de su
pasion que iba a sufrir en Jerusalén
como de un "Bautismo" con que
debia ser bautizado (Mc 10,38; cfr. Lc
12,50). La sangre y el agua que
brotaron del costado traspasado de
Jesus crucificado (cfr. Jn 19,34) son
figuras del Bautismo y de la
Eucaristia, sacramentos de la vida
nueva» (Catecismo, 1225).

Antes de subir a los cielos, el Sefior
dice a los apostoles: «Id, pues, y
haced discipulos a todas las gentes
bautizandolas en el nombre del
Padre y del Hijo y del Espiritu Santo,
y ensefiandoles a guardar todo lo que
yo os he mandado» (Mt 28,19-20).
Este mandato es fielmente seguido a
partir de Pentecostés y sefiala el



objetivo primario de la
evangelizacion, que sigue siendo
actual.

Comentando estos textos, dice Santo
Tomads de Aquino que la institucion
del bautismo fue multiple: respecto a
la materia, en el bautismo de Cristo;
su necesidad fue afirmada en Jn 3,5;
su uso comenzo cuando Jesus envio a
sus discipulos a predicar y bautizar;
su eficacia proviene de la pasion; su
difusion fue impuesta en Mt 28, 19
[1].

2. La justificacion y los efectos del
bautismo

Leemos en Rm 6,3-4: «;0 es que
ignorais que cuantos fuimos
bautizados en Cristo Jesus, fuimos
bautizados en su muerte? Fuimos,
pues, con €l sepultados por el
bautismo en la muerte, a fin de que,
al igual que Cristo fue resucitado de
entre los muertos por medio de la
gloria del Padre, asi también



nosotros vivamos una vida nuevar.
El bautismo, que reproduce en el fiel
el paso de Jesucristo por la tierra y su
accion salvadora, otorga al cristiano
la justificacion. Esto mismo apunta
Col 2,12: «Sepultados con €l en el
bautismo, con él también habéis
resucitado por la fe en la accion de
Dios, que resucito de entre los
muertos». Se afiade ahora la
incidencia de la fe, con la cual, junto
al rito del agua, nos «revestimos de
Cristo», como confirma Ga 3,26-27:
«Pues todos sois hijos de Dios por la
fe en Cristo Jesus. En efecto, todos los
bautizados en Cristo os habéis
revestido de Cristo».

Esta realidad de justificacion por el
bautismo se traduce en efectos
concretos en el alma del cristiano,
que la teologia presenta como efectos
sanantes y elevantes. Los primeros se
refieren al perdon de los pecados,
como pone en relieve la predicacion
petrina: «Pedro les contesto:



“Convertios y que cada uno de
vosotros se haga bautizar en el
nombre de Jesucristo, para remision
de vuestros pecados; y recibiréis el
don del Espiritu Santo” (Hch 2,38).
Esto incluye el pecado original y, en
los adultos, todos los pecados
personales. Se remite también la
totalidad de la pena temporal y
eterna. Permanecen sin embargo en
el bautizado «ciertas consecuencias
temporales del pecado, como los
sufrimientos, la enfermedad, la
muerte o las fragilidades inherentes
a la vida como las debilidades de
caracter, etc., asi como una
inclinacion al pecado que la
Tradicion llama concupiscencia, o
"fomes peccati"» (Catecismo, 1264).

El aspecto elevante consiste en la
efusion del Espiritu Santo; en efecto,
«en un solo Espiritu hemos sido
todos bautizados» (1 Co 12,13).
Porque se trata del mismo «Espiritu
de Cristo» (Rm 8,9), recibimos «un



espiritu de hijos adoptivos» (Rm
8,15), como hijos en el Hijo. Dios
confiere al bautizado la gracia
santificante, las virtudes teologales y
morales y los dones del Espiritu
Santo.

Junto a esta realidad de gracia «el
bautismo imprime en el cristiano un
sello espiritual indeleble (character)
de su pertenencia a Cristo. Este sello
no es borrado por ningun pecado,
aunque el pecado impida al bautismo
dar frutos de salvacion» (Catecismo,
1272).

Como fuimos bautizados en un solo
Espiritu «para no formar mas que un
cuerpo» (1 Co 12,13), la
incorporacion a Cristo es
contemporaneamente incorporacion
a la Iglesia, y en ella quedamos
vinculados con todos los cristianos,
también con aquellos que no estan
en comunion plena con la Iglesia
Catolica.



Recordemos, finalmente, que los
bautizados son «linaje elegido,
sacerdocio real, nacion santa, pueblo
adquirido, para anunciar las
alabanzas de Aquel que os ha
llamado de las tinieblas a su
admirable luz» (1 P 2,9): participan,
pues, del sacerdocio comun de los
fieles, quedando «”obligados a
confesar delante de los hombres la fe
que recibieron de Dios por medio de
la Iglesia” (LG 11) y a participar en la
actividad apostolica y misionera del
Pueblo de Dios» (Catecismo, 1270).

3. Necesidad

La catequesis neotestamentaria
afirma categdricamente de Cristo
que «no hay bajo el cielo otro
nombre dado a los hombres por el
que nosotros debamos salvarnos». Y
puesto que ser «bautizados en Cristo»
equivale a ser «revestido de

Cristo» (Gal 3,27), deben entenderse
en toda su fuerza aquellas palabras



de Jesus segun las cuales «El que crea
y sea bautizado, se salvara; el que no
crea, se condenara» (Mc 16,16). De
aqui deriva la fe da la Iglesia sobre la
necesidad del bautismo para la
salvacion.

Corresponde entender esto ultimo
segun la cuidadosa formulacion del
magisterio: «E1 Bautismo es
necesario para la salvacion en
aquellos a los que el Evangelio ha
sido anunciado y han tenido la
posibilidad de pedir este sacramento
(cfr. Mc 16,16). La Iglesia no conoce
otro medio que el Bautismo para
asegurar la entrada en la
bienaventuranza eterna; por eso esta
obligada a no descuidar la mision
que ha recibido del Sefior de hacer
"renacer del agua y del espiritu” a
todos los que pueden ser bautizados.
Dios ha vinculado la salvacion al
sacramento del Bautismo, pero su
intervencion salvifica no queda



reducida a los
sacramentos» (Catecismo, 1257).

Existen, en efecto, situaciones
especiales en las cuales los frutos
principales del bautismo pueden
adquirirse sin la mediacion
sacramental. Mas justamente porque
no hay signo sacramental, no existe
certeza de la gracia conferida. Lo que
la tradicion eclesial ha llamado
bautismo de sangre y bautismo de
deseo no son «actos recibidos», sino
un conjunto de circunstancias que
concurren en un sujeto,
determinando las condiciones para
que pueda hablarse de salvacion. Se
entiende asi «la firme conviccion de
que quienes padecen la muerte por
razon de la fe, sin haber recibido el
Bautismo, son bautizados por su
muerte con Cristo y por

Cristo» (Catecismo, 1258). En modo
analogo, la Iglesia afirma que «todo
hombre que, ignorando el evangelio
de Cristo y su Iglesia, busca la verdad



y hace la voluntad de Dios segun €l la
conoce, puede ser salvado. Se puede
suponer que semejantes personas
habrian deseado explicitamente el
Bautismo si hubiesen conocido su
necesidad» (Catecismo, 1260).

Las situaciones de bautismo de
sangre y de deseo no incluyen la de
los nifios muertos sin bautismo. A
ellos «la Iglesia solo puede confiarlos
a la misericordia divina, como hace
en el rito de las exequias por ellos»;
pero es justamente la fe en la
misericordia de Dios, que quiere que
todos los hombres se salven (cfr. 1
Tm 2,4), 1o que nos permite confiar
en que haya un camino de salvacion
para los nifios que mueren sin
bautismo (cfr. Catecismo, 1261).

4. Celebracion liturgica

Los «ritos de acogida» intentan
discernir debidamente la voluntad
de los candidatos, o de sus padres, de
recibir el sacramento y de asumir sus



consecuencias. Siguen las lecturas
biblicas, que ilustran el misterio
bautismal, y son comentadas en la
homilia. Se invoca luego la
intercesion de los santos, en cuya
comunion el candidato sera
integrado; con la oracion de
exorcismo y la uncion con el dleo de
catecumenos se significa la
proteccion divina contra las insidias
del maligno. A continuacion se
bendice el agua con formulas de alto
contenido catequético, que dan
forma liturgica al nexo agua-Espiritu.
La fe y la conversion se hacen
presentes mediante la profesion
trinitaria y la renuncia a Satanas y al
pecado.

Se entra ahora en la fase sacramental
del rito, «mediante el bafio del agua
en virtud de la palabra» (Ef’5,26). La
ablucion, sea por infusion que por
emersion, se debe realizar en modo
tal que el agua corra por la cabeza,
significando asi el verdadero lavado



del alma. La materia valida del
Sacramento es el agua tenida como
tal segun el comun juicio de los
hombres. Mientras el ministro
derrama tres veces el agua sobre la
cabeza del candidato, o la sumerge,
pronuncia las palabras: «NN, yo te
bautizo en el nombre del Padre, y del
Hijo, y del Espiritu Santo».

Los ritos posbautismales (o
explicativos) ilustran el misterio
realizado. Se unge la cabeza del
candidato (si no sigue
inmediatamente la confirmacion),
para significar su participacion en el
sacerdocio comun y evocar la futura
crismacion. Se entrega una vestidura
blanca como exhortacion a
conservar la inocencia bautismal y
como simbolo de la nueva vida
conferida. La candela encendida en
el cirio pascual simboliza la luz de
Cristo, entregada para vivir como
hijos de la luz. El rito del effeta,
realizado en las orejas y en la boca



del candidato, quiere significar la
actitud de escucha y de proclamacion
de la palabra de Dios. Finalmente, la
recitacion del Padrenuestro ante el
altar —en los adultos, dentro de la
liturgia eucaristica— pone de
manifiesto la nueva condicion de hijo
de Dios.

5. Ministro y sujeto

Ministro ordinario es el obispo y el
presbitero y, en la Iglesia latina,
también el didcono. En caso de
necesidad, puede bautizar cualquier
hombre o mujer, incluso no cristiano,
con tal de que tenga la intencion de
realizar lo que la Iglesia cree cuando
asi actua.

El bautismo esta destinado a todos
los hombres y mujeres que aun no lo
hayan recibido. Las cualidades
necesarias del candidato dependen
de su condicion de nifio o adulto. Los
primeros, que no han llegado aun al
uso de razén, han de recibir el



sacramento durante los primeros
dias de vida, apenas lo permita su
salud y la de la madre: proceder de
otro modo es, con expresion fuerte
de San Josemaria, «un grave atentado
contra la justicia y contra la caridad»
[2]. En efecto, como puerta a la vida
de la gracia, el bautismo es un
evento absolutamente gratuito, para
cuya validez basta que no sea
rechazado; por otra parte, la fe del
candidato, que es necesariamente fe
eclesial, se hace presente en la fe de
la Iglesia. Existen, sin embargo,
determinados limites a la praxis del
bautismo de los nifios: es ilicita si
falta el consenso de los padres, o no
existe garantia suficiente de la futura
educacion en la fe catdlica. En vista
de esto ultimo se designan los
padrinos, elegidos entre personas de
vida ejemplar.

Los candidatos adultos se preparan a
través del catecumenado,
estructurado segun las diversas



praxis locales, con vista a recibir en
la misma ceremonia también la
confirmacion y la primera
Comunion. Durante este periodo se
busca excitar el deseo de la gracia, lo
que incluye la intencion de recibir el
sacramento, que es condicion de
validez. Ello va unido a la instruccion
doctrinal, que progresivamente
impartida busca suscitar en el
candidato la virtud sobrenatural de
la fe, y a la verdadera conversion del
corazon, lo que puede pedir cambios
radicales en la vida del candidato.

KRk

B. Confirmacion

1. Fundamentos biblicos e
historicos

Las profecias sobre el Mesias habian
anunciado que «reposara sobre él el
espiritu de Yahvéh» (Is 11,2), y esto
estaria unido a su elecciéon como
enviado: «He aqui a mi siervo a



quien yo sostengo, mi elegido en
quien se complace mi alma. He
puesto mi espiritu sobre él: dictara
ley a las naciones» (Is 42,1). El texto
profético es aun mas explicito
cuando es puesto en labios del
Mesias: «El espiritu del Sefior Yahvéh
esta sobre mi, por cuanto me ha
ungido Yahvéh. A anunciar la buena
nueva a los pobres me ha enviado» (
Is 61,1).

Algo similar se anuncia también para
el entero pueblo de Dios; a sus
miembros Dios dice: «infundiré mi
espiritu en vosotros y haré que os
conduzcais segun mis preceptos» (Ez
36,27); y en J1 3,2 se acentua la
universalidad de esta difusion:
«hasta en los siervos y las siervas
derramaré mi espiritu en aquellos
dias».

En el misterio de la Encarnacién se
realiza la profecia mesianica (cfr. Lc
1,35), confirmada, completada y



publicamente manifestada en la
uncion del Jordan (cfr. Lc 3,21-22),
cuando desciende sobre Cristo el
Espiritu en forma de paloma y la voz
del Padre actualiza la profecia de
eleccion. El mismo Sefior se presenta
al comienzo de su ministerio como el
ungido de Yahvéh en quien se
cumplen las profecias (cfr. Lc
4,18-19), y se deja guiar por el
Espiritu (cfr. Lc 4,1; 4,14; 10,21) hasta
el mismo momento de su muerte (cfr.
Hb 9,14).

Antes de ofrecer su vida por
nosotros, Jesus promete el envio del
Espiritu (cfr. Jn 14,16; 15,26; 16,13),
como efectivamente sucede en
Pentecostés (cfr. Hch 2,1-4), en
referencia explicita a la profecia de
Joel (cfr. Hch 2,17-18), dando asi
inicio a la misién universal de la
Iglesia.

El mismo Espiritu derramado en
Jerusalén sobre los apostoles es por



ellos comunicado a los bautizados
mediante la imposicion de las manos
y la oracion (cfr. Hch 8,14-17; 19,6);
esta praxis llega a ser tan conocida
en la Iglesia primitiva, que es
atestiguada en la Carta a los Hebreos
como parte de la «ensefianza
elemental» y de «los temas
fundamentales» (Hb 6,1-2). Este
cuadro biblico se completa con la
tradicion paulina y jodnica que
vincula los conceptos de «uncion» y
«sello» con el Espiritu infundido
sobre los cristianos (cfr. 2 Co 1,21-22;
Ef1,13;1 Jn 2,20.27). Esto ultimo
encontro expresion liturgica ya en
los mas antiguos documentos, con la
uncion del candidato con 6leo
perfumado.

Estos mismos documentos atestiguan
la unidad ritual primitiva de los tres
sacramentos de iniciacion,
conferidos durante la celebracion
pascual presidida por el obispo en la
catedral. Cuando el cristianismo se



difunde fuera de las ciudades y el
bautismo de los nifios pasa a ser
masivo, ya no es posible seguir la
praxis primitiva. Mientras en
occidente se reserva la confirmacion
al obispo, separandola del bautismo,
en oriente se conserva la unidad de
los sacramentos di iniciacion,
conferidos contemporaneamente al
recién nacido por el presbitero. A
ello se une en oriente una
importancia creciente de la uncion
con el myron, que se extiende a
diversas partes del cuerpo; en
occidente la imposicion de las manos
pasa a ser una imposicion general
sobre todos los confirmandos,
mientras que cada uno recibe la
uncion en la frente.

2. Significacion liturgica y efectos
sacramentales

El crisma, compuesto de aceite de
oliva y balsamo, es consagrado por el
obispo o patriarca, y solo por él,



durante la misa crismal. La uncion
del confirmando con el santo crisma
es signo de su consagracion. «Por la
Confirmacion, los cristianos, es decir,
los que son ungidos, participan mas
plenamente en la mision de
Jesucristo y en la plenitud del
Espiritu Santo que éste posee, a fin
de que toda su vida desprenda "el
buen olor de Cristo" (cfr. 2 Co 2,15).
Por medio de esta uncion, el
confirmando recibe "la marca", el
sello del Espiritu Santo» (Catecismo,
1294-1295).

Esta uncion es liturgicamente
precedida, cuando se realiza
separadamente del bautismo, con la
renovacion de las promesas del
bautismo y la profesion de fe de los
confirmandos. «Asi aparece
claramente que la Confirmacion
constituye una prolongacion del
Bautismo» (Catecismo, 1298). Sigue a
continuacion, en la liturgia romana,
la extensio manuum para todos los



confirmandos del obispo, mientras
pronuncia una oracion de alto
contenido epiclético (es decir, de
invocacion y suplica). Se llega asi al
rito especificamente sacramental,
que se realiza «por la uncién del
santo crisma en la frente, hecha
imponiendo la mano, y con estas
palabras: "Recibe por esta sefial el
don del Espiritu Santo"». En las
Iglesias orientales, la uncion se hace
sobre las partes mas significativas
del cuerpo, acompafiando cada una
por la formula: «Sello del don que es
el Espiritu Santo» (Catecismo, 1300).
El rito se concluye con el beso de paz,
como manifestacion de comunion
eclesial con el obispo (cfr. Catecismo,
1301).

Asi pues, la confirmacion posee una
unidad intrinseca con el bautismo,
aunque no se exprese
necesariamente en el mismo rito.
Con ella el patrimonio bautismal del
candidato se completa con los dones



sobrenaturales caracteristicos de la
madurez cristiana. La Confirmacion
se confiere una unica vez, pues
«imprime en el alma una marca
espiritual indeleble , el "caracter”, que
es el signo de que Jesucristo ha
marcado al cristiano con el sello de
su Espiritu revistiéndolo de la fuerza
de lo alto para que sea su testigo» (
Catecismo, 1304). Por ella, los
cristianos reciben con particular
abundancia los dones del Espiritu
Santo, quedan mas estrechamente
vinculados a la Iglesia, «y de esta
forma se obligan con mayor
compromiso a difundir y defender la
fe, con su palabra y sus obras» [3].

3. Ministro y sujeto

En cuanto sucesores de los apostoles,
solo los obispos son «los ministros
originarios de la confirmacion» [4].
En el rito latino, el ministro ordinario
es esclusivamente el obispo; un
presbitero puede confirmar



validamente sdlo en los casos
previstos por la legislacion general
(bautismo de adultos, acogida en la
comunion catolica, equiparacion
episcopal, peligro de muerte), o
cuando recibe la facultad especifica,
o cuando es asociado
momentaneamente a estos efectos
por el obispo. En las Iglesias
orientales es ministro ordinario
también el presbitero, el cual debe
usar siempre el crisma consagrado
por el patriarca u obispo.

Como sacramento de iniciacion, la
confirmacion esta destinada a todos
los cristianos, no solo a algunos
escogidos. En el rito latino es
conferida una vez que el candidato
ha llegado al uso de razon: la edad
concreta depende de las praxis
locales, las cuales deben respetar su
caracter de iniciacion. Se requiere la
previa instruccion, una verdadera
intencion y el estado de gracia.



Philip Goyret

Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012

Bibliografia basica

Catecismo de la Iglesia Catdlica,
1212-1321.

Compendio del Catecismo de la Iglesia
Catolica, 251-270.

[1] Cfr. Santo Tomas, In IV Sent., d.3,
q.1, a.5, sol.2.

[2] San Josemaria, Es Cristo que pasa,
78.

[3] Concilio Vaticano II, Const. Lumen
Gentium, 11.



[4] Ibidem, 26.

© Fundacion Studium, 2016 y ©
Oficina de Informacion del Opus Dei,
2016.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-sv/article/tema-18-el-
bautismo-y-la-confirmacion/
(02/02/2026)


https://opusdei.org/es-sv/article/tema-18-el-bautismo-y-la-confirmacion/
https://opusdei.org/es-sv/article/tema-18-el-bautismo-y-la-confirmacion/
https://opusdei.org/es-sv/article/tema-18-el-bautismo-y-la-confirmacion/

	Tema 18. El bautismo y la confirmación

