
opusdei.org

Catequesis de san
Juan Pablo II sobre
los salmos

Libro electrónico con las
catequesis sobre los salmos, que
san Juan Pablo II predicó del 28
de marzo de 2001 al 26 de enero
de 2005.

04/09/2024

Enlaces para descargar gratis
“Catequesis sobre los salmos”. 

Google Play Books ► “Catequesis
sobre los salmos”.

https://play.google.com/store/books/details?id=3r8eEQAAQBAJ&pli=1
https://play.google.com/store/books/details?id=3r8eEQAAQBAJ&pli=1


Apple Books ► “Catequesis sobre los
salmos”

ePub ►“Catequesis sobre los
salmos”>

PDF ► “Catequesis sobre los salmos”.

Los salmos en la tradición de la
Iglesia. Miércoles 28 de marzo de
2001

1. En la carta apostólica Novo
millennio ineunte expresé el deseo de
que la Iglesia se distinga cada vez
más en el "arte de la oración",
aprendiéndolo siempre de nuevo de
los labios mismos del divino Maestro
(cf. n. 32). Ese compromiso ha de
vivirse sobre todo en la liturgia,
fuente y cumbre de la vida eclesial.
En esta línea es importante prestar
mayor atención pastoral a la
promoción de la Liturgia de las

https://books.apple.com/us/book/catequesis-sobre-los-salmos/id6670430820?l=es&ls=1
https://books.apple.com/us/book/catequesis-sobre-los-salmos/id6670430820?l=es&ls=1
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/catequesis-sobre-los-salmos-I20240907103443303664.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/catequesis-sobre-los-salmos-I20240907103443303664.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/catequesis-sobre-los-salmos-I20240907103504570509.pdf


Horas, como oración de todo el
pueblo de Dios (cf. ib., 34). En efecto,
aunque los sacerdotes y los religiosos
tienen un mandato preciso de
celebrarla, también a los laicos se les
recomienda encarecidamente. Esta
fue la intención de mi venerado
predecesor Pablo VI al publicar, hace
poco más de treinta años, la
constitución Laudis canticum, en la
que establecía el modelo vigente de
esta oración, deseando que "el
pueblo de Dios acoja con renovado
afecto" (cf. AAS 63 [1971] 532) los
salmos y los cánticos, estructura
fundamental de la Liturgia de las
Horas.

Es un dato esperanzador que muchos
laicos, tanto en las parroquias como
en las agrupaciones eclesiales, hayan
aprendido a valorarla. Con todo,
sigue siendo una oración que supone
una adecuada formación catequística
y bíblica, para poderla gustar a
fondo.



Con esta finalidad comenzamos hoy
una serie de catequesis sobre los
salmos y los cánticos propuestos en
la oración matutina de las Laudes. De
este modo, deseo estimular y ayudar
a todos a orar con las mismas
palabras utilizadas por Jesús y
presentes desde hace milenios en la
oración de Israel y en la de la Iglesia.

2. Podríamos introducirnos en la
comprensión de los salmos por
diversos caminos. El primero
consistiría en presentar su estructura
literaria, sus autores, su formación,
los contextos en que surgieron.
También sería sugestiva una lectura
que pusiera de relieve su carácter
poético, que en ocasiones alcanza
niveles altísimos de intuición lírica y
de expresión simbólica. No menos
interesante sería recorrer los salmos
considerando los diversos
sentimientos del alma humana que
manifiestan: alegría, gratitud, acción
de gracias, amor, ternura,



entusiasmo, pero también intenso
sufrimiento, recriminación, solicitud
de ayuda y de justicia, que a veces
desembocan en rabia e imprecación.
En los salmos el ser humano se
descubre plenamente a sí mismo.

Nuestra lectura buscará sobre todo
destacar el significado religioso de
los salmos, mostrando cómo, aun
habiendo sido escritos hace muchos
siglos por creyentes judíos, pueden
ser usados en la oración de los
discípulos de Cristo. Para ello nos
serviremos de los resultados de la
exégesis, pero a la vez veremos lo
que nos enseña la Tradición, y sobre
todo escucharemos lo que nos dicen
los Padres de la Iglesia.

3. En efecto, los santos Padres, con
profunda penetración espiritual,
supieron discernir y señalar que
Cristo mismo, en la plenitud de su
misterio, es la gran "clave" de lectura
de los salmos. Estaban plenamente



convencidos de que en los salmos se
habla de Cristo. Jesús resucitado se
aplicó a sí mismo los salmos, cuando
dijo a los discípulos: "Es necesario
que se cumpla todo lo que está
escrito en la Ley de Moisés, en los
Profetas y en los Salmos acerca de
mí" (Lc 24,44). Los Padres añaden
que en los salmos se habla de Cristo,
o incluso que es Cristo mismo quien
habla. Al decir esto, no pensaban
solamente en la persona individual
de Jesús, sino en el Christus totus, en
el Cristo total, formado por Cristo
cabeza y por sus miembros.

Así nace, para el cristiano, la
posibilidad de leer el Salterio a la luz
de todo el misterio de Cristo.
Precisamente desde esta perspectiva
se descubre también la dimensión
eclesial, particularmente puesta de
relieve por el canto coral de los
salmos. De este modo se comprende
que los salmos hayan sido tomados,
desde los primeros siglos, como



oración del pueblo de Dios. Si en
algunos períodos históricos
prevaleció una tendencia a preferir
otras plegarias, fue gran mérito de
los monjes el que se mantuviera en
alto la antorcha del Salterio. Uno de
ellos, san Romualdo, fundador de la
Camáldula, en el alba del segundo
milenio cristiano —como afirma su
biógrafo Bruno de Querfurt— llegó a
sostener que los salmos son el único
camino para hacer una oración
realmente profunda: "Una via in
psalmis" (Passio sanctorum Benedicti
et Johannes ac sociorum eorumdem: 
MPH VI, 1893, 427).

4. Con esta afirmación, a primera
vista exagerada, en realidad se
remontaba a la mejor tradición de
los primeros siglos cristianos, cuando
el Salterio se había convertido en el
libro por excelencia de la oración
eclesial. Esta fue la opción decisiva
frente a las tendencias heréticas que
continuamente se cernían sobre la



unidad de fe y de comunión. A este
respecto, es interesante una
estupenda carta que san Atanasio
escribió a Marcelino, en la primera
mitad del siglo IV, mientras la herejía
arriana dominaba, atentando contra
la fe en la divinidad de Cristo. Frente
a los herejes que atraían hacia sí a la
gente también con cantos y plegarias
que respondían muy bien a los
sentimientos religiosos, el gran Padre
de la Iglesia se dedicó con todas sus
fuerzas a enseñar el Salterio
transmitido por la Escritura (cf. PG
27,12 ss). Así, al "Padre nuestro", la
oración del Señor por antonomasia,
se añadió la praxis, que pronto se
hizo universal entre los bautizados,
de la oración de los salmos.

5. También gracias a la oración
comunitaria de los salmos, la
conciencia cristiana ha recordado y
comprendido que es imposible
dirigirse al Padre que está en los
cielos sin una auténtica comunión de



vida con los hermanos y hermanas
que están en la tierra. No sólo eso; los
cristianos, al insertarse vitalmente
en la tradición orante de los judíos,
aprendieron a orar cantando las 
magnalia Dei, es decir, las maravillas
realizadas por Dios tanto en la
creación del mundo y de la
humanidad, como en la historia de
Israel y de la Iglesia. Sin embargo,
esta forma de oración, tomada de la
Escritura, no excluye ciertamente
expresiones más libres, y estas no
sólo continuarán caracterizando la
oración personal, sino también
enriqueciendo la misma oración
litúrgica, por ejemplo con himnos y
troparios. En cualquier caso, el libro
del Salterio ha de ser la fuente ideal
de la oración cristiana, y en él
seguirá inspirándose la Iglesia en el
nuevo milenio.

La Liturgia de las Horas, oración
de la Iglesia. Miércoles 4 de abril de
2001



1. Antes de comenzar el comentario
de los salmos y cánticos de las
Laudes, completamos hoy la
reflexión introductoria que
iniciamos en la anterior catequesis. Y
lo hacemos tomando como punto de
partida un aspecto muy arraigado en
la tradición espiritual: al cantar los
salmos, el cristiano experimenta una
especie de sintonía entre el Espíritu
presente en las Escrituras y el
Espíritu que habita en él por la
gracia bautismal. Más que orar con
sus propias palabras, se hace eco de
los "gemidos inenarrables" de los que
habla san Pablo (cf.Rm 8,26), con los
cuales el Espíritu del Señor impulsa a
los creyentes a unirse a la invocación
característica de Jesús: "¡Abbá,
Padre!" (Rm 8,15; Ga 4,6).

Los antiguos monjes estaban tan
seguros de esta verdad, que no se
preocupaban de cantar los salmos en
su lengua materna, pues les bastaba
la convicción de que eran, de algún



modo, "órganos" del Espíritu Santo.
Estaban convencidos de que por su fe
los versículos de los salmos les
proporcionaban una "energía"
particular del Espíritu Santo. Esa
misma convicción se manifiesta en la
utilización característica de los
salmos que se llamó "oración
jaculatoria" —de la palabra latina 
iaculum, es decir, dardo— para
indicar expresiones salmódicas
brevísimas que podían ser
"lanzadas", casi como flechas
incendiarias, por ejemplo contra las
tentaciones. Juan Cassiano, escritor
que vivió entre los siglos IV y V,
recuerda que algunos monjes habían
descubierto la eficacia
extraordinaria del brevísimo incipit
del salmo 69: "Dios mío, ven en mi
auxilio; Señor, date prisa en
socorrerme", que desde entonces se
convirtió en el pórtico de ingreso de
la Liturgia de las Horas (cf. 
Conlationes 10, 10: CPL 512, 298 ss).



2. Además de la presencia del
Espíritu Santo, otra dimensión
importante es la de la acción
sacerdotal que Cristo realiza en esta
oración, asociando a sí a la Iglesia su
esposa. A este respecto, precisamente
refiriéndose a la Liturgia de las
Horas, el concilio Vaticano II enseña:
"El sumo sacerdote de la nueva y
eterna Alianza, Jesucristo (...) une a sí
toda la comunidad humana y la
asocia al canto de este divino himno
de alabanza. En efecto, esta función
sacerdotal se prolonga a través de su
Iglesia, que no sólo en la celebración
de la Eucaristía, sino también de
otros modos, sobre todo recitando el
Oficio divino, alaba al Señor sin
interrupción e intercede por la
salvación del mundo
entero" (Sacrosanctum Concilium,
83).

También la Liturgia de las Horas, por
consiguiente, tiene el carácter de
oración pública, en la que la Iglesia



está particularmente implicada. Así,
es iluminador redescubrir cómo la
Iglesia fue definiendo
progresivamente este compromiso
específico suyo de oración realizada
de acuerdo con las diversas fases del
día. Para ello es preciso remontarse a
los primeros tiempos de la
comunidad apostólica, cuando aún
existía un estrecho vínculo entre la
oración cristiana y las así llamadas
"plegarias legales" —es decir,
prescritas por la Ley de Moisés— que
se rezaban en determinadas horas
del día en el templo de Jerusalén. El
libro de los Hechos de los Apóstoles
dice que "acudían al templo todos los
días" (Hch 2,46) o que "subían al
templo para la oración de la hora
nona" (Hch 3,1). Y, por otra parte,
sabemos también que las "plegarias
legales" por excelencia eran
precisamente la de la mañana y la de
la tarde.



3. Gradualmente los discípulos de
Jesús descubrieron algunos salmos
particularmente adecuados para
determinados momentos del día, de
la semana o del año, viendo en ellos
un sentido profundo en relación con
el misterio cristiano. Un testigo
autorizado de este proceso es san
Cipriano, que, en la primera mitad
del siglo III, escribe: "Es necesario
orar al inicio del día para celebrar
con la oración de la mañana la
resurrección del Señor. Eso
corresponde a lo que una vez el
Espíritu Santo indicó en los Salmos
con estas palabras: "Rey mío y Dios
mío. A ti te suplico, Señor, por la
mañana escucharás mi voz, por la
mañana te expongo mi causa y me
quedo aguardando" (Sal 5,3‑4). (...)
Luego, cuando se pone el sol y
declina el día, es preciso hacer
nuevamente oración. En efecto, dado
que Cristo es el verdadero sol y el
verdadero día, en el momento en que
declinan el sol y el día del mundo,



pidiendo en la oración que vuelva a
brillar sobre nosotros la luz,
invocamos que Cristo nos traiga de
nuevo la gracia de la luz eterna" (De
oratione dominica, 35: PL 39, 655).

4. La tradición cristiana no se limitó
a perpetuar la judía, sino que innovó
algunas cosas, que acabaron por
caracterizar de forma diversa toda la
experiencia de oración que vivieron
los discípulos de Jesús. En efecto,
además de rezar, por la mañana y
por la tarde, el padrenuestro, los
cristianos escogieron con libertad los
salmos para celebrar con ellos su
oración diaria. A lo largo de la
historia, este proceso sugirió la
utilización de determinados salmos
para algunos momentos de fe
particularmente significativos. Entre
estos ocupaba el primer lugar la 
oración de la vigilia, que preparaba
para el día del Señor, el domingo, en
el cual se celebraba la Pascua de
Resurrección.



Una característica típicamente
cristiana fue, luego, la doxología
trinitaria, que se añadió al final de
cada salmo y cántico: "Gloria al
Padre y al Hijo y al Espíritu Santo".
Así cada salmo y cántico es
iluminado por la plenitud de Dios.

5. La oración cristiana nace, se
alimenta y se desarrolla en torno al
evento por excelencia de la fe: el
misterio pascual de Cristo. De esta
forma, por la mañana y por la tarde,
al salir y al ponerse el sol, se
recordaba la Pascua, el paso del
Señor de la muerte a la vida. El
símbolo de Cristo "luz del mundo" es
la lámpara encendida durante la
oración de Vísperas, que por eso se
llama también lucernario. Las horas
del día remiten, a su vez al relato de
la pasión del Señor, y la hora Tertia
también a la venida del Espíritu
Santo en Pentecostés. Por último, la
oración de la noche tiene carácter
escatológico, pues evoca la vigilancia



recomendada por Jesús en la espera
de su vuelta (cf. Mc 13,35‑37).

Al hacer su oración con esta
cadencia, los cristianos respondieron
al mandato del Señor de "orar sin
cesar" (cf.Lc 18,1; 21,36; 1Ts 5,17; Ef
6,18), pero sin olvidar que, de algún
modo, toda la vida debe convertirse
en oración. A este respecto escribe
Orígenes: "Ora sin cesar quien une
oración a las obras y obras a la
oración" (Sobre la oración XII, 2: PG
11,452 c).

Este horizonte en su conjunto
constituye el hábitatnatural del rezo
de los salmos. Si se sienten y se viven
así, la doxología trinitaria que corona
todo salmo se transforma, para cada
creyente en Cristo, en una continua
inmersión, en la ola del Espíritu y en
comunión con todo el pueblo de Dios,
en el océano de vida y de paz en el
que se halla sumergido con el



bautismo, o sea, en el misterio del
Padre, del Hijo y del Espíritu Santo.

El alma sedienta de Dios. Miércoles
25 de abril de 2001

Salmo 62

1. El salmo 62, sobre el que
reflexionaremos hoy, es el salmo del
amor místico, que celebra la
adhesión total a Dios, partiendo de
un anhelo casi físico y llegando a su
plenitud en un abrazo íntimo y
perenne. La oración se hace deseo,
sed y hambre, porque implica el
alma y el cuerpo.

Como escribe santa Teresa de Ávila,
"sed me parece a mí quiere decir
deseo de una cosa que nos hace tan
gran falta que, si nos falta, nos
mata" (Camino de perfección, c. 19).
La liturgia nos propone las primeras
dos estrofas del salmo, centradas
precisamente en los símbolos de la
sed y del hambre, mientras la tercera



estrofa nos presenta un horizonte
oscuro, el del juicio divino sobre el
mal, en contraste con la luminosidad
y la dulzura del resto del salmo.

2. Así pues, comenzamos nuestra
meditación con el primer canto, el de
la sed de Dios (cf. versículos 2‑4). Es
el alba, el sol está surgiendo en el
cielo terso de la Tierra Santa y el
orante comienza su jornada
dirigiéndose al templo para buscar la
luz de Dios. Tiene necesidad de ese
encuentro con el Señor de modo casi
instintivo, se podría decir "físico". De
la misma manera que la tierra árida
está muerta, hasta que la riega la
lluvia, y a causa de sus grietas parece
una boca sedienta y seca, así el fiel
anhela a Dios para ser saciado por él
y para poder estar en comunión con
él.

Ya el profeta Jeremías había
proclamado: el Señor es "manantial
de aguas vivas", y había reprendido



al pueblo por haber construido
"cisternas agrietadas, que no
retienen el agua" (Jr 2,13). Jesús
mismo exclamará en voz alta: "Si
alguno tiene sed, venga a mí, y beba,
el que crea en mí" (Jn 7,37‑38). En
pleno mediodía de una jornada
soleada y silenciosa, promete a la
samaritana: "El que beba del agua
que yo le dé, no tendrá sed jamás,
sino que el agua que yo le dé se
convertirá en él en fuente de agua
que brota para vida eterna" (Jn 4,14).

3. Con respecto a este tema, la
oración del salmo 62 se entrelaza con
el canto de otro estupendo salmo, el
41: "Como busca la cierva corrientes
de agua, así mi alma te busca a ti,
Dios mío; tiene sed de Dios, del Dios
vivo" (vv. 2‑3). Ahora bien, en
hebreo, la lengua del Antiguo
Testamento, "el alma" se expresa con
el término nefesh, que en algunos
textos designa la "garganta" y en
muchos otros se extiende para



indicar todo el ser de la persona. El
vocablo, entendido en estas
dimensiones, ayuda a comprender
cuán esencial y profunda es la
necesidad de Dios: sin él falta la
respiración e incluso la vida. Por eso,
el salmista llega a poner en segundo
plano la misma existencia física,
cuando no hay unión con Dios: "Tu
gracia vale más que la vida" (Sal 62,
4). También en el salmo 72 el
salmista repite al Señor: "Estando
contigo no hallo gusto ya en la tierra.
Mi carne y mi corazón se consumen:
¡Roca de mi corazón, mi porción,
Dios por siempre! (...) Para mí, mi
bien es estar junto a Dios" (vv. 25‑28).

4. Después del canto de la sed, las
palabras del salmista modulan el
canto del hambre (cf. Sal 62,6‑9).
Probablemente, con las imágenes del
"gran banquete" y de la saciedad, el
orante remite a uno de los sacrificios
que se celebraban en el templo de
Sion: el llamado "de comunión", o



sea, un banquete sagrado en el que
los fieles comían la carne de las
víctimas inmoladas. Otra necesidad
fundamental de la vida se usa aquí
como símbolo de la comunión con
Dios: el hambre se sacia cuando se
escucha la palabra divina y se
encuentra al Señor. En efecto, "no
sólo de pan vive el hombre, sino que
el hombre vive de todo lo que sale de
la boca del Señor" (Dt 8,3; cf. Mt 4,4).
Aquí el cristiano piensa en el
banquete que Cristo preparó la
última noche de su vida terrena y
cuyo valor profundo ya había
explicado en el discurso de
Cafarnaúm: "Mi carne es verdadera
comida y mi sangre verdadera
bebida. El que come mi carne y bebe
mi sangre permanece en mí y yo en
él" (Jn 6,55‑56).

5. A través del alimento místico de la
comunión con Dios "el alma se une a
él", como dice el salmista. Una vez
más, la palabra "alma" evoca a todo



el ser humano. No por nada se habla
de un abrazo, de una unión casi
física: Dios y el hombre están ya en
plena comunión, y en los labios de la
criatura no puede menos de brotar la
alabanza gozosa y agradecida.
Incluso cuando atravesamos una
noche oscura, nos sentimos
protegidos por las alas de Dios, como
el arca de la alianza estaba cubierta
por las alas de los querubines. Y
entonces florece la expresión estática
de la alegría: "A la sombra de tus alas
canto con júbilo" (Sal 62,8). El miedo
desaparece, el abrazo no encuentra
el vacío sino a Dios mismo; nuestra
mano se estrecha con la fuerza de su
diestra (cf. Sal 62,9).

6. En una lectura de ese salmo a la
luz del misterio pascual, la sed y el
hambre que nos impulsan hacia
Dios, se sacian en Cristo crucificado y
resucitado, del que nos viene, por el
don del Espíritu y de los



sacramentos, la vida nueva y el
alimento que la sostiene.

Nos lo recuerda san Juan Crisóstomo,
que, comentando las palabras de san
Juan: de su costado "salió sangre y
agua" (cf. Jn 19,34), afirma: "Esa
sangre y esa agua son símbolos del
bautismo y de los misterios", es decir,
de la Eucaristía. Y concluye: "¿Veis
cómo Cristo se unió a su esposa?
¿Veis con qué nos alimenta a todos?
Con ese mismo alimento hemos sido
formados y crecemos. En efecto,
como la mujer alimenta al hijo que
ha engendrado con su propia sangre
y leche, así también Cristo alimenta
continuamente con su sangre a aquel
que él mismo ha
engendrado" (Homilía III dirigida a
los neófitos, 16‑19, passim: SC 50 bis,
160‑162).

SALMO 62

1 Sólo en Dios descansa mi alma,



de él me viene la salvación.

2 Sólo él es mi Roca salvadora;

él es mi baluarte: nunca vacilaré.

3 ¿Hasta cuándo se ensañarán con
un hombre

para derribarlo entre todos,

como si fuera un muro inclinado

o un cerco que está por
derrumbarse?

4 Sólo piensan en menoscabar mi
dignidad

y se complacen en la mentira;

bendicen con la boca

y maldicen con el corazón.

5 Sólo en Dios descansa mi alma,

de él me viene la esperanza.



6 Sólo él es mi Roca salvadora,

él es mi baluarte: nunca vacilaré.

7 Mi salvación y mi gloria

están en Dios:

él es mi Roca firme,

en Dios está mi refugio.

8 Confíen en Dios constantemente,

ustedes, que son su pueblo,

desahoguen en él su corazón,

porque Dios es nuestro refugio.

9 Los hombres no son más que un
soplo,

los poderosos son sólo una ficción:

puestos todos juntos en una balanza,

pesarían menos que el viento.



10 No se fíen de la violencia,

ni se ilusionen con lo robado;

aunque se acrecienten las riquezas

no pongan el corazón en ellas.

11 Dios ha dicho una cosa,

dos cosas yo escuché:

que el poder pertenece a Dios,

12 y a ti, Señor, la misericordia.

Porque tú retribuyes a cada uno

según sus acciones.

Toda criatura alabe al Señor.
Miércoles 2 de mayo de 2001

Daniel 3,57‑88. 56

1. "Criaturas todas del Señor,
bendecid al Señor" (Dn 3,57). Este
cántico, tomado del libro de Daniel,
que la Liturgia de las Horas nos



propone para las Laudes del
domingo en las semanas primera y
tercera, tiene una dimensión
cósmica. Y esta estupenda plegaria
en forma de letanía corresponde
muy bien al dies Domini, al día del
Señor, que en Cristo resucitado nos
hace contemplar el culmen del
designio de Dios sobre el cosmos y
sobre la historia. En efecto, en él, alfa
y omega, principio y fin de la historia
(cf. Ap 22,13), encuentra su pleno
sentido la creación misma, puesto
que, como recuerda san Juan en el
prólogo de su evangelio, "todo fue
hecho por él" (Jn 1,3). En la
resurrección de Cristo culmina la
historia de la salvación, abriendo las
vicisitudes humanas al don del
Espíritu y de la adopción filial, en
espera de la vuelta del Esposo divino,
que entregará el mundo a Dios Padre
(cf. 1Co 15,24).

2. En este pasaje, en forma de letanía,
se pasa revista a todas las cosas. La



mirada se dirige al sol, a la luna, a los
astros; se posa sobre la inmensa
extensión de las aguas; se eleva hacia
los montes; recorre las más diversas
situaciones atmosféricas; pasa del
calor al frío, de la luz a las tinieblas,
considera el mundo mineral y el
vegetal; se detiene en las diversas
especies de animales. Luego el
llamamiento se hace universal:
convoca a los ángeles de Dios, y llega
a todos los "hijos de los hombres",
pero implica de modo particular al
pueblo de Dios, Israel, a sus
sacerdotes, a los justos. Es un
inmenso coro, una sinfonía en la que
las diversas voces elevan su canto a
Dios, Creador del universo y Señor de
la historia. Recitado a la luz de la
revelación cristiana, se dirige al Dios
trinitario, como la liturgia nos invita
a hacer al añadir al cántico una
fórmula trinitaria: "Bendigamos al
Padre y al Hijo con el Espíritu Santo".



3. En cierto sentido, en este cántico
se refleja el alma religiosa universal,
que percibe en el mundo la huella de
Dios, y se eleva a la contemplación
del Creador. Pero en el contexto del
libro de Daniel, el himno se presenta
como acción de gracias elevada por
los tres jóvenes israelitas —Ananías,
Azarías y Misael— condenados a
morir en un horno de fuego ardiente,
por haberse negado a adorar la
estatua de oro de Nabucodonosor,
pero milagrosamente preservados de
las llamas. En el fondo de este evento
se halla aquella especial historia de
salvación en la que Dios elige a Israel
para ser su pueblo y establece con él
una alianza. Precisamente a esa
alianza quieren permanecer fieles
los tres jóvenes israelitas, a costa de
sufrir el martirio en el horno de
fuego ardiente. Su fidelidad se
encuentra con la fidelidad de Dios,
que envía un ángel a alejar de ellos
las llamas (cf. Dn 3,49).



De ese modo, el cántico se sitúa en la
línea de los cantos de alabanza de
quienes han sido librados de un
peligro, presentes en el Antiguo
Testamento. Entre ellos es famoso el
canto de victoria recogido en el
capítulo 15 del Éxodo, donde los
antiguos hebreos expresan su acción
de gracias al Señor por aquella noche
en la que hubieran sido
inevitablemente derrotados por el
ejército del faraón si el Señor no les
hubiera abierto un camino entre las
aguas, "arrojando en el mar caballo y
carro" (Ex 15,1).

4. No por casualidad, en la solemne
Vigilia pascual, la liturgia nos hace
repetir cada año el himno que
cantaron los israelitas en elÉxodo.
Ese camino abierto para ellos
anunciaba proféticamente la nueva
senda que Cristo resucitado inauguró
para la humanidad en la noche santa
de su resurrección de entre los
muertos. Nuestro paso simbólico por



las aguas del bautismo nos permite
revivir una experiencia análoga de
paso de la muerte a la vida, gracias a
la victoria sobre la muerte que Jesús
obtuvo en beneficio de todos
nosotros.

Los discípulos de Cristo, al repetir en
la liturgia dominical de las Laudes el
cántico de los tres jóvenes israelitas,
queremos ponernos en sintonía con
ellos expresando nuestra gratitud
por las maravillas que ha realizado
Dios tanto en la creación como, sobre
todo, en el misterio pascual.

En efecto, el cristiano descubre una
relación entre la liberación de los
tres jóvenes, de los que se habla en el
cántico, y la resurrección de Jesús.
En esta última, los Hechos de los
Apóstoles ven escuchada la oración
del creyente que, como el salmista,
canta confiado: "No abandonarás mi
alma en el Hades ni permitirás que



tu santo experimente la
corrupción" (Hch 2,27, Sal 15,10).

Referir este cántico a la Resurrección
es muy tradicional. Existen
testimonios muy antiguos de la
presencia de este himno en la
oración del día del Señor, Pascua
semanal de los cristianos. Las
catacumbas romanas conservan
vestigios iconográficos en los que se
ven los tres jóvenes que oran
indemnes entre las llamas,
testimoniando así la eficacia de la
oración y la certeza de la
intervención del Señor.

5. "Bendito el Señor en la bóveda del
cielo, alabado y glorioso y ensalzado
por los siglos" (Dn 3,56). Al cantar
este himno el domingo por la
mañana, el cristiano no sólo se siente
agradecido por el don de la creación,
sino también por ser destinatario de
la solicitud paterna de Dios, que en



Cristo lo ha elevado a la dignidad de
hijo.

Una solicitud paterna que nos hace
mirar con ojos nuevos la creación
misma y nos hace gustar su belleza,
en la que se vislumbra, como en
filigrana, el amor de Dios. Con estos
sentimientos san Francisco de Asís
contemplaba la creación y elevaba su
alabanza a Dios, manantial último de
toda belleza. Viene espontáneo
imaginar que las elevaciones de este
texto bíblico resonaran en su alma
cuando, en San Damián, después de
haber alcanzado la cima del
sufrimiento en su cuerpo y en su
espíritu, compuso el "Cántico del
hermano sol" (cf. Fuentes
Franciscanas, 263).

Daniel 3,57‑88. 56

57 Criaturas todas del Señor,
bendecid al Señor,

ensalzadlo con himnos por los siglos.



58 Ángeles del Señor, bendecid al
Señor;

59 cielos, bendecid al Señor.

60 Aguas del espacio, bendecid al
Señor;

61 ejércitos del Señor, bendecid al
Señor.

62 Sol y luna, bendecid al Señor;

63 astros del cielo, bendecid al Señor.

64 Lluvia y rocío, bendecid al Señor;

65 vientos todos, bendecid al Señor.

66 Fuego y calor, bendecid al Señor;

67 fríos y heladas, bendecid al Señor.

68 Rocíos y nevadas, bendecid al
Señor;

69 témpanos y hielos, bendecid al
Señor.



70 Escarchas y nieves, bendecid al
Señor;

71 noche y día, bendecid al Señor.

72 Luz y tinieblas, bendecid al Señor;

73 rayos y nubes, bendecid al Señor.

74 Bendiga la tierra al Señor,

ensálcelo con himnos por los siglos.

75 Montes y cumbres, bendecid al
Señor;

76 cuanto germina en la tierra,
bendiga al Señor.

77 Manantiales, bendecid al Señor;

78 mares y ríos, bendecid al Señor.

79 Cetáceos y peces, bendecid al
Señor;

80 aves del cielo, bendecid al Señor.



81 Fieras y ganados, bendecid al
Señor,

ensalzadlo con himnos por los siglos.

82 Hijos de los hombres, bendecid al
Señor;

83 bendiga Israel al Señor.

84 Sacerdotes del Señor, bendecid al
Señor;

85 siervos del Señor, bendecid al
Señor.

86 Almas y espíritus justos, bendecid
al Señor;

87 santos y humildes de corazón,
bendecid al Señor.

88 Ananías, Azarías y Misael,
bendecid al Señor,

ensalzadlo con himnos por los siglos.



Bendigamos al Padre y al Hijo con el
Espíritu Santo,

ensalcémoslo con himnos por los
siglos.

56 Bendito el Señor en la bóveda del
cielo,

alabado y glorioso y ensalzado por
los siglos.

Fiesta de los amigos de Dios.
Miércoles 23 de mayo de 2001

Salmo 149

1. "Que los fieles festejen su gloria, y
canten jubilosos en filas". Esta
invitación del salmo 149, que se
acaba de proclamar, remite a un alba
que está a punto de despuntar y
encuentra a los fieles dispuestos a
entonar su alabanza matutina. El
salmo, con una expresión
significativa, define esa alabanza "un
cántico nuevo" (v. 1), es decir, un



himno solemne y perfecto, adecuado
para los últimos días, en los que el
Señor reunirá a los justos en un
mundo renovado. Todo el salmo está
impregnado de un clima de fiesta,
inaugurado ya con el Aleluya inicial y
acompasado luego con cantos,
alabanzas, alegría, danzas y el son de
tímpanos y cítaras. La oración que
este salmo inspira es la acción de
gracias de un corazón lleno de júbilo
religioso.

2. En el original hebreo del himno, a
los protagonistas del salmo se les
llama con dos términos
característicos de la espiritualidad
del Antiguo Testamento. Tres veces
se les define ante todo como hasidim
(vv. 1, 5 y 9), es decir, "los piadosos,
los fieles", los que responden con
fidelidad y amor (hesed) al amor
paternal del Señor.

La segunda parte del salmo resulta
sorprendente, porque abunda en



expresiones bélicas. Resulta extraño
que, en un mismo versículo, el salmo
ponga juntamente "vítores a Dios en
la boca" y "espadas de dos filos en las
manos" (v. 6). Reflexionando,
podemos comprender el porqué: el
salmo fue compuesto para "fieles"
que militaban en una guerra de
liberación; combatían para librar a
su pueblo oprimido y devolverle la
posibilidad de servir a Dios. Durante
la época de los Macabeos, en el siglo
II a.C., los que combatían por la
libertad y por la fe, sometidos a dura
represión por parte del poder
helenístico, se llamaban
precisamente hasidim, "los fieles" a la
palabra de Dios y a las tradiciones de
los padres.

3. Desde la perspectiva actual de
nuestra oración, esta simbología
bélica resulta una imagen de nuestro
compromiso de creyentes que,
después de cantar a Dios la alabanza
matutina, andamos por los caminos



del mundo, en medio del mal y de la
injusticia. Por desgracia, las fuerzas
que se oponen al reino de Dios son
formidables: el salmista habla de
"pueblos, naciones, reyes y nobles".

A pesar de todo, mantiene la
confianza, porque sabe que a su lado
está el Señor, que es el auténtico Rey
de la historia (v. 2). Por consiguiente,
su victoria sobre el mal es segura y
será el triunfo del amor. En esta
lucha participan todos los hasidim,
todos los fieles y los justos, que, con
la fuerza del Espíritu, llevan a
término la obra admirable llamada
reino de Dios.

4. San Agustín, tomando como punto
de partida el hecho de que el salmo
habla de "coro" y de "tímpanos y
cítaras", comenta: "¿Qué es lo que
constituye un coro? (...) El coro es un
conjunto de personas que cantan
juntas. Si cantamos en coro debemos
cantar con armonía. Cuando se canta



en coro, incluso una sola voz
desentonada molesta al que oye y
crea confusión en el coro
mismo" (Enarr. in Ps. 149: CCL 40,7,
1‑4).

Luego, refiriéndose a los
instrumentos utilizados por el
salmista, se pregunta: "¿Por qué el
salmista usa el tímpano y el
salterio?". Responde: "Para que no
sólo la voz alabe al Señor, sino
también las obras. Cuando se utilizan
el tímpano y el salterio, las manos se
armonizan con la voz. Eso es lo que
debes hacer tú. Cuando cantes el
aleluya, debes dar pan al
hambriento, vestir al desnudo y
acoger al peregrino. Si lo haces, no
sólo canta la voz, sino que también
las manos se armonizan con la voz,
pues las palabras concuerdan con las
obras" (ib., 8,1‑4).

5. Hay un segundo vocablo con el que
se definen los orantes de este salmo:



son los anawim, es decir, "los pobres,
los humildes" (v. 4). Esta expresión es
muy frecuente en el Salterio y no
sólo indica a los oprimidos, a los
pobres y a los perseguidos por la
justicia, sino también a los que,
siendo fieles a los compromisos
morales de la alianza con Dios, son
marginados por los que escogen la
violencia, la riqueza y la prepotencia.
Desde esta perspectiva se comprende
que los "pobres" no sólo constituyen
una clase social, sino también una
opción espiritual. Este es el sentido
de la célebre primera
bienaventuranza: "Bienaventurados
los pobres de espíritu, porque de
ellos es el reino de los cielos" (Mt 5,3).
Ya el profeta Sofonías se dirigía así a
los anawim: "Buscad al Señor,
vosotros todos, humildes de la tierra,
que cumplís sus normas; buscad la
justicia, buscad la humildad; quizá
encontréis cobijo el día de la cólera
del Señor" (So 2,3).



6. Ahora bien, el "día de la cólera del
Señor" es precisamente el que se
describe en la segunda parte del
salmo, cuando los "pobres" se ponen
de parte de Dios para luchar contra
el mal. Por sí mismos, no tienen la
fuerza suficiente, ni los medios, ni las
estrategias necesarias para oponerse
a la irrupción del mal. Sin embargo,
la frase del salmista es categórica: "El
Señor ama a su pueblo, y adorna con
la victoria a los humildes
(anawim)" (v. 4). Se cumple
idealmente lo que el apóstol san
Pablo declara a los Corintios: "Lo
plebeyo y despreciable del mundo ha
escogido Dios; lo que no es, para
reducir a la nada lo que es" (1Co
1,28).

Con esta confianza "los hijos de
Sión" (v. 2), hasidim y anawim, es
decir, los fieles y los pobres, se
disponen a vivir su testimonio en el
mundo y en la historia. El canto de
María recogido en el evangelio de



san Lucas —el Magnificat— es el eco
de los mejores sentimientos de los
"hijos de Sión": alabanza jubilosa a
Dios Salvador, acción de gracias por
las obras grandes que ha hecho por
ella el Todopoderoso, lucha contra
las fuerzas del mal, solidaridad con
los pobres y fidelidad al Dios de la
alianza (cf. Lc 1,46‑55).

SALMO 149

1 ¡Aleluya!

Canten al Señor un canto nuevo,

resuene su alabanza en la asamblea
de los fieles;

2 que Israel se alegre por su Creador

y los hijos de Sión se regocijen por su
Rey.

3 Celebran su Nombre con danzas,

cántenle con el tambor y la cítara,



4 porque el Señor tiene predilección
por su pueblo

y corona con el triunfo a los
humildes.

5 Que los fieles se alegren por su
gloria

y canten jubilosos en sus fiestas.

6 Glorifiquen a Dios con sus
gargantas

y empuñen la espada de dos filos:

7 para tomar venganza de los
pueblos

y castigar a las naciones;

8 para atar con cadenas a sus reyes,

y con grillos de hierro a sus jefes.

9 Así se les aplicará la sentencia
dictada:

esta es la victoria de todos tus fieles.



¡Aleluya!

La oración de la mañana para
obtener la ayuda del Señor.
Miércoles 30 de mayo de 2001

Salmo 5

1. "Por la mañana escucharás mi voz;
por la mañana te expongo mi causa y
me quedo aguardando". Con estas
palabras, el salmo 5 se presenta
como una oración de la mañana y,
por tanto, se sitúa muy bien en la
liturgia de las Laudes, el canto de los
fieles al inicio de la jornada. Sin
embargo, el tono de fondo de esta
súplica está marcado por la tensión y
el ansia ante los peligros y las
amarguras inminentes. Pero no
pierde la confianza en Dios, que
siempre está dispuesto a sostener a
sus fieles para que no tropiecen en el
camino de la vida.

"Nadie, salvo la Iglesia, posee esa
confianza" (san Jerónimo, Tractatus



LIX in psalmos, 5,27: PL 26,829). Y
san Agustín, refiriéndose al título que
se halla al inicio del salmo, un título
que en su versión latina reza: "Para
aquella que recibe la herencia",
explica: "Se trata, por consiguiente,
de la Iglesia, que recibe en herencia
la vida eterna por medio de nuestro
Señor Jesucristo, de modo que posee
a Dios mismo, se adhiere a él, y
encuentra en él su felicidad, de
acuerdo con lo que está escrito:
"Bienaventurados los mansos,
porque ellos heredarán la tierra" (Mt
5,4)" (Enarrationes in Psalmos, 5: CCL
38,1, 2‑3).

2. Como acontece a menudo en los
salmos de súplica dirigidos al Señor
para que libre a los fieles del mal,
son tres los personajes que entran en
escena en este salmo. El primero es
Dios (vv. 2‑7), el Tú por excelencia del
salmo, al que el orante se dirige con
confianza. Frente a las pesadillas de
una jornada dura y tal vez peligrosa,



destaca una certeza. El Señor es un
Dios coherente, riguroso en lo que
respecta a la injusticia y ajeno a
cualquier componenda con el mal:
"Tú no eres un Dios que ame la
maldad" (v. 5).

Una larga lista de personas malas —
el malvado, el arrogante, el
malhechor, el mentiroso, el
sanguinario y el traicionero— desfila
ante la mirada del Señor. Él es el Dios
santo y justo, y está siempre de parte
de quienes siguen los caminos de la
verdad y del amor, mientras que se
opone a quienes escogen "los
senderos que llevan al reino de las
sombras" (cf. Pr 2,18). Por eso el fiel
no se siente solo y abandonado al
afrontar la ciudad, penetrando en la
sociedad y en el torbellino de las
vicisitudes diarias.

3. En los versículos 8 y 9 de nuestra
oración matutina, el segundo
personaje, el orante, se presenta a sí



mismo con un Yo, revelando que toda
su persona está dedicada a Dios y a
su "gran misericordia". Está seguro
de que las puertas del templo, es
decir, el lugar de la comunión y de la
intimidad divina, cerradas para los
impíos, están abiertas de par en par
ante él. Él entra en el templo para
gozar de la seguridad de la
protección divina, mientras afuera el
mal domina y celebra sus aparentes
y efímeros triunfos.

La oración matutina en el templo
proporciona al fiel una fortaleza
interior que le permite afrontar un
mundo a menudo hostil. El Señor
mismo lo tomará de la mano y lo
guiará por las sendas de la ciudad,
más aún, le "allanará el camino",
como dice el salmista con una
imagen sencilla pero sugestiva. En el
original hebreo, esta serena
confianza se funda en dos términos
(hésed y sedaqáh): "misericordia o
fidelidad", por una parte, y "justicia o



salvación", por otra. Son las palabras
típicas para celebrar la alianza que
une al Señor con su pueblo y con
cada uno de sus fieles.

4. Por último, se perfila en el
horizonte la oscura figura del tercer
actor de este drama diario: son los 
enemigos, los malvados, que ya se
habían insinuado en los versículos
anteriores. Después del "Tú" de Dios
y del "Yo" del orante, viene ahora un
"Ellos" que alude a una masa hostil,
símbolo del mal del mundo (vv. 10 y
11). Su fisonomía se presenta sobre
la base de un elemento fundamental
en la comunicación social: la palabra.
Cuatro elementos —boca, corazón,
garganta y lengua— expresan la
radicalidad de la malicia que
encierran sus opciones. En su boca
no hay sinceridad, su corazón es
siempre perverso, su garganta es un
sepulcro abierto, que sólo quiere la
muerte, y su lengua es seductora,



pero "está llena de veneno
mortífero" (St 3, 8).

5. Después de este retrato crudo y
realista del perverso que atenta
contra el justo, el salmista invoca la
condena divina en un versículo (v.
11), que la liturgia cristiana omite,
queriendo así conformarse a la
revelación neotestamentaria del
amor misericordioso, el cual ofrece
incluso al malvado la posibilidad de
conversión.

La oración del salmista culmina en
un final lleno de luz y de paz (vv.
12‑13), después del oscuro perfil del
pecador que acaba de dibujar. Una
gran serenidad y alegría embarga a
quien es fiel al Señor. La jornada que
se abre ahora ante el creyente, aun
en medio de fatigas y ansias,
resplandecerá siempre con el sol de
la bendición divina. Al salmista, que
conoce a fondo el corazón y el estilo
de Dios, no le cabe la menor duda:



"Tú, Señor, bendices al justo y como
un escudo lo cubre tu favor" (v. 13).

SALMO 5

1 Del maestro de coro. Para flautas.
Salmo de David.

2 Señor, escucha mis palabras,

atiende a mis gemidos;

3 oye mi clamor, mi Rey y mi Dios,

porque te estoy suplicando.

4 Señor, de madrugada ya escuchas
mi voz:

por la mañana te expongo mi causa

y espero tu respuesta.

5 Tú no eres un Dios que ama la
maldad;

ningún impío será tu huésped,

6 ni los orgullosos podrán resistir



delante de tu mirada.

Tú detestas a los que hacen el mal

7 y destruyes a los mentirosos.

¡Al hombre sanguinario y traicionero

lo abomina el Señor!

8 Pero yo, por tu inmensa bondad,

llego hasta tu Casa,

y me postro ante tu santo Templo

con profundo temor.

9 Guíame, Señor, por tu justicia,

porque tengo muchos enemigos:

ábreme un camino llano.

10 En su boca no hay sinceridad,

su corazón es perverso;

su garganta es un sepulcro abierto,



aunque adulan con la lengua.

11 Castígalos, Señor, como culpables,

que fracasen sus intrigas;

expúlsalos por sus muchos crímenes,

porque se han rebelado contra ti.

12 Así se alegrarán los que en ti se
refugian

y siempre cantarán jubilosos;

tú proteges a los que aman tu
Nombre,

y ellos se llenarán de gozo.

13 Porque tú, Señor, bendices al
justo,

como un escudo lo cubre tu favor.

Sólo a Dios corresponde el honor y
la gloria. Miércoles 6 de junio de
2001



1Crónica 29

1. "Bendito eres, Señor, Dios de
nuestro padre Israel" (1Cro 29,10).
Este intenso cántico de alabanza, que
el primer libro de las Crónicas pone
en labios de David, nos hace revivir
el gran júbilo con que la comunidad
de la antigua alianza acogió los
grandes preparativos realizados con
vistas a la construcción del templo,
fruto del esfuerzo común del rey y de
tantos que colaboraron con él. Fue
una especie de competición de
generosidad, porque lo exigía una
morada que no era "para un hombre,
sino para el Señor Dios" (1Cro 29,1).

El Cronista, releyendo después de
siglos aquel acontecimiento, intuye
los sentimientos de David y de todo
el pueblo, su alegría y admiración
hacia los que habían dado su
contribución: "El pueblo se alegró
por estas ofrendas voluntarias;
porque de todo corazón las habían



ofrecido espontáneamente al Señor.
También el rey David tuvo un gran
gozo" (1Cro 29,9).

2. En ese contexto brota el cántico.
Sin embargo, sólo alude brevemente
a la satisfacción humana, para
centrar en seguida la atención en la
gloria de Dios: "Tuyos son, Señor, la
grandeza (...) y el reino". La gran
tentación que acecha siempre,
cuando se realizan obras para el
Señor, consiste en ponerse a sí
mismos en el centro, casi sintiéndose
acreedores de Dios. David, por el
contrario, lo atribuye todo al Señor.
No es el hombre, con su inteligencia
y su fuerza, el primer artífice de lo
que se ha llevado a cabo, sino Dios
mismo.

David expresa así la profunda
verdad según la cual todo es gracia.
En cierto sentido, cuanto se entrega
para el templo no es más que una
restitución, por lo demás sumamente



escasa, de lo que Israel ha recibido
en el inestimable don de la alianza
sellada por Dios con los padres. En
esa misma línea David atribuye al
Señor el mérito de todo lo que ha
constituido su éxito, tanto en el
campo militar como en el político y
económico. Todo viene de él.

3. De aquí brota el espíritu
contemplativo de estos versículos.
Parece que al autor del cántico no le
bastan las palabras para proclamar
la grandeza y el poder de Dios. Ante
todo lo contempla en la especial
paternidad que ha mostrado a Israel,
"nuestro padre". Este es el primer
título que exige alabanza "por los
siglos de los siglos".

Los cristianos, al recitar estas
palabras, no podemos menos de
recordar que esa paternidad se
reveló de modo pleno en la
encarnación del Hijo de Dios. Él, y
sólo él, puede hablar a Dios



llamándolo, en sentido propio y
afectuosamente, "Abbá" (Mc 14,36).
Al mismo tiempo, por el don del
Espíritu, se nos participa su filiación,
que nos hace "hijos en el Hijo". La
bendición del antiguo Israel por Dios
Padre cobra para nosotros la
intensidad que Jesús nos manifestó al
enseñarnos a llamar a Dios "Padre
nuestro".

4. Partiendo de la historia de la
salvación, la mirada del autor bíblico
se ensancha luego hasta el universo
entero, para contemplar la grandeza
de Dios creador: "Tuyo es cuanto hay
en cielo y tierra". Y también: "Tú eres
(...) soberano de todo". Como en el
salmo 8, el orante de nuestro cántico
alza la cabeza hacia la ilimitada
amplitud de los cielos; luego,
asombrado, extiende su mirada hacia
la inmensidad de la tierra, y lo ve
todo sometido al dominio del
Creador. ¿Cómo expresar la gloria de
Dios? Las palabras se atropellan, en



una especie de clímax místico:
grandeza, poder, gloria, esplendor,
majestad, y luego también poder y
fuerza.

Cuanto de hermoso y grande
experimenta el hombre debe
referirse a Aquel que es el origen de
todo y que lo gobierna todo. El
hombre sabe que cuanto posee es
don de Dios, como lo subraya David
al proseguir en el cántico: "Pues,
¿quién soy yo y quién es mi pueblo
para que podamos ofrecerte estos
donativos? Porque todo viene de ti, y
de tu mano te lo damos" (1Cro 29,14).

5. Esta convicción de que la realidad
es don de Dios nos ayuda a unir los
sentimientos de alabanza y de
gratitud del cántico con la
espiritualidad "oblativa" que la
liturgia cristiana nos hace vivir sobre
todo en la celebración eucarística. Es
lo que se desprende de la doble
oración con que el sacerdote ofrece



el pan y el vino destinados a
convertirse en el Cuerpo y la Sangre
de Cristo: "Bendito seas Señor, Dios
del universo, por este pan, fruto de la
tierra y del trabajo del hombre, que
recibimos de tu generosidad y ahora
te presentamos: él será para nosotros
pan de vida". Esa oración se repite
para el vino. Análogos sentimientos
nos sugieren tanto la Divina Liturgia
bizantina como el antiguo Canon
romano cuando, en la anámnesis
eucarística, expresan la conciencia
de ofrecer como don a Dios lo que
hemos recibido de él.

6. El cántico, contemplando la
experiencia humana de la riqueza y
del poder, nos brinda una última
aplicación de esta visión de Dios.
Esas dos dimensiones se
manifestaron mientras David
preparaba todo lo necesario para la
construcción del templo. Se le
presentaba como tentación lo que
constituye una tentación universal:



actuar como si fuéramos árbitros
absolutos de lo que poseemos,
enorgullecernos por ello y avasallar
a los demás. La oración de este
cántico impulsa al hombre a tomar
conciencia de su dimensión de
"pobre" que lo recibe todo.

Así pues, los reyes de esta tierra son
sólo una imagen de la realeza divina:
"Tuyo es el reino, Señor". Los ricos
no pueden olvidar el origen de sus
bienes. "De ti vienen la riqueza y la
gloria". Los poderosos deben saber
reconocer en Dios la fuente del
"poder y la fuerza". El cristiano está
llamado a leer estas expresiones
contemplando con júbilo a Cristo
resucitado, glorificado por Dios "por
encima de todo principado, potestad,
virtud y dominación" (Ef 1,21). Cristo
es el verdadero Rey del universo.

1Crónica,29

1 El rey David dijo a toda la
asamblea: «Mi hijo Salomón, el único



elegido por Dios, es todavía joven e
inexperto, mientras que la obra es
grande, porque este palacio no es
para los hombres, sino para Dios.

2 Por eso, con todas mis fuerzas he
preparado para la Casa de mi Dios,
oro para los objetos de oro, plata
para los de plata, bronce para los de
bronce, hierro para los de hierro,
madera para los de madera; y
también, piedras de ónix y de
engaste, piedras brillantes y de
varios colores, piedras preciosas de
toda clase y alabastro en
abundancia.

3 Más aún, lo que yo poseo
personalmente en oro y plata, lo
entrego por amor a la Casa de mi
Dios, además de todo lo que he
preparado para el Templo santo:

4 tres mil talentos de oro, en oro de
Ofir, y siete mil talentos de plata
finísima para recubrir las paredes de
los edificios



5 y para hacer los objetos de oro y
plata y todas las obras de orfebrería.
¿Quién de ustedes está dispuesto a
ofrecer sus dones al Señor con la
misma generosidad?».

6 Entonces los jefes de familia, los
jefes de las tribus de Israel, los jefes
de mil y de cien hombres, y los
encargados de las obras del rey,
entregaron espontáneamente sus
ofrendas,

7 y dieron para el servicio de la Casa
de Dios cinco mil talentos de oro,
diez mil dáricos, diez mil talentos de
plata, dieciocho mil talentos de
bronce y cien mil talentos de hierro.

8 Los que tenían piedras preciosas,
las entregaron en manos de Iejiel, el
gersonita, para el tesoro de la Casa
del Señor.

9 El pueblo se alegró por estas
ofrendas voluntarias, porque las
habían presentado al Señor de todo



corazón. Y también el rey David se
llenó de alegría.

10 Después David bendijo al Señor en
presencia de toda la asamblea,
diciendo: «¡Bendito seas, Señor, Dios
de nuestro padre Israel, desde
siempre y para siempre!

11 Tuya, Señor, es la grandeza, la
fuerza, la gloria, el esplendor y la
majestad; porque a ti pertenece todo
lo que hay en el cielo y en la tierra.
Tuyo, Señor, es el reino; tú te elevas
por encima de todo.

12 De ti proceden la riqueza y la
gloria; tú lo gobiernas todo, en tu
mano están el poder y la fuerza, es tu
mano la que engrandece y afianza
todas las cosas.

13 Por eso, Dios nuestro, te damos
gracias y alabamos tu Nombre
glorioso.



14 Porque ¿quién soy yo y quién es
mi pueblo, para que podamos
presentarte estas ofrendas
voluntarias? En realidad, todo viene
de ti y de tu mano procede lo que te
damos.

15 Nosotros somos extranjeros y
peregrinos delante de ti, como lo
fueron nuestros padres: nuestros
días sobre la tierra pasan como una
sombra, sin esperanza.

16 Señor, Dios nuestro, todas estas
riquezas que hemos preparado para
edificar una Casa a tu santo Nombre,
proceden de tu mano y todo es tuyo.

17 Yo sé, Dios mío, que tú sondeas el
corazón y amas la rectitud: por eso,
con rectitud de corazón, te he
ofrecido espontáneamente todas
estas cosas, y ahora veo con alegría
que el pueblo aquí presente te ofrece
sus dones generosamente.



18 Señor, Dios de nuestros padres
Abraham, Isaac e Israel, conserva
para siempre estos mismos
pensamientos en el corazón de tu
pueblo y dirige su corazón hacia ti.

19 Concede a mi hijo Salomón un
corazón íntegro, para que observe y
cumpla todos tus mandamientos, tus
testimonios y tus leyes, y edifique el
Templo que yo te he preparado».

20 Después David dijo a toda la
asamblea: «¡Bendigan al Señor, su
Dios!». Y toda la asamblea bendijo al
Señor, el Dios de sus padres, y se
postró delante del Señor y del rey.

21 Al día siguiente ofrecieron
sacrificios y holocaustos al Señor: mil
novillos, mil carneros y mil corderos,
con sus libaciones, y un gran número
de sacrificios por todo Israel.

22 Aquel día, comieron y bebieron
con gran alegría en la presencia del
Señor. Luego proclamaron como



segundo rey a Salomón, hijo de
David, y lo ungieron como príncipe
del Señor. Sadoc fue ungido como
sacerdote.

23 Salomón se sentó como rey en el
trono del Señor, en lugar de su padre
David. El prosperó y todo Israel le
obedeció.

24 Todos los jefes y guerreros, lo
mismo que todos los hijos del rey
David, juraron fidelidad al rey
Salomón.

25 El Señor engrandeció
sobremanera a Salomón a los ojos de
todo Israel, y le concedió un reinado
glorioso como nunca había tenido
ningún otro rey de Israel antes de él.

26 David, hijo de Jesé, había reinado
sobre todo Israel.

27 Cuarenta años duró su reinado
sobre Israel. Reinó siete años en
Hebrón y treinta y tres en Jerusalén.



28 Murió después de una dichosa
vejez, lleno de años, de riqueza y de
gloria, y le sucedió su hijo Salomón.

29 Los hechos del rey David, desde el
primero hasta el último, están
escritos en las Crónicas de Samuel, el
vidente, en las de Natán, el profeta, y
en las de Gad, el vidente,

30 con todo lo referente a su reinado
y a sus hazañas, y a las vicisitudes
que le sobrevinieron a él, a Israel y a
todos los reinos de aquellas regiones.

El Señor proclama solemnemente
su palabra. Miércoles 13 de junio de
2001

Salmo 28

1. Algunos estudiosos consideran el
salmo 28, que acabamos de
proclamar, como uno de los textos
más antiguos del Salterio. Es fuerte la
imagen que lo sostiene en su
desarrollo poético y orante: en



efecto, se trata de la descripción
progresiva de una tempestad. Se
indica en el original hebraico con un
vocablo, qol, que significa
simultáneamente "voz" y "trueno".
Por eso algunos comentaristas titulan
este texto: "el salmo de los siete
truenos", a causa del número de
veces que resuena en él ese vocablo.
En efecto, se puede decir que el
salmista concibe el trueno como un
símbolo de la voz divina que, con su
misterio trascendente e inalcanzable,
irrumpe en la realidad creada hasta
estremecerla y asustarla, pero que en
su significado más íntimo es palabra
de paz y armonía. El pensamiento va
aquí al capítulo 12 del cuarto
evangelio, donde la muchedumbre
escucha como un trueno la voz que
responde a Jesús desde el cielo (cf. Jn
12,28‑29).

La Liturgia de las Horas, al proponer
el salmo 28 para la plegaria de
Laudes, nos invita a tomar una



actitud de profunda y confiada
adoración de la divina Majestad.

2. Son dos los momentos y los lugares
a los que el cantor bíblico nos lleva.
Ocupa el centro (vv. 3‑9) la
representación de la tempestad que
se desencadena a partir de "las aguas
torrenciales" del Mediterráneo. Las
aguas marinas, a los ojos del hombre
de la Biblia, encarnan el caos que
atenta contra la belleza y el
esplendor de la creación, hasta
corroerla, destruirla y abatirla. Así,
al observar la tempestad que arrecia,
se descubre el inmenso poder de
Dios. El orante ve que el huracán se
desplaza hacia el norte y azota la
tierra firme. Los altísimos cedros del
monte Líbano y del monte Siryón,
llamado a veces Hermón, son
descuajados por los rayos y parecen
saltar bajo los truenos como
animales asustados. Los truenos se
van acercando, atraviesan toda la



Tierra Santa y bajan hacia el sur,
hasta las estepas desérticas de Cadés.

3. Después de este cuadro de fuerte
movimiento y tensión se nos invita a
contemplar, por contraste, otra
escena que se representa al inicio y
al final del salmo (vv. 1‑2 y 9b‑11). Al
temor y al miedo se contrapone
ahora la glorificación adorante de
Dios en el templo de Sión.

Hay casi un canal de comunicación
que une el santuario de Jerusalén y
el santuario celestial: en estos dos
ámbitos sagrados hay paz y se eleva
la alabanza a la gloria divina. Al
ruido ensordecedor de los truenos
sigue la armonía del canto litúrgico;
el terror da paso a la certeza de la
protección divina. Ahora Dios "se
sienta por encima del aguacero (...)
como rey eterno" (v. 10), es decir,
como el Señor y el Soberano
supremo de toda la creación.



4. Ante estos dos cuadros antitéticos,
el orante es invitado a hacer una
doble experiencia. En primer lugar,
debe descubrir que el hombre no
puede comprender y dominar el
misterio de Dios, expresado con el
símbolo de la tempestad. Como canta
el profeta Isaías, el Señor, a
semejanza del rayo o la tempestad,
irrumpe en la historia sembrando el
pánico en los malvados y en los
opresores. Bajo la intervención de su
juicio, los adversarios soberbios son
descuajados como árboles azotados
por un huracán o como cedros
destrozados por los rayos divinos (cf. 
Is 14,7‑8).

Desde esta perspectiva resulta
evidente lo que un pensador
moderno, Rudolph Otto, definió lo 
tremendum de Dios, es decir, su
trascendencia inefable y su presencia
de juez justo en la historia de la
humanidad. Esta cree vanamente
que puede oponerse a su poder



soberano. También María exaltará en
el Magníficat este aspecto de la
acción de Dios: "Él hace proezas con
su brazo: dispersa a los soberbios de
corazón, derriba del trono a los
poderosos" (Lc 1,51‑52).

5. Con todo, el salmo nos presenta
otro aspecto del rostro de Dios: el que
se descubre en la intimidad de la
oración y en la celebración de la
liturgia. Según el pensador citado, es
lo fascinosum de Dios, es decir, la
fascinación que emana de su gracia,
el misterio del amor que se derrama
sobre el fiel, la seguridad serena de
la bendición reservada al justo.
Incluso ante el caos del mal, ante las
tempestades de la historia y ante la
misma cólera de la justicia divina, el
orante se siente en paz, envuelto en
el manto de protección que la
Providencia ofrece a quien alaba a
Dios y sigue sus caminos. En la
oración se conoce que el Señor desea
verdaderamente dar la paz.



En el templo se calma nuestra
inquietud y desaparece nuestro
terror; participamos en la liturgia
celestial con todos "los hijos de Dios",
ángeles y santos. Y por encima de la
tempestad, semejante al diluvio
destructor de la maldad humana, se
alza el arco iris de la bendición
divina, que recuerda "la alianza
perpetua entre Dios y toda alma
viviente, toda carne que existe sobre
la tierra" (Gn 9,16).

Este es el principal mensaje que
brota de la relectura "cristiana" del
salmo. Si los siete "truenos" de
nuestro salmo representan la voz de
Dios en el cosmos, la expresión más
alta de esta voz es aquella con la cual
el Padre, en la teofanía del bautismo
de Jesús, reveló su identidad más
profunda de "Hijo amado" (Mc 1,11 y
paralelos). San Basilio escribe: "Tal
vez, más místicamente, "la voz del
Señor sobre las aguas" resonó
cuando vino una voz de las alturas



en el bautismo de Jesús y dijo: "Este
es mi Hijo amado". En efecto,
entonces el Señor aleteaba sobre
muchas aguas, santificándolas con el
bautismo. El Dios de la gloria tronó
desde las alturas con la voz alta de su
testimonio (...). Y también se puede
entender por "trueno" el cambio que,
después del bautismo, se realiza a
través de la gran "voz" del
Evangelio" (Homilías sobre los
salmos: PG 30,359).

Salmo 28

1 ¡Aclamen al Señor, hijos de Dios,

aclamen al gloria y el poder del
Señor!

2 ¡Aclamen la gloria del hombre del
Señor,

adórenlo al manifestarse su
santidad!

3 ¡La voz del Señor sobre las aguas!



El Dios de la gloria hace oír su
trueno:

el Señor está sobre las aguas
torrenciales.

4 ¡La voz del Señor es potente,

la voz del Señor es majestuosa!

5 La voz del Señor parte los cedros,

el Señor parte los cedros del Líbano;

6 hace saltar al Líbano como a un
novillo

y al Sirión como a un toro salvaje.

7 La voz del Señor lanza llamas de
fuego;

8 la voz del Señor hace temblar el
desierto,

el Señor hace temblar el desierto de
Cades.



9 La voz del Señor retuerce las
encinas,

el Señor arrasa las selvas.

En su Templo, todos dicen: «¡Gloria!».

10 El Señor tiene su trono sobre las
aguas celestiales,

el Señor se sienta en su trono de Rey
eterno.

11 El Señor fortalece a su pueblo,

el Señor bendice a su pueblo con la
paz.

El Señor entra en su templo.
Miércoles 20 de junio de 2001

Salmo 23

1. El antiguo canto del pueblo de
Dios, que acabamos de escuchar,
resonaba ante el templo de
Jerusalén. Para poder descubrir con
claridad el hilo conductor que



atraviesa este himno es necesario
tener muy presentes tres
presupuestos fundamentales. El
primero atañe a la verdad de la
creación: Dios creó el mundo y es su
Señor. El segundo se refiere al juicio
al que somete a sus criaturas:
debemos comparecer ante su
presencia y ser interrogados sobre
nuestras obras. El tercero es el
misterio de la venida de Dios: viene
en el cosmos y en la historia, y desea
tener libre acceso, para entablar con
los hombres una relación de
profunda comunión. Un
comentarista moderno ha escrito: "Se
trata de tres formas elementales de
la experiencia de Dios y de la
relación con Dios; vivimos por obra
de Dios, en presencia de Dios y
podemos vivir con Dios" (G. Ebeling, 
Sobre los Salmos, Brescia 1973, p. 97).

2. A estos tres presupuestos
corresponden las tres partes del
salmo 23, que ahora trataremos de



profundizar, considerándolas como
tres paneles de un tríptico poético y
orante. La primera es una breve
aclamación al Creador, al cual
pertenece la tierra, incluidos sus
habitantes (vv. 1‑2). Es una especie
de profesión de fe en el Señor del
cosmos y de la historia. En la antigua
visión del mundo, la creación se
concebía como una obra
arquitectónica: Dios funda la tierra
sobre los mares, símbolo de las aguas
caóticas y destructoras, signo del
límite de las criaturas, condicionadas
por la nada y por el mal. La realidad
creada está suspendida sobre este
abismo, y es la obra creadora y
providente de Dios la que la conserva
en el ser y en la vida.

3. Desde el horizonte cósmico la
perspectiva del salmista se restringe
al microcosmos de Sión, "el monte
del Señor". Nos encontramos ahora
en el segundo cuadro del salmo (vv.
3‑6). Estamos ante el templo de



Jerusalén. La procesión de los fieles
dirige a los custodios de la puerta
santa una pregunta de ingreso:
"¿Quién puede subir al monte del
Señor? ¿Quién puede estar en el
recinto sacro?". Los sacerdotes ‑como
acontece también en algunos otros
textos bíblicos llamados por los
estudiosos "liturgias de ingreso" (cf. 
Sal 14; Is 33,14‑16; Mi 6,6‑8)‑
responden enumerando las
condiciones para poder acceder a la
comunión con el Señor en el culto.
No se trata de normas meramente
rituales y exteriores, que es preciso
observar, sino de compromisos
morales y existenciales, que es
necesario practicar. Es casi un
examen de conciencia o un acto
penitencial que precede la
celebración litúrgica.

4. Son tres las exigencias planteadas
por los sacerdotes. Ante todo, es
preciso tener "manos inocentes y
corazón puro". "Manos" y "corazón"



evocan la acción y la intención, es
decir, todo el ser del hombre, que se
ha de orientar radicalmente hacia
Dios y su ley. La segunda exigencia es
"no mentir", que en el lenguaje
bíblico no sólo remite a la sinceridad,
sino sobre todo a la lucha contra la
idolatría, pues los ídolos son falsos
dioses, es decir, "mentira". Así se
reafirma el primer mandamiento del
Decálogo, la pureza de la religión y
del culto. Por último, se presenta la
tercera condición, que atañe a las
relaciones con el prójimo: "No jurar
contra el prójimo en falso". Como es
sabido, en una civilización oral como
la del antiguo Israel, la palabra no
podía ser instrumento de engaño;
por el contrario, era el símbolo de
relaciones sociales inspiradas en la
justicia y la rectitud.

5. Así llegamos al tercer cuadro, que
describe indirectamente el ingreso
festivo de los fieles en el templo para
encontrarse con el Señor (vv. 7‑10).



En un sugestivo juego de
llamamientos, preguntas y
respuestas, se presenta la revelación
progresiva de Dios, marcada por tres
títulos solemnes: "Rey de la gloria;
Señor valeroso, héroe de la guerra; y
Señor de los ejércitos". A las puertas
del templo de Sión, personificadas, se
las invita a alzar los dinteles para
acoger al Señor que va a tomar
posesión de su casa.

El escenario triunfal, descrito por el
salmo en este tercer cuadro poético,
ha sido utilizado por la liturgia
cristiana de Oriente y Occidente para
recordar tanto el victorioso descenso
de Cristo a los infiernos, del que
habla la primera carta de san Pedro
(cf. 1P 3,19), como la gloriosa
ascensión del Señor resucitado al
cielo (cf. Hch 1,9‑10). El mismo salmo
se sigue cantando, en coros que se
alternan, en la liturgia bizantina la
noche de Pascua, tal como lo
utilizaba la liturgia romana al final



de la procesión de Ramos, el segundo
domingo de Pasión. La solemne
liturgia de la apertura de la Puerta
santa durante la inauguración del
Año jubilar nos permitió revivir con
intensa emoción interior los mismos
sentimientos que experimentó el
salmista al cruzar el umbral del
antiguo templo de Sión.

6. El último título: "Señor de los
ejércitos", no tiene, como podría
parecer a primera vista, un carácter
marcial, aunque no excluye una
referencia a los ejércitos de Israel.
Por el contrario, entraña un valor
cósmico: el Señor, que está a punto
de encontrarse con la humanidad
dentro del espacio restringido del
santuario de Sión, es el Creador, que
tiene como ejército todas las estrellas
del cielo, es decir, todas las criaturas
del universo que le obedecen. En el
libro del profeta Baruc se lee:
"Brillan las estrellas en su puesto de
guardia, llenas de alegría; las llama él



y dicen: "Aquí estamos". Y brillan
alegres para su Hacedor" (Ba
3,34‑35). El Dios infinito,
todopoderoso y eterno, se adapta a la
criatura humana, se le acerca para
encontrarse con ella, escucharla y
entrar en comunión con ella. Y la
liturgia es la expresión de este
encuentro en la fe, en el diálogo y en
el amor.

SALMO 23

1 Del Señor es la tierra y todo lo que
hay en ella,

el mundo y todos sus habitantes

2 porque él la fundó sobre los mares,

él la afirmó sobre las corrientes del
océano.

3 ¿Quién podrá subir a la Montaña
del Señor

y permanecer en su recinto sagrado?



4 El que tiene las manos limpias

y puro el corazón;

el que no rinde culto a los ídolos

ni jura falsamente:

5 él recibirá la bendición del Señor,

la recompensa de Dios, su Salvador.

6 Así son los que buscan al Señor,

los que buscan tu rostro, Dios de
Jacob.

7 ¡Puertas, levanten sus dinteles,

levántense, puertas eternas,

para que entre el Rey de la gloria!

8 ¡Y quién es ese Rey de la gloria?

Es el Señor, el fuerte, el poderoso,

el Señor poderoso no los combates.



9 ¡Puertas, levanten sus dinteles,

levántense, puertas eternas,

para que entre el Rey de la gloria!

10 ¿Y quién es ese Rey de la gloria?

El Rey de la gloria

es el Señor de los ejércitos.

Dios castiga y salva. Miércoles 25 de
julio de 2001

Tobías, 13

1. "Ensalzaré a mi Dios, rey del
cielo" (Tb 13,9). El que pronuncia
estas palabras, en el cántico recién
proclamado, es el anciano Tobit, del
que el Antiguo Testamento traza una
breve historia edificante en el libro
que toma el nombre de su hijo,
Tobías.

Para comprender plenamente el
sentido de este himno, es preciso



tener presentes las páginas
narrativas que lo preceden. La
historia está ambientada entre los
israelitas exiliados en Nínive. En
ellos piensa el autor sagrado, que
escribe muchos siglos después, para
ponerlos como ejemplo a sus
hermanos y hermanas en la fe
dispersos en medio de un pueblo
extranjero y tentados de abandonar
las tradiciones de sus padres. Así, el
retrato de Tobit y de su familia se
ofrece como un programa de vida. Él
es el hombre que, a pesar de todo,
permanece fiel a las normas de la ley
y, en particular, a la práctica de la
limosna. Tiene la desgracia de
quedarse pobre y ciego, pero no
pierde la fe. Y la respuesta de Dios no
tarda en llegar, por medio del ángel
Rafael, que guía al joven Tobías en
un viaje peligroso, procurándole un
matrimonio feliz y, por último,
curando la ceguera de su padre
Tobit.



El mensaje es claro: quien hace el
bien, sobre todo abriendo su corazón
a las necesidades del prójimo, agrada
al Señor, y, aunque sea probado,
experimentará al fin su
benevolencia.

2. En este trasfondo resaltan las
palabras de nuestro himno. Invitan a
mirar a lo alto, a "Dios que vive
eternamente", a su reino que "dura
por los siglos". A partir de esta
mirada dirigida a Dios se desarrolla
un breve esbozo de teología de la
historia, en el que el autor sagrado
trata de responder al interrogante
que se plantea el pueblo de Dios
disperso y probado: ¿por qué Dios
nos trata así? La respuesta alude al
mismo tiempo a la justicia y a la
misericordia divina: "Él nos azota
por nuestros delitos, pero se
compadecerá de nuevo" (v. 5).

El castigo aparece así como una
especie de pedagogía divina, en la



que, sin embargo, la misericordia
tiene siempre la última palabra: "Él
azota y se compadece, hunde hasta el
abismo y saca de él" (v. 2).

Por tanto, podemos fiarnos
absolutamente de Dios, que no
abandona jamás a su criatura. Más
aún, las palabras del himno llevan a
una perspectiva que atribuye un
significado salvífico incluso a la
situación de sufrimiento,
convirtiendo el exilio en una ocasión
para testimoniar las obras de Dios:
"Dadle gracias, israelitas, ante los
gentiles, porque él nos dispersó entre
ellos. Proclamad allí su
grandeza" (vv. 3‑4).

3. Desde esta invitación a leer el
exilio en clave providencial nuestra
meditación puede ensancharse hasta
la consideración del sentido
misteriosamente positivo que asume
la condición de sufrimiento cuando
se vive en el abandono al designio de



Dios. Diversos pasajes del Antiguo
Testamento ya delinean este tema.
Basta pensar en la historia que narra
el libro del Génesis acerca de José,
vendido por sus hermanos y
destinado a ser en el futuro su
salvador (cf. Gn 37,2‑36). Y no
podemos olvidar el libro de Job. Aquí
sufre incluso el hombre inocente, el
cual sólo logra explicarse su drama
recurriendo a la grandeza y la
sabiduría de Dios (cf. Jb 42,1‑6).

Para nosotros, que leemos desde una
perspectiva cristiana estos pasajes
del Antiguo Testamento, el único
punto de referencia es la cruz de
Cristo, en la que encuentra una
respuesta profunda el misterio del
dolor en el mundo.

4. El himno de Tobit invita a la
conversión a los pecadores que han
sido castigados por sus delitos (cf. v.
5) y les abre la perspectiva
maravillosa de una conversión



"recíproca" de Dios y del hombre: "Si
os convertís a él de todo corazón y
con toda el alma, siendo sinceros con
él, él se convertirá a vosotros y no os
ocultará su rostro" (v. 6). Es muy
elocuente el uso de la misma palabra
‑"conversión"‑ aplicada a la criatura
y a Dios, aunque con significado
diverso.

Si el autor del cántico piensa tal vez
en los beneficios que acompañan la
"vuelta" de Dios, o sea, su favor
renovado al pueblo, nosotros
debemos pensar sobre todo, a luz del
misterio de Cristo, en el don que
consiste en Dios mismo. El hombre
tiene necesidad de Dios antes que de
sus dones. El pecado es una tragedia,
no tanto porque nos atrae los
castigos de Dios, cuanto porque lo
aleja de nuestro corazón.

5. Por tanto, el cántico dirige nuestra
mirada al rostro de Dios, considerado
como Padre, y nos invita a la



bendición y a la alabanza: "Él es
nuestro Dios y Señor, nuestro
Padre" (v. 4). En estas palabras se
alude a la "filiación" especial que
Israel experimenta como don de la
alianza y que prepara el misterio de
la encarnación del Hijo de Dios. En
Jesús resplandecerá entonces este
rostro del Padre y se revelará su
misericordia sin límites.

Bastaría pensar en la parábola del
Padre misericordioso narrada por el
evangelista san Lucas. A la
conversión del hijo pródigo no sólo
corresponde el perdón del Padre,
sino también un abrazo de infinita
ternura, acompañado por la alegría y
la fiesta: "Estando él todavía lejos, le
vio su padre y, conmovido, corrió, se
echó a su cuello y le besó" (Lc 15,20).
Las expresiones de nuestro cántico
siguen la misma línea de esta
conmovedora imagen evangélica. Y
de ahí brota la necesidad de alabar y
dar gracias a Dios: "Veréis lo que



hará con vosotros; le daréis gracias a
boca llena; bendeciréis al Señor de la
justicia y ensalzaréis al Rey de los
siglos" (v. 7).

Tobías, 13

1 Y Tobit dijo: «¡Bendito sea Dios, que
vive eternamente, y bendito sea su
reino!

2 Porque él castiga y tiene
compasión, hace bajar hasta el
Abismo y hace subir de la gran
Perdición, sin que nadie escape de su
mano.

3 ¡Celébrenlo ustedes, israelitas,
delante de todas las naciones! Porque
él los ha dispersado en medio de
ellas,

4 pero allí les ha mostrado su
grandeza. Exáltenlo ante todos los
vivientes porque él es nuestro Señor,
nuestro Dios y nuestro Padre, él es
Dios por todos los siglos.



5 Él los castiga por sus iniquidades,
pero tendrá compasión de todos
ustedes. y los congregará de entre
todas las naciones por donde han
sido dispersados.

6 Si vuelven a él de todo corazón y
con toda el alma, practicando la
verdad en su presencia, él se volverá
a ustedes y no les ocultará más su
rostro.

7 Miren lo que ha hecho con ustedes
y celébrenlo en alta voz. Bendigan al
Señor de la justicia y glorifiquen al
Rey de los siglos.

8 Yo lo celebro en el país del
destierro, y manifiesto su fuerza y su
grandeza a un pueblo pecador.
¡Conviértanse, pecadores, y
practiquen la justicia en su
presencia! ¡Quién sabe si él no les
será favorable y tendrá misericordia
de ustedes!



9 Yo glorifico a mi Dios, el Rey del
cielo, y mi alma proclama
gozosamente su grandeza.

10 Que todos lo celebren en
Jerusalén: Jerusalén, Ciudad santa,
Dios te castigó por las obras de tus
hijos, pero volverá a compadecerse
de los hijos de los justos.

11 Alaba dignamente al Señor y
bendice el Rey de los siglos, para que
su Templo sea reconstruido con
alegría,

12 para que Dios alegre en ti a todos
los desterrados y muestre su amor a
todos los desdichados, por los siglos
de los siglos.

13 Brillará una luz resplandeciente
hasta los confines de la tierra;
pueblos numerosos llegarán a ti
desde lejos, y los habitantes de todos
los extremos de la tierra vendrán
hacia tu santo Nombre, con las
manos llenas de ofrendas para el Rey



del Cielo. Todas las generaciones
manifestarán en ti su alegría, y el
nombre de la ciudad elegida
permanecerá para siempre.

14 ¡Malditos sean los que te insulten,
malditos los que te destruyan, los
que derriben tus murallas, los que
echen por tierra tus torres y los que
incendien tus casas! Pero ¡benditos
para siempre los que te edifiquen!

15 Entonces tú te alegrarás y te
regocijarás por los hijos de los justos,
porque todos ellos serán congregados
y bendecirán al Señor de los siglos.
¡Felices los que te aman, felices los
que se alegran por tu paz!

16 ¡Felices los que se afligieron por
tus desgracias, porque se alegrarán
en ti y verán para siempre toda tu
felicidad! ¡Bendice, alma mía, al
Señor, el gran Rey,

17 porque Jerusalén será
reconstruida, y también su Templo



por todos los siglos! ¡Feliz de mí, si
queda alguien de mi descendencia
para ver tu gloria y celebrar al Rey
del cielo! Las puertas de Jerusalén
serán hechas de zafiro y esmeralda, y
todos sus muros, de piedras
preciosas; las torres de Jerusalén
serán construidas de oro, y sus
baluartes, de oro puro. Las calles de
Jerusalén serán pavimentadas de
rubíes y de piedras de Ofir;

18 las puertas de Jerusalén
resonarán con cantos de alegría; y
todas sus casas dirán: ¡Aleluya!
¡Bendito sea el Dios de Israel! Y los
elegidos bendecirán el Nombre
santo, por los siglos de los siglos».

El salmo 32, un himno a la
providencia de Dios. Miércoles 8 de
agosto de 2001

Salmo 32

1. El salmo 32, dividido en 22
versículos, tantos cuantas son las



letras del alfabeto hebraico, es un
canto de alabanza al Señor del
universo y de la historia. Está
impregnado de alegría desde sus
primeras palabras: "Aclamad, justos,
al Señor, que merece la alabanza de
los buenos. Dad gracias al Señor con
la cítara, tocad en su honor el arpa
de diez cuerdas; cantadle un cántico
nuevo, acompañando los vítores con
bordones" (vv. 1‑3). Por tanto, esta
aclamación (tern'ah) va acompañada
de música y es expresión de una voz
interior de fe y esperanza, de
felicidad y confianza. El cántico es
"nuevo", no sólo porque renueva la
certeza en la presencia divina dentro
de la creación y de las situaciones
humanas, sino también porque
anticipa la alabanza perfecta que se
entonará el día de la salvación
definitiva, cuando el reino de Dios
llegue a su realización gloriosa.

San Basilio, considerando
precisamente el cumplimiento final



en Cristo, explica así este pasaje:
"Habitualmente se llama "nuevo" a lo
insólito o a lo que acaba de nacer. Si
piensas en el modo de la encarnación
del Señor, admirable y superior a
cualquier imaginación, cantas
necesariamente un cántico nuevo e
insólito. Y si repasas con la mente la
regeneración y la renovación de toda
la humanidad, envejecida por el
pecado, y anuncias los misterios de la
resurrección, también entonces
cantas un cántico nuevo e
insólito" (Homilía sobre el salmo 32,
2: PG 29, 327). En resumidas cuentas,
según san Basilio, la invitación del
salmista, que dice: "Cantad al Señor
un cántico nuevo", para los creyentes
en Cristo significa: "Honrad a Dios,
no según la costumbre antigua de la
"letra", sino según la novedad del
"espíritu". En efecto, quien no valora
la Ley exteriormente, sino que
reconoce su "espíritu", canta un
"cántico nuevo"" (ib.).



2. El cuerpo central del himno está
articulado en tres partes, que forman
una trilogía de alabanza. En la
primera (cf. vv. 6‑9) se celebra la
palabra creadora de Dios. La
arquitectura admirable del universo,
semejante a un templo cósmico, no
surgió y ni se desarrolló a
consecuencia de una lucha entre
dioses, como sugerían ciertas
cosmogonías del antiguo Oriente
Próximo, sino sólo gracias a la
eficacia de la palabra divina.
Precisamente como enseña la
primera página del Génesis: "Dijo
Dios... Y así fue" (cf. Gn 1). En efecto,
el salmista repite: "Porque él lo dijo,
y existió; él lo mandó, y surgió" (Sal
32,9).

El orante atribuye una importancia
particular al control de las aguas
marinas, porque en la Biblia son el
signo del caos y el mal. El mundo, a
pesar de sus límites, es conservado
en el ser por el Creador, que, como



recuerda el libro de Job, ordena al
mar detenerse en la playa: "¡Llegarás
hasta aquí, no más allá; aquí se
romperá el orgullo de tus olas!" (Jb
38, 11).

3. El Señor es también el soberano de
la historia humana, como se afirma
en la segunda parte del salmo 32, en
los versículos 10‑15. Con vigorosa
antítesis se oponen los proyectos de
las potencias terrenas y el designio
admirable que Dios está trazando en
la historia. Los programas humanos,
cuando quieren ser alternativos,
introducen injusticia, mal y
violencia, en contraposición con el
proyecto divino de justicia y
salvación. Y, a pesar de sus éxitos
transitorios y aparentes, se reducen a
simples maquinaciones, condenadas
a la disolución y al fracaso.

En el libro bíblico de los Proverbios
se afirma sintéticamente: "Muchos
proyectos hay en el corazón del



hombre, pero sólo el plan de Dios se
realiza" (Pr 19,21). De modo
semejante, el salmista nos recuerda
que Dios, desde el cielo, su morada
trascendente, sigue todos los
itinerarios de la humanidad, incluso
los insensatos y absurdos, e intuye
todos los secretos del corazón
humano.

"Dondequiera que vayas, hagas lo
que hagas, tanto en las tinieblas
como a la luz del día, el ojo de Dios te
mira", comenta san Basilio (Homilía
sobre el salmo 32, 8: PG 29, 343). Feliz
será el pueblo que, acogiendo la
revelación divina, siga sus
indicaciones de vida, avanzando por
sus senderos en el camino de la
historia. Al final sólo queda una cosa:
"El plan del Señor subsiste por
siempre; los proyectos de su corazón,
de edad en edad" (Sal 32,11).

4. La tercera y última parte del Salmo
(vv. 16‑22) vuelve a tratar, desde dos



perspectivas nuevas, el tema del
señorío único de Dios sobre la
historia humana. Por una parte,
invita ante todo a los poderosos a no
engañarse confiando en la fuerza
militar de los ejércitos y la caballería;
por otra, a los fieles, a menudo
oprimidos, hambrientos y al borde
de la muerte, los exhorta a esperar
en el Señor, que no permitirá que
caigan en el abismo de la
destrucción. Así, se revela la función
también "catequística" de este salmo.
Se transforma en una llamada a la fe
en un Dios que no es indiferente a la
arrogancia de los poderosos y se
compadece de la debilidad de la
humanidad, elevándola y
sosteniéndola si tiene confianza, si se
fía de él, y si eleva a él su súplica y su
alabanza.

"La humildad de los que sirven a
Dios —explica también san Basilio—
muestra que esperan en su
misericordia. En efecto, quien no



confía en sus grandes empresas, ni
espera ser justificado por sus obras,
tiene como única esperanza de
salvación la misericordia de
Dios" (Homilía sobre el salmo 32, 10: 
PG 29, 347).

5. El Salmo concluye con una
antífona que es también el final del
conocido himno Te Deum: "Que tu
misericordia, Señor, venga sobre
nosotros, como lo esperamos de ti" (v.
22). La gracia divina y la esperanza
humana se encuentran y se abrazan.
Más aún, la fidelidad amorosa de
Dios (según el valor del vocablo
hebraico original usado aquí, hésed),
como un manto, nos envuelve,
calienta y protege, ofreciéndonos
serenidad y proporcionando un
fundamento seguro a nuestra fe y a
nuestra esperanza.

SALMO 32

1 Aclamen, justos, al Señor;



es propio de los buenos alabarlo.

2 Alaben al Señor con la cítara,

toquen en su honor el arpa de diez
cuerdas;

3 entonen para él un canto nuevo,

toquen con arte, profiriendo
aclamaciones.

4 Porque la palabra del Señor es
recta

y él obra siempre con lealtad;

5 él ama la justicia y el derecho,

y la tierra está llena de su amor.

6 La palabra del Señor hizo el cielo,

y el aliento de su boca, los ejércitos
celestiales;

7 él encierra en un cántaro las aguas
del mar



y pone en un depósito las olas del
océano.

8 Que toda la tierra tema al Señor,

y tiemblen ante él los habitantes del
mundo;

9 porque él lo dijo, y el mundo
existió,

él dio una orden, y todo subsiste.

10 El Señor frustra el designio de las
naciones

y deshace los planes de los pueblos,

11 pero el designio del Señor
permanece para siempre,

y sus planes, a lo largo de las
generaciones.

12 ¡Feliz la nación cuyo Dios es el
Señor,



el pueblo que él se eligió como
herencia!

13 El Señor observa desde el cielo

y contempla a todos los hombres;

14 él mira desde su trono

a todos los habitantes de la tierra;

15 modela el corazón de cada uno

y conoce a fondo todas sus acciones.

16 El rey no vence por su mucha
fuerza

ni se libra el guerrero por su gran
vigor;

17 de nada sirven los caballos para la
victoria:

a pesar de su fuerza no pueden
salvar.

18 Los ojos del Señor están fijos
sobre sus fieles,



sobre los que esperan en su
misericordia,

19 para librar sus vidas de la muerte

y sustentarlos en el tiempo de
indigencia.

20 Nuestra alma espera en el Señor;

él es nuestra ayuda y nuestro escudo.

21 Nuestro corazón se regocija en él:

nosotros confiamos en su santo
Nombre.

22 Señor, que tu amor descienda
sobre nosotros,

conforme a la esperanza que
tenemos en ti.

Malicia del pecador, bondad del
Señor. Miércoles 22 de agosto de
2001

Salmo 35



1. Cada persona, al iniciar una
jornada de trabajo y de relaciones
humanas, puede adoptar dos
actitudes fundamentales: elegir el
bien o ceder al mal. El salmo 35, que
acabamos de escuchar, presenta
precisamente estas dos posturas
antitéticas. Algunos, muy temprano,
ya desde antes de levantarse, traman
proyectos inicuos; otros, por el
contrario, buscan la luz de Dios,
"fuente de la vida" (cf. v. 10). Al
abismo de la malicia del malvado se
opone el abismo de la bondad de
Dios, fuente viva que apaga la sed y
luz que ilumina al fiel.

Por eso, son dos los tipos de hombres
descritos en la oración del salmo que
acabamos de proclamar y que la 
Liturgia de las Horas nos propone
para las Laudes del miércoles de la
primera semana.

2. El primer retrato que el salmista
nos presenta es el del pecador (cf. vv.



2‑5). En su interior —como dice el
original hebreo— se encuentra el
"oráculo del pecado" (v. 2). La
expresión es fuerte. Hace pensar en
una palabra satánica, que, en
contraste con la palabra divina,
resuena en el corazón y en la lengua
del malvado.

En él el mal parece tan connatural a
su realidad íntima, que aflora en
palabras y obras (cf. vv. 3‑4). Pasa sus
jornadas eligiendo "el mal camino",
comenzando ya de madrugada,
cuando aún está "acostado" (v. 5),
hasta la noche, cuando está a punto
de dormirse. Esta elección constante
del pecador deriva de una opción
que implica toda su existencia y
engendra muerte.

3. Pero al salmista le interesa sobre
todo el otro retrato, en el que desea
reflejarse: el del hombre que busca el
rostro de Dios (cf. vv. 6‑13). Eleva un
auténtico himno al amor divino (cf.



vv. 6‑11), que concluye pidiendo ser
liberado de la atracción oscura del
mal y envuelto para siempre por la
luz de la gracia.

Este canto presenta una verdadera
letanía de términos que celebran los
rasgos del Dios de amor: gracia,
fidelidad, justicia, juicio, salvación,
sombra de tus alas, abundancia,
delicias, vida y luz.

Conviene subrayar, en particular,
cuatro de estos rasgos divinos,
expresados con términos hebreos
que tienen un valor más intenso que
los correspondientes en las
traducciones de las lenguas
modernas.

4. Ante todo está el término hésed,
"gracia", que es a la vez fidelidad,
amor, lealtad y ternura. Es uno de los
términos fundamentales para exaltar
la alianza entre el Señor y su pueblo.
Y es significativo que se repita 127
veces en el Salterio, más de la mitad



de todas las veces que esta palabra
aparece en el resto del Antiguo
Testamento.

Luego viene el término 'emunáh, que
deriva de la misma raíz de amén, la
palabra de la fe, y significa
estabilidad, seguridad y fidelidad
inquebrantable.

Sigue, a continuación, el término 
sedaqáh, la "justicia", que tiene un
significado fundamentalmente
salvífico: es la actitud santa y
providente de Dios que, con su
intervención en la historia, libra a
sus fieles del mal y de la injusticia.

Por último, encontramos el término 
mishpát, el "juicio", con el que Dios
gobierna sus criaturas, inclinándose
hacia los pobres y oprimidos, y
doblegando a los arrogantes y
prepotentes.

Se trata de cuatro palabras
teológicas, que el orante repite en su



profesión de fe, mientras sale a los
caminos del mundo, con la seguridad
de que tiene a su lado al Dios
amoroso, fiel, justo y salvador.

5. Además de los diversos títulos con
los que exalta a Dios, el salmista
utiliza dos imágenes sugestivas. Por
una parte, la abundancia de
alimento, que hace pensar ante todo
en el banquete sagrado que se
celebraba en el templo de Sión con la
carne de las víctimas de los
sacrificios.

También están la fuente y el torrente,
cuyas aguas no sólo apagan la sed de
la garganta seca, sino también la del
alma (cf. vv. 9‑10;Sal 41,2‑3; 62,2‑6).
El Señor sacia y apaga la sed del
orante, haciéndolo partícipe de su
vida plena e inmortal.

La otra imagen es la del símbolo de la
luz: "tu luz nos hace ver la luz" (v.
10). Es una luminosidad que se
irradia, casi "en cascada", y es un



signo de la revelación de Dios a su
fiel. Así aconteció a Moisés en el
Sinaí (cf. Ex 34,29‑30) y así sucede
también al cristiano en la medida en
que "con el rostro descubierto,
reflejando como en un espejo la
gloria del Señor, se va
transformando en esa misma
imagen" (cf. 2Co 3,18).

En el lenguaje de los salmos "ver la
luz del rostro de Dios" significa
concretamente encontrar al Señor en
el templo, donde se celebra la
plegaria litúrgica y se escucha la
palabra divina. También el cristiano
hace esta experiencia cuando celebra
las alabanzas del Señor al inicio de la
jornada, antes de afrontar los
caminos, no siempre rectos, de la
vida diaria.

SALMO 35

1 Del maestro de coro. De David, el
servidor del Señor.



2 El pecado habla al impío

en el fondo de su corazón;

para él no hay temor de Dios,

3 porque se mira con tan buenos ojos

que no puede descubrir ni aborrecer
su culpa.

4 Las palabras de su boca son
maldad y traición;

dejó de ser sensato y de practicar el
bien;

5 en su lecho, sólo piensa hacer el
mal,

se obstina en el camino del crimen

y no reprueba al malvado.

6 Tu misericordia, Señor, llega hasta
el cielo,

tu fidelidad hasta las nubes.



7 Tu justicia es como las altas
montañas,

tus juicios, como un océano inmenso.

Tú socorres a los hombres y a las
bestias:

8 ¡qué inapreciable es tu
misericordia, oh Dios!

Por eso los hombres se refugian a la
sombra de tus alas.

9 Se sacian con la abundancia de tu
casa,

les das de beber del torrente de tus
delicia.

10 En ti está la fuente de la vida,

y por tu luz vemos la luz.

11 Extiende tu gracia sobre los que te
reconocen,



y tu justicia sobre los rectos del
corazón.

12 ¡Que el pie del orgulloso no me
alcance

ni me derribe la mano del malvado!

13 Miren cómo cayeron los
malhechores:

fueron derribados, y ya no podrán
levantarse.

El Señor, creador del mundo,
protege a su pueblo. Miércoles 29 de
agosto de 2001

Judit 16,1‑17

1. El cántico de alabanza que
acabamos de proclamar (cf. Jdt
16,1‑17) se atribuye a Judit, una
heroína que fue el orgullo de todas
las mujeres de Israel, porque le tocó
manifestar el poder liberador de Dios
en un momento dramático de la vida
de su pueblo. La liturgia de Laudes



sólo nos hace rezar algunos
versículos de su cántico, que nos
invitan a celebrar, elevando cantos
de alabanza con tambores y cítaras,
al Señor, "quebrantador de
guerras" (v. 2).

Esta última expresión, que define el
auténtico rostro de Dios, amante de
la paz, nos introduce en el contexto
donde nació el himno. Se trata de
una victoria conseguida por los
israelitas de un modo muy
sorprendente, por obra de Dios, que
intervino para evitarles una derrota
inminente y total.

2. El autor sagrado reconstruye ese
evento varios siglos después, para
dar a sus hermanos y hermanas en la
fe, que sentían la tentación del
desaliento en una situación difícil, un
ejemplo que los animara. Así, refiere
lo que aconteció a Israel cuando
Nabucodonosor, irritado por la
oposición de este pueblo frente a sus



deseos de expansión y a sus
pretensiones de idolatría, envió al
general Holofernes con la precisa
misión de doblegarlo y aniquilarlo.
Nadie debía resistir a él, que
reivindicaba los honores de un dios.
Y su general, compartiendo su
presunción, se había burlado de la
advertencia, que se le había hecho,
de no atacar a Israel porque
equivaldría a atacar a Dios mismo.

En el fondo, el autor sagrado quiere
reafirmar precisamente este
principio, para fortalecer en la
fidelidad al Dios de la alianza a los
creyentes de su tiempo: hay que
confiar en Dios. El auténtico enemigo
que Israel debe temer no son los
poderosos de esta tierra, sino la
infidelidad al Señor. Esta lo priva de
la protección de Dios y lo hace
vulnerable. En cambio, el pueblo,
cuando es fiel, puede contar con el
poder mismo de Dios, "admirable en
su fuerza, invencible" (v. 13).



3. Este principio queda
espléndidamente ilustrado por toda
la historia de Judit. El escenario es
una tierra de Israel ya invadida por
los enemigos. El cántico refleja el
dramatismo de ese momento:
"Vinieron los asirios de los montes
del norte, vinieron con tropa
innumerable; su muchedumbre
obstruía los torrentes, y sus caballos
cubrían las colinas" (v. 3). Se subraya
con sarcasmo la efímera jactancia del
enemigo: "Hablaba de incendiar mis
tierras, de pasar mis jóvenes a
espada, de estrellar contra el suelo a
los lactantes, de entregar como botín
a mis niños y de dar como presa a
mis doncellas" (v. 4).

La situación descrita en las palabras
de Judit se asemeja a otras vividas
por Israel, en las que la salvación
había llegado cuando parecía todo
perdido. ¿No se había producido así
también la salvación del Éxodo, al
atravesar de forma prodigiosa el mar



Rojo? Del mismo modo ahora el
asedio por obra de un ejército
numeroso y poderoso elimina toda
esperanza. Pero todo ello no hace
más que poner de relieve la fuerza
de Dios, que se manifiesta protector
invencible de su pueblo.

4. La obra de Dios resulta tanto más
luminosa cuanto que no recurre a un
guerrero o a un ejército. Como en
otra ocasión, en el tiempo de Débora,
había eliminado al general cananeo
Sísara por medio de Yael, una mujer
(Jc 4,17‑21), así ahora se sirve de
nuevo de una mujer inerme para
salir en auxilio de su pueblo en
dificultad. Judit, con la fuerza de su
fe, se aventura a ir al campamento
enemigo, deslumbra con su belleza al
caudillo y lo elimina de forma
humillante. El cántico subraya
fuertemente este dato: "El Señor
omnipotente por mano de mujer los
anuló. Que no fue derribado su
caudillo por jóvenes guerreros, ni le



hirieron hijos de titanes, ni altivos
gigantes le vencieron; le subyugó
Judit, hija de Merarí, con sólo la
hermosura de su rostro" (Jdt 16,5‑6).

La figura de Judit se convertirá luego
en arquetipo que permitirá, no sólo a
la tradición judía, sino también a la
cristiana, poner de relieve la
predilección de Dios por lo que se
considera frágil y débil, pero que
precisamente por eso es elegido para
manifestar la potencia divina.
También es una figura ejemplar para
expresar la vocación y la misión de la
mujer, llamada, al igual que el
hombre, de acuerdo con sus rasgos
específicos, a desempeñar un papel
significativo en el plan de Dios

Algunas expresiones del libro de
Judit pasarán, más o menos
íntegramente, a la tradición
cristiana, que verá en la heroína
judía una de las prefiguraciones de
María. ¿No se escucha un eco de las



palabras de Judit cuando María, en el
Magníficat, canta: "Derriba del trono
a los poderosos y enaltece a los
humildes" (Lc 1,52)? Así se
comprende el hecho de que la
tradición litúrgica, familiar tanto a
los cristianos de Oriente como a los
de Occidente, suele atribuir a la
madre de Jesús expresiones referidas
a Judit, como las siguientes: "Tú eres
la gloria de Jerusalén, tú la alegría de
Israel, tú eres el orgullo de nuestra
raza" (Jdt 15,9).

5. El cántico de Judit, partiendo de la
experiencia de la victoria, concluye
con una invitación a elevar a Dios un
cantar nuevo, reconociéndolo
"grande y glorioso". Al mismo
tiempo, se exhorta a todas las
criaturas a mantenerse sometidas a
Aquel que con su palabra ha hecho
todas las cosas y con su espíritu las
ha forjado. ¿Quién puede resistir a la
voz de Dios? Judit lo recuerda con
gran énfasis: frente al Creador y



Señor de la historia, los montes,
desde sus cimientos, serán sacudidos;
las rocas se fundirán como cera (cf. 
Jdt 16, 15). Son metáforas eficaces
para recordar que todo es "nada"
frente al poder de Dios. Y, sin
embargo, este cántico de victoria no
quiere infundir temor, sino consolar.
En efecto, Dios utiliza su poder
invencible para sostener a sus fieles:
"Con aquellos que te temen te
muestras tú siempre propicio" (Jdt
16,15).

Judit 16,1‑17

1 Judit dijo: «¡Entonen un canto a mi
Dios con tamboriles, canten al Señor
con címbalos; compongan en su
honor un salmo de alabanza,
glorifiquen e invoquen su Nombre!

2 Porque el Señor es un Dios que
pone fin a las guerras: él estableció
su campamento en medio del pueblo
y me libró de mis perseguidores.



3 De las montañas del norte llegó
Asiria, avanzó con un ejército
innumerable: sus tropas obstruyeron
los valles y su caballería cubrió las
colinas.

4 Amenazó con incendiar mis
territorios y pasar a mis jóvenes al
filo de la espada, con estrellar a mis
pequeños contra el suelo y entregar a
mis niños como presa y a mis
muchachas como botín.

5 ¡Pero el Señor todopoderoso los
eliminó por la mano de una mujer!

6 Su jefe no fue abatido por jóvenes
guerreros, ni lo golpearon hijos de
titanes, ni lo atacaron enormes
gigantes: lo desarmó Judit, la hija de
Merarí, con la hermosura de su
rostro.

7 Ella se quitó su ropa de luto, para
exaltar a los afligidos de Israel:



8 se ajustó el cabello con una
diadema, se puso ropa de lino para
seducirlo.

9 Sus sandalias deslumbraron los
ojos del guerrero, su hermosura le
cautivó el corazón... ¡y la espada le
cortó la cabeza!

10 Los persas temblaron por su
audacia y los medos se turbaron por
su temeridad,

11 Entonces mi pueblo humillado
gritó de alegría y los otros se
llenaron de espanto; mis débiles
lanzaron gritos de triunfo y ellos
quedaron aterrados; mi pueblo alzó
su voz y ellos se dieron a la fuga.

12 Hijos de jóvenes mujeres los
traspasaron, los acribillaron como a
esclavos fugitivos: ¡todos perecieron
en el combate de mi Señor!



13 Cantaré a mi Dios un canto nuevo:
¡Señor, tú eres grande y glorioso,
admirable por tu poder e invencible!

14 Que te sirvan todas las criaturas,
porque tú lo dijiste y fueron hechas,
enviaste tu espíritu y él las formó, y
nadie puede resistir a tu voz.

15 Las montañas y las aguas se
sacudieron desde sus cimientos, las
rocas se derretirán como cera en tu
presencia, pero tú siempre te
muestras propicio con aquellos que
te temen.

16 Poco vale un sacrificio de aroma
agradable y menos aún toda la grasa
ofrecida en holocausto, pero el que
teme al Señor será grande para
siempre.

17 ¡Ay de las naciones que se
levantan contra mi pueblo! El Señor
todopoderoso los castigará en el día
del Juicio: pondrá en su carne fuego



y gusanos, y gemirán de dolor
eternamente».

El Señor, rey del universo.
Miércoles 5 de septiembre de 2001

Salmo 46

1. "El Señor, el Altísimo, es rey
grande sobre toda la tierra". Esta
aclamación inicial se repite, con
diversos matices, a lo largo del salmo
46, que acabamos de escuchar. Se
trata de un himno a Dios, Señor del
universo y de la historia: "Dios es el
rey del mundo (...). Dios reina sobre
las naciones" (vv. 8‑9).

Este himno al Señor, rey del mundo y
de la humanidad, al igual que otras
composiciones semejantes que
recoge el Salterio (cf. Sal 92;95‑98),
supone un clima de celebración
litúrgica. Por eso, nos encontramos
en el corazón espiritual de la
alabanza de Israel, que se eleva al
cielo desde el templo, el lugar en



donde el Dios infinito y eterno se
revela y se encuentra con su pueblo.

2. Seguiremos este canto de alabanza
gozosa en sus momentos
fundamentales, como dos olas que
avanzan hacia la playa del mar.
Difieren en el modo de considerar la
relación entre Israel y las naciones.
En la primera parte del salmo la
relación es de dominación: Dios "nos
somete los pueblos y nos sojuzga las
naciones" (v. 4); por el contrario, en
la segunda parte la relación es de
asociación: "los príncipes de los
gentiles se reúnen con el pueblo del
Dios de Abraham" (v. 10). Así pues, se
nota un gran progreso.

En la primera parte (cf. vv. 2‑6) se
dice: "Pueblos todos batid palmas,
aclamad a Dios con gritos de
júbilo" (v. 2). El centro de este
aplauso jubiloso es la figura
grandiosa del Señor supremo, al que
se atribuyen tres títulos gloriosos:



"altísimo, grande y terrible" (v. 3),
que exaltan la trascendencia divina,
el primado absoluto en el ser y la
omnipotencia. También Cristo
resucitado exclamará: "Me ha sido
dado todo poder en el cielo y en la
tierra" (Mt 28,18).

3. Dentro del señorío universal de
Dios sobre todos los pueblos de la
tierra (cf. v. 4), el orante destaca su
presencia particular en Israel, el
pueblo de la elección divina, "el
predilecto", la herencia más valiosa y
apreciada por el Señor (cf. v. 5). Por
consiguiente, Israel se siente objeto
de un amor particular de Dios, que se
ha manifestado con la victoria
obtenida sobre las naciones hostiles

Durante la batalla, la presencia del
Arca de la alianza entre las tropas de
Israel les garantizaba la ayuda de
Dios; después de la victoria, el Arca
subía al monte Sión (cf. Sal 67,19) y
todos proclamaban: "Dios asciende



entre aclamaciones; el Señor, al son
de trompetas" (Sal 46, 6).

4. El segundo momento del salmo (cf.
vv. 7‑10) está abierto a otra ola de
alabanza y de canto jubiloso: "Tocad
para Dios, tocad; tocad para nuestro
rey, tocad; (...) tocad con
maestría" (vv. 7‑8). También aquí se
alaba al Señor sentado en el trono en
la plenitud de su realeza (cf. v. 9).
Este trono se define "sagrado",
porque es inaccesible para el hombre
limitado y pecador. Pero también es
trono celestial el Arca de la alianza
presente en la zona más sagrada del
templo de Sión. De ese modo el Dios
lejano y trascendente, santo e
infinito, se hace cercano a sus
criaturas, adaptándose al espacio y al
tiempo (cf. 1R 8,27. 30).

5. El salmo concluye con una nota
sorprendente por su apertura
universalista: "Los príncipes de los
gentiles se reúnen con el pueblo del



Dios de Abraham" (v. 10). Se remonta
a Abraham, el patriarca que no sólo
está en el origen de Israel, sino
también de otras naciones. Al pueblo
elegido que desciende de él se le ha
encomendado la misión de hacer que
todas las naciones y todas las
culturas converjan en el Señor,
porque él es Dios de la humanidad
entera. Proviniendo de oriente y
occidente se reunirán entonces en
Sión para encontrarse con este rey de
paz y amor, de unidad y fraternidad
(cf. Mt 8,11). Como esperaba el
profeta Isaías, los pueblos hostiles
entre sí serán invitados a arrojar a
tierra las armas y a convivir bajo el
único señorío divino, bajo un
gobierno regido por la justicia y la
paz (cf. Is 2,2‑5). Los ojos de todos
contemplarán la nueva Jerusalén, a
la que el Señor "asciende" para
revelarse en la gloria de su
divinidad. Será "una muchedumbre
inmensa, que nadie podría contar, de
toda nación, razas, pueblos y lenguas



(...). Todos gritaban a gran voz: "La
salvación es de nuestro Dios, que está
sentado en el trono, y del
Cordero"" (Ap 7,9‑10).

6. La carta a los Efesios ve la
realización de esta profecía en el
misterio de Cristo redentor cuando
afirma, dirigiéndose a los cristianos
que no provenían del judaísmo:
"Recordad cómo en otro tiempo
vosotros, los gentiles según la carne,
(...) estabais a la sazón lejos de Cristo,
excluidos de la ciudadanía de Israel y
extraños a las alianzas de la
Promesa, sin esperanza y sin Dios en
el mundo. Mas ahora, en Cristo Jesús,
vosotros, los que en otro tiempo
estabais lejos, habéis llegado a estar
cerca por la sangre de Cristo. Porque
él es nuestra paz: el que de los dos
pueblos hizo uno, derribando el
muro que los separaba, la
enemistad" (Ef 2,11‑14).



Así pues, en Cristo la realeza de Dios,
cantada por nuestro salmo, se ha
realizado en la tierra con respecto a
todos los pueblos. Una homilía
anónima del siglo VIII comenta así
este misterio: "Hasta la venida del
Mesías, esperanza de las naciones,
los pueblos gentiles no adoraron a
Dios y no conocieron quién era. Y
hasta que el Mesías los rescató, Dios
no reinó en las naciones por medio
de su obediencia y de su culto. En
cambio, ahora Dios, con su Palabra y
su Espíritu, reina sobre ellas, porque
las ha salvado del engaño y se ha
ganado su amistad" (Palestino
anónimo, Homilía árabe cristiana del
siglo VIII, Roma 1994, p. 100).

SALMO 46

1 Del maestro de coro. De los hijos de
Coré. Salmo.

2 Aplaudan, todos los pueblos,

aclamen a Dios con gritos de alegría;



3 porque el Señor, el Altísimo, es
temible,

es el soberano de toda la tierra.

4 Él puso a los pueblos bajo nuestro
yugo,

y a las naciones bajo nuestros pies;

5 él eligió para nosotros una
herencia,

que es el orgullo de Jacob, su
predilecto.

6 Dios asciende entre aclamaciones,

asciende al sonido de trompetas.

7 Canten, canten a nuestro Dios,

canten, canten a nuestro Rey:

8 Dios es el Rey de toda la tierra,

cántenle un hermoso himno.

9 Dios reina sobre las naciones,



Dios se sienta en su trono sagrado.

10 Los nobles de los pueblos se
reúnen

con el pueblo del Dios de Abraham:

de Dios son los poderosos de la tierra,

y él se ha elevado inmensamente.

Oración de la mañana en el
sufrimiento. Miércoles 19 de
septiembre de 2001

Salmo 56

1. Es una noche tenebrosa, en la que
merodean fieras voraces. El orante
está esperando que despunte el alba,
para que la luz venza la oscuridad y
los miedos. Este es el telón de fondo
del salmo 56, sobre el que hoy vamos
a reflexionar: un canto nocturno que
prepara al orante para la llegada de
la luz de la aurora, esperada con
ansia, a fin de poder alabar al Señor
con alegría (cf. vv. 9‑12). En efecto, el



Salmo pasa de la dramática
lamentación dirigida a Dios a la
esperanza serena y a la acción de
gracias gozosa, expresada con las
palabras que resonarán también más
adelante, en otro salmo (cf. Sal
107,2‑6).

En la práctica, se trata del paso del
miedo a la alegría, de la noche al día,
de una pesadilla a la serenidad, de la
súplica a la alabanza. Es una
experiencia que describe con
frecuencia el Salterio: "Cambiaste mi
luto en danzas; me desataste el sayal
y me has vestido de fiesta; te cantará
mi alma sin callarse. Señor, Dios mío,
te daré gracias por siempre" (Sal
29,12‑13).

2. Por tanto, son dos los momentos
del salmo 56 que estamos meditando.
El primero se refiere a la experiencia
del miedo ante el asalto del mal que
intenta herir al justo (cf. vv. 2‑7). En
el centro de la escena hay leones



preparados para el ataque. Muy
pronto esta imagen se transforma en
un símbolo bélico, delineado con
lanzas, flechas y espadas. El orante se
siente asaltado por una especie de
escuadrón de la muerte. En torno a él
ronda una banda de cazadores, que
tiende redes y cava fosas para
capturar a su presa. Pero este clima
de tensión desaparece en seguida. En
efecto, ya al inicio (cf. v. 2) aparece el
símbolo protector de las alas divinas,
que aluden concretamente al Arca de
la alianza con los querubines alados,
es decir, a la presencia de Dios entre
los fieles en el templo santo de Sión.

3. El orante pide insistentemente a
Dios que mande desde el cielo a sus
mensajeros, a los cuales atribuye los
nombres emblemáticos de
"Fidelidad" y "Gracia" (v. 4),
cualidades propias del amor salvífico
de Dios. Por eso, aunque lo
atemorizan el rugido terrible de las
fieras y la perfidia de los



perseguidores, el fiel en su interior
permanece sereno y confiado, como
Daniel en la fosa de los leones (cf.Dn
6,17‑25).

La presencia del Señor no tarda en
mostrar su eficacia, mediante el
castigo de los enemigos: estos caen
en la fosa que habían cavado para el
justo (cf. v. 7). Esa confianza en la
justicia divina, siempre viva en el
Salterio, impide el desaliento y la
rendición ante la prepotencia del
mal. Más tarde o más temprano,
Dios, que desmonta las
maquinaciones de los impíos
haciéndoles tropezar en sus mismos
proyectos malvados, se pone de parte
del fiel.

4. Así llegamos al segundo momento
del Salmo, el de la acción de gracias
(cf. vv. 8‑12). Hay un pasaje que
brilla por su intensidad y belleza: "Mi
corazón está firme, Dios mío, mi
corazón está firme. Voy a cantar y a



tocar: despierta, gloria mía;
despertad cítara y arpa, despertaré a
la aurora" (vv. 8‑9). Las tinieblas ya
se han disipado: el alba de la
salvación se ha acercado gracias al
canto del orante.

El salmista, al aplicarse a sí mismo
esta imagen, tal vez traduce con los
términos de la religiosidad bíblica,
rigurosamente monoteísta, el uso de
los sacerdotes egipcios o fenicios
encargados de "despertar a la
aurora", es decir, de hacer que
volviera a aparecer el sol,
considerado una divinidad benéfica.
Alude también a la costumbre de
colgar y velar los instrumentos
musicales en tiempo de luto y prueba
(cf. Sal 136,2) y de "despertarlos" con
el sonido festivo en el tiempo de la
liberación y de la alegría. Así pues, la
liturgia hace brotar la esperanza: se
dirige a Dios invitándolo a acercarse
nuevamente a su pueblo y a escuchar
su súplica. A menudo en el Salterio el



alba es el momento en que Dios
escucha, después de una noche de
oración.

5. Así, el Salmo concluye con un
cántico de alabanza dirigido al Señor,
que actúa con sus dos grandes
cualidades salvíficas, ya citadas con
términos diferentes en la primera
parte de la súplica (cf. v. 4). Ahora
aparecen, casi personificadas, la
Bondad y la Fidelidad divina, las
cuales inundan los cielos con su
presencia y son como la luz que
brilla en la oscuridad de las pruebas
y de las persecuciones (cf. v. 11). Por
este motivo, en la tradición cristiana
el salmo 56 se ha transformado en
canto del despertar a la luz y a la
alegría pascual, que se irradia en el
fiel eliminando el miedo a la muerte
y abriendo el horizonte de la gloria
celestial.

6. San Gregorio de Nisa descubre en
las palabras de este salmo una



especie de descripción típica de lo
que acontece en toda experiencia
humana abierta al reconocimiento
de la sabiduría de Dios. "Me salvó
‑exclama‑ habiéndome cubierto con
la sombra de la nube del Espíritu, y
los que me habían pisoteado han
quedado humillados" (Sui titoli dei
Salmi, Roma 1994, p. 183).

Refiriéndose luego a las expresiones
finales del Salmo, donde se dice:
"Elévate sobre el cielo, Dios mío, y
llene la tierra tu gloria", concluye:
"En la medida en que la gloria de
Dios se extiende sobre la tierra,
aumentada por la fe de los que son
salvados, las potencias celestiales,
exultando por nuestra salvación,
alaban a Dios" (ib., p. 184).

SALMO 56

1 Del maestro de coro. «No
destruyas». De David. Mictán. Cuando
huyendo de Saúl, se escondió en la
cueva.



2 Ten piedad de mí, Dios mío, ten
piedad,

porque mi alma se refugia en ti;

yo me refugio a la sombra de tus alas

hasta que pase la desgracia.

3 Invocaré a Dios, el Altísimo,

al Dios que lo hace todo por mí:

4 él me enviará la salvación desde el
cielo

y humillará a los que me atacan.

¡Que Dios envíe su amor y su
fidelidad!

5 Yo estoy tendido en medio de
leones

que devoran con avidez a los
hombres;

sus dientes son lanzas y flechas,



su lengua, una espada afilada.

6 ¡Levántate, Dios, por encima del
cielo,

y que tu gloria cubra toda la tierra!

7 Ellos tendieron una red a mi paso,

para que yo sucumbiera;

cavaron una fosa ante mí,

pero cayeron en ella.

8 Mi corazón está firme.

Dios mío, mi corazón está firme.

Voy a cantar al son de instrumentos:

9 ¡despierta, alma mía!

¡Despierten, arpa y cítara,

para que yo despierte a la aurora!

10 Te alabaré en medio de los
pueblos, Señor,



te cantaré entre las naciones,

11 porque tu misericordia se eleva
hasta el cielo,

y tu fidelidad hasta las nubes.

12 ¡Levántate, Dios, por encima del
cielo,

y que tu gloria cubra toda la tierra!

Dios libera y congrega a su pueblo
en la alegría. Miércoles 10 de
octubre de 2001

Jeremías 31

1. "Escuchad, pueblos, la palabra del
Señor; anunciadla en las islas
remotas" (Jr 31,10). ¿Qué noticia está
a punto de darse con estas solemnes
palabras de Jeremías, que hemos
escuchado en el cántico recién
proclamado? Se trata de una noticia
consoladora y no por casualidad los
capítulos que la contienen (cf. 30 y
31) se suelen llamar "Libro de la



consolación". El anuncio atañe
directamente al antiguo Israel, pero
ya permite entrever de alguna
manera el mensaje evangélico.

El núcleo de este anuncio es el
siguiente: "El Señor redimió a Jacob,
lo rescató de una mano más
fuerte" (Jr 31,11). El trasfondo
histórico de estas palabras está
constituido por un momento de
esperanza experimentado por el
pueblo de Dios, más o menos un siglo
después de que el norte del país, en
el año 722 a. C., hubiera sido
ocupado por el poder asirio. Ahora,
en el tiempo del profeta, la reforma
religiosa del rey Josías expresa un
regreso del pueblo a la alianza con
Dios y enciende la esperanza de que
el tiempo del castigo haya concluido.
Toma cuerpo la perspectiva de que el
norte pueda volver a la libertad e
Israel y Judá vuelvan a la unidad.
Todos, incluyendo las "islas remotas",
deberán ser testigos de este



maravilloso acontecimiento: Dios,
pastor de Israel, está a punto de
intervenir. Había permitido la
dispersión de su pueblo y ahora
viene a congregarlo.

2. La invitación a la alegría se
desarrolla con imágenes que causan
una profunda impresión. Es un
oráculo que hace soñar. Describe un
futuro en el que los exiliados
"vendrán con aclamaciones" y no
sólo volverán a encontrar el templo
del Señor, sino también todos los
bienes: el trigo, el vino, el aceite y los
rebaños de ovejas y vacas. La Biblia
no conoce un espiritualismo
abstracto. La alegría prometida no
afecta sólo a lo más íntimo del
hombre, pues el Señor cuida de la
vida humana en todas sus
dimensiones. Jesús mismo subrayará
este aspecto, invitando a sus
discípulos a confiar en la Providencia
también con respecto a las
necesidades materiales (cf. Mt



6,25‑34). Nuestro cántico insiste en
esta perspectiva. Dios quiere hacer
feliz al hombre entero. La condición
que prepara para sus hijos se
expresa con el símbolo del "huerto
regado" (Jr 31,12), imagen de lozanía
y fecundidad. Dios convierte su
tristeza en gozo, los alimenta con
enjundia (cf. v. 14) y los sacia de
bienes, hasta el punto de que brotan
espontáneos el canto y la danza. Será
un júbilo incontenible, una alegría de
todo el pueblo.

3. La historia nos dice que este sueño
no se hizo realidad entonces. Y no
porque Dios no haya cumplido su
promesa: el responsable de esa
decepción fue una vez más el pueblo,
con su infidelidad. El mismo libro de
Jeremías se encarga de demostrarlo
con el desarrollo de una profecía que
resulta dolorosa y dura, y lleva
progresivamente a algunas de las
fases más tristes de la historia de
Israel. No sólo no volverán los



exiliados del norte, sino que incluso
Judá será ocupada por
Nabucodonosor en el año 587 a.C.
Entonces comenzarán días amargos,
cuando, en las orillas de Babilonia,
deberán colgar las cítaras en los
sauces (cf. Sal 136,2). En su corazón
no podrán tener ánimo como para
cantar ante el júbilo de sus verdugos;
nadie se puede alegrar si se ve
obligado al exilio abandonando su
patria, la tierra donde Dios ha puesto
su morada.

4. Con todo, la invitación a la alegría
que caracteriza este oráculo no
pierde su significado. En efecto, sigue
válida la motivación última sobre la
cual se apoya: la expresan sobre todo
algunos intensos versículos, que
preceden a los que nos presenta la 
Liturgia de las Horas. Es preciso
tenerlos muy presentes mientras se
leen las manifestaciones de alegría
de nuestro cántico.



Describen con palabras vibrantes el
amor de Dios a su pueblo. Indican un
pacto irrevocable: "Con amor eterno
te he amado" (Jr 31,3). Cantan la
efusión paterna de un Dios que a
Efraím lo llama su primogénito y lo
colma de ternura: "Salieron entre
llantos, y los guiaré con
consolaciones; yo los guiaré a las
corrientes de aguas, por caminos
llanos para que no tropiecen, pues yo
soy el Padre de Israel" (Jr 31,9).
Aunque la promesa no se pudo
realizar por entonces a causa de la
infidelidad de los hijos, el amor del
Padre permanece en toda su
impresionante ternura.

5. Este amor constituye el hilo de oro
que une las fases de la historia de
Israel, en sus alegrías y en sus
tristezas, en sus éxitos y en sus
fracasos. El amor de Dios no falla;
incluso el castigo es expresión de ese
amor, asumiendo un significado
pedagógico y salvífico.



Sobre la roca firme de este amor, la
invitación a la alegría de nuestro
cántico evoca un futuro de Dios que,
aunque se retrase, llegará tarde o
temprano, no obstante todas las
fragilidades de los hombres. Este
futuro se ha realizado en la nueva
alianza con la muerte y la
resurrección de Cristo y con el don
del Espíritu. Sin embargo, tendrá su
pleno cumplimiento cuando el Señor
vuelva al final de los tiempos. A la
luz de estas certezas, el "sueño" de
Jeremías sigue siendo una
oportunidad histórica real,
condicionada a la fidelidad de los
hombres, y sobre todo una meta
final, garantizada por la fidelidad de
Dios y ya inaugurada por su amor en
Cristo.

Así pues, leyendo este oráculo de
Jeremías, debemos dejar que resuene
en nosotros el evangelio, la buena
nueva promulgada por Cristo en la
sinagoga de Nazaret (cf. Lc 4,16‑21).



La vida cristiana está llamada a ser
un verdadero "júbilo", que sólo
nuestro pecado puede poner en
peligro. Al poner en nuestros labios
estas palabras de Jeremías, la 
Liturgia de las Horas nos invita a
enraizar nuestra vida en Cristo,
nuestro Redentor (cf. Jr 31,11) y a
buscar en él el secreto de la
verdadera alegría en nuestra vida
personal y comunitaria.

Jeremías 31

1 En aquel tiempo –oráculo del
Señor– yo seré el Dios de todas las
familias de Israel y ellos serán mi
Pueblo.

2 Así habla el Señor: Halló gracia en
el desierto el pueblo que escapó de la
espada; Israel camina hacia su
descanso.

3 De lejos se le apareció el Señor: Yo
te amé con un amor eterno, por eso
te atraje con fidelidad.



4 De nuevo te edificaré y serás
reedificada, virgen de Israel; de
nuevo te adornarás con tus
tamboriles y saldrás danzando
alegremente;

5 de nuevo plantarás viñas sobre los
montes de Samaría: los que las
planten tendrán los primeros frutos.

6 Porque llega el día en que los vigías
gritarán sobre la montaña de Efraím:
«¡De pie, subamos a Sión, hacia el
Señor, nuestro Dios!».

7 Porque así habla el Señor: ¡Griten
jubilosos por Jacob, aclamen a la
primera de las naciones! Háganse
oír, alaben y digan: «¡El Señor ha
salvado a su pueblo, al resto de
Israel!».

8 Yo los hago venir del país del Norte
y los reúno desde los extremos de la
tierra; hay entre ellos ciegos y
lisiados, mujeres embarazadas y



parturientas: ¡es una gran asamblea
la que vuelve aquí!

9 Habían partido llorando, pero yo
los traigo llenos de consuelo; los
conduciré a los torrentes de agua por
un camino llano, donde ellos no
tropezarán. Porque yo soy un padre
para Israel y Efraím es mi
primogénito.

10 ¡Escuchen, naciones, la palabra
del Señor, anúncienla en las costas
más lejanas! Digan: «El que dispersó
a Israel lo reunirá, y lo cuidará como
un pastor a su rebaño».

11 Porque el Señor ha rescatado a
Jacob, lo redimió de una mano más
fuerte que él.

12 Llegarán gritando de alegría a la
altura de Sión, afluirán hacia los
bienes del Señor, hacia el trigo, el
vino nuevo y el aceite, hacia las crías
de ovejas y de vacas. Sus almas serán



como un jardín bien regado y no
volverán a desfallecer.

13 Entonces la joven danzará
alegremente, los jóvenes y los viejos
se regocijarán; yo cambiaré su duelo
en alegría, los alegraré y los
consolaré de su aflicción.

14 Colmaré a los sacerdotes con la
grasa de las víctimas, y mi pueblo se
saciará de mis bienes –oráculo del
Señor–.

15 Así habla el Señor: ¡Escuchen! En
Ramá se oyen lamentos, llantos de
amargura: es Raquel que llora a sus
hijos; ella no quiere ser consolada,
porque ya no existen.

16 Así habla el Señor: Reprime tus
sollozos, ahoga tus lágrimas, porque
tu obra recibirá su recompensa –
oráculo del Señor– y ellos volverán
del país enemigo.



17 Sí, hay esperanza para tu futuro –
oráculo del Señor–: los hijos
regresarán a su patria.

18 Oigo muy bien a Efraím que se
estremece de pesar: «Me has
corregido, y yo acepté la corrección
como un ternero no domado.
Conviérteme y yo me convertiré,
porque tú, Señor, eres mi Dios.

19 Sí, después de apartarme, me
arrepentí, y al darme cuenta, me he
golpeado el pecho. Estoy
avergonzado y confundido, porque
cargo con el oprobio de mi
juventud».

20 ¿Es para mí Efraím un hijo
querido o un niño mimado, para que
cada vez que hablo de él, todavía lo
recuerde vivamente? Por eso mis
entrañas se estremecen por él, no
puedo menos que compadecerme de
él –oráculo del Señor–.



21 Levanta para ti mojones, colócate
señales, fíjate bien en el sendero, en
el camino que has recorrido. ¡Vuelve,
virgen de Israel, vuelve a estas tus
ciudades!

22 ¿Hasta cuándo irás de aquí para
allá, hija apóstata? Porque el Señor
crea algo nuevo en el país: la mujer
rodea al varón.

23 Así habla el Señor de los ejércitos,
el Dios de Israel: De nuevo se dirá
esta palabra en el país de Judá y en
sus ciudades, cuando yo haya
cambiado su suerte: ¡Que el Señor te
bendiga, morada de justicia,
Montaña santa!

24 Allí se establecerán Judá y todas
sus ciudades, los agricultores y los
que se desplazan con los rebaños.

25 Porque yo abrevaré a los que
están agotados y colmaré a los que
están exhaustos.



26 De pronto me desperté y abrí los
ojos, y mi sueño había sido
agradable.

27 Llegarán los días –oráculo del
Señor– en que yo sembraré la casa de
Israel y la casa de Judá con semilla de
hombres y semilla de animales.

28 Y así como yo he velado sobre
ellos para arrancar y derribar, para
demoler, perder y hacer el mal, así
también velaré sobre ellos para
edificar y para plantar –oráculo del
Señor–.

29 En aquellos días, no se dirá más:
Los padres comieron uva verde y los
hijos sufren la dentera.

30 No, cada uno morirá por su propia
iniquidad: todo el que coma uva
verde sufrirá la dentera.

31 Llegarán los días –oráculo del
Señor– en que estableceré una nueva



Alianza con la casa de Israel y la casa
de Judá.

32 No será como la Alianza que
establecí con sus padres el día en que
los tomé de la mano para hacerlos
salir del país de Egipto, mi Alianza
que ellos rompieron, aunque yo era
su dueño –oráculo del Señor–.

33 Esta es la Alianza que estableceré
con la casa de Israel, después de
aquellos días –oráculo del Señor–:
pondré mi Ley dentro de ellos, y la
escribiré en sus corazones; yo seré su
Dios y ellos serán mi Pueblo.

34 Y ya no tendrán que enseñarse
mutuamente, diciéndose el uno al
otro: «Conozcan al Señor». Porque
todos me conocerán, del más
pequeño al más grande –oráculo del
Señor–. Porque yo habré perdonado
su iniquidad y no me acordaré más
de su pecado.



35 Así habla el Señor, el que puso el
sol para alumbrar el día, la luna y las
estrellas para iluminar la noche, el
que agita el mar y rugen sus olas; su
nombre es Señor de los ejércitos:

36 Si este ordenamiento dejara de
regir delante de mí –oráculo del
Señor– entonces, también la
descendencia de Israel dejaría de ser
para siempre una nación delante de
mí.

37 Así habla el Señor: Si se pudieran
medir los cielos en lo alto y explorar
aquí abajo los cimientos de la tierra,
también yo rechazaría a la
descendencia de Israel a causa de
todo lo que hicieron –oráculo del
Señor–.

38 Llegarán los días –oráculo del
Señor– en que la ciudad será
reconstruida para el Señor, desde la
torre de Jananel hasta la puerta del
Angulo.



39 La cuerda de medir se extenderá
en línea recta hasta la colina de
Gareb, y luego girará hacia Goa.

40 Todo el valle de los cadáveres y de
la ceniza de los sacrificios, y todos los
campos hasta el torrente Cedrón,
hasta el ángulo de la puerta de los
Caballos, al oriente, estarán
consagrados al Señor: ¡nunca más se
arrancará, nunca más se demolerá!

La acción de gracias por la
salvación del pueblo. Miércoles 17
de octubre de 2001

Salmo 47

1. El Salmo que hemos proclamado
es un canto en honor de Sión, "la
ciudad del gran rey" (Sal 47,3),
entonces sede del templo de Señor y
lugar de su presencia en medio de la
humanidad. La fe cristiana lo aplica
ya a la "Jerusalén de arriba", que es
"nuestra madre" (Ga 4,26).



El tono litúrgico de este himno, la
evocación de una procesión de fiesta
(cf. vv. 13‑14), la visión pacífica de
Jerusalén que refleja la salvación
divina, hacen del salmo 47 una
oración con la que se puede iniciar la
jornada para convertirla en un canto
de alabanza, aunque se cierna
alguna nube en el horizonte.

Para captar el sentido de este salmo,
nos sirven de ayuda tres
aclamaciones situadas al inicio, en el
centro y al final, como para
ofrecernos la clave espiritual de la
composición y para introducirnos en
su clima interior. Las tres
invocaciones son: "Grande es el
Señor y muy digno de alabanza en la
ciudad de nuestro Dios" (v. 2), "Oh
Dios, meditamos tu misericordia en
medio de tu templo" (v. 10) y "Este es
el Señor, nuestro Dios; él nos guiará
por siempre jamás".



2. Estas tres aclamaciones, que
exaltan al Señor pero también a "la
ciudad de nuestro Dios" (v. 2),
enmarcan dos grandes partes del
Salmo. La primera es una gozosa
celebración de la ciudad santa, la
Sión victoriosa contra los asaltos de
los enemigos, serena bajo el manto
de la protección divina (cf. vv. 3‑8).
Se trata de una especie de letanía de
definiciones de esta ciudad: es una
altura admirable que se yergue como
un faro de luz, una fuente de alegría
para todos los pueblos de la tierra, el
único "Olimpo" verdadero donde se
encuentran el cielo y la tierra. Como
dice el profeta Ezequiel, es la
ciudad‑Emmanuel, porque "Dios está
allí", presente en ella (cf. Ez 48,35).
Pero en torno a Jerusalén están
acampando las tropas para el asedio,
como un símbolo del mal que atenta
contra el esplendor de la ciudad de
Dios. El enfrentamiento tiene un
desenlace lógico y casi inmediato.



3. En efecto, los poderosos de la
tierra, al asaltar la ciudad santa, han
provocado también a su Rey, el
Señor. El salmista utiliza la sugestiva
imagen de los dolores de parto para
mostrar cómo se desvanece el
orgullo de un ejército poderoso: "Allí
los agarró el temblor y dolores como
de parto" (v. 7). La arrogancia se
transforma en fragilidad y debilidad,
la fuerza en caída y derrota

El mismo concepto se expresa con
otra imagen: el ejército en fuga se
compara a una armada invencible
sobre la que se abate un tifón
causado por un terrible viento del
desierto (cf. v. 8). Así pues, queda
una certeza inquebrantable para
quien está a la sombra de la
protección divina: la última palabra
no la tiene el mal, sino el bien; Dios
triunfa sobre las fuerzas hostiles,
incluso cuando parecen formidables
e invencibles.



4. El fiel, entonces, precisamente en
el templo, celebra su acción de
gracias al Dios liberador. Eleva un
himno al amor misericordioso del
Señor, expresado con el término
hebraico hésed, típico de la teología
de la alianza. Así nos encontramos ya
en la segunda parte del Salmo (cf. vv.
10‑14).

Después del gran canto de alabanza a
Dios fiel, justo y salvador (cf. vv.
10‑12), se realiza una especie de
procesión en torno al templo y a la
ciudad santa (cf. vv. 13‑14). Se
cuentan las torres, signo de la segura
protección de Dios, se observan las
fortificaciones, expresión de la
estabilidad que da a Sión su
Fundador. Las murallas de Jerusalén
hablan y sus piedras recuerdan los
hechos que deben transmitirse "a la
próxima generación" (v. 14) a través
de la narración que harán los padres
a los hijos (cf. Sal 77,3‑7). Sión es el
espacio de una cadena



ininterrumpida de acciones salvíficas
del Señor, que se anuncian en la
catequesis y se celebran en la
liturgia, para que perdure en los
creyentes la esperanza en la
intervención liberadora de Dios.

5. En la antífona conclusiva, es muy
bella una de las más elevadas
definiciones del Señor como pastor
de su pueblo: "Él nos guiará por
siempre jamás" (v. 15). El Dios de
Sión es el Dios del Éxodo, de la
libertad, de la cercanía al pueblo
esclavo en Egipto y peregrino en el
desierto. Ahora que Israel se ha
establecido en la tierra prometida,
sabe que el Señor no lo abandona:
Jerusalén es el signo de su cercanía, y
el templo es el lugar de su presencia.

Releyendo estas expresiones, el
cristiano se eleva a la contemplación
de Cristo, el templo nuevo y vivo de
Dios (cf. Jn 2,21) y se dirige a la
Jerusalén celestial, que ya no



necesita un templo y una luz
exterior, porque "el Señor, el Dios
todopoderoso, y el Cordero, es su
santuario. (...) La ilumina la gloria de
Dios, y su lámpara es el Cordero" (Ap
21,22‑23). A esta relectura
"espiritual" nos invita san Agustín,
convencido de que en los libros de la
Biblia "no hay nada que se refiera
sólo a la ciudad terrena, si todo lo
que de ella se dice, o lo que ella
realiza, simboliza algo que por
alegoría se puede referir también a
la Jerusalén celestial" (La Ciudad de
Dios, XVII, 3, 2). De esa idea se hace
eco san Paulino de Nola, que,
precisamente comentando las
palabras de nuestro salmo, exhorta a
orar para que "podamos llegar a ser
piedras vivas en las murallas de la
Jerusalén celestial y libre" (Carta 28,
2 a Severo). Y contemplando la
solidez y firmeza de esta ciudad, el
mismo Padre de la Iglesia prosigue:
"En efecto, el que habita esta ciudad
se revela como Uno en tres personas.



(...) Cristo ha sido constituido no sólo
cimiento de esa ciudad, sino también
torre y puerta. (...) Así pues, si sobre
él se apoya la casa de nuestra alma y
sobre él se eleva una construcción
digna de tan gran cimiento, entonces
la puerta de entrada a su ciudad será
para nosotros precisamente Aquel
que nos guiará a lo largo de los siglos
y nos colocará en sus verdes
praderas" (ib.).

SALMO 47

1 Canto. Salmo de los hijos de Coré.

2 El Señor es grande y digno de
alabanza,

en la Ciudad de nuestro Dios.

3 Su Santa Montaña, la altura más
hermosa,

es la alegría de toda la tierra.

La Montaña de Sión, la Morada de
Dios,



es la Ciudad del gran Rey:

4 Dios se manifestó como un baluarte

en medio de sus palacios.

5 Porque los reyes se aliaron

y avanzaron unidos contra ella;

6 pero apenas la vieron quedaron
pasmados

y huyeron despavoridos.

7 Allí se apoderó de ellos el terror

y dolores como los del parto,

8 como cuando el viento del desierto

destroza las naves de Tarsis.

9 Hemos visto lo que habíamos oído

en la Ciudad de nuestro Dios,

en la Ciudad del Señor de los
ejércitos,



que él afianzó para siempre.

10 Nosotros evocamos tu
misericordia

en medio de tu Templo, oh Dios.

11 Tu alabanza, lo mismo que tu
nombre,

llega hasta los confines de la tierra.

Tu derecha está llena de justicia:

12 se alegra la Montaña de Sión;

las ciudades de Judá se regocijan

a causa de tus juicios.

13 Den una vuelta alrededor de Sión

y cuenten sus torreones;

14 observen sus baluartes y miren
sus palacios,

para que puedan decir a la próxima
generación:



15 «Así es Dios, nuestro Dios por los
siglos de los siglos,

aquel que nos conduce».

El pecado del hombre y el perdón
de Dios. Miércoles 24 de octubre de
2001

Salmo 50

1. Hemos escuchado el Miserere, una
de las oraciones más célebres del
Salterio, el más intenso y repetido
salmo penitencial, el canto del
pecado y del perdón, la más
profunda meditación sobre la culpa y
la gracia. La Liturgia de las Horas nos
lo hace repetir en las Laudes de cada
viernes. Desde hace muchos siglos
sube al cielo desde innumerables
corazones de fieles judíos y cristianos
como un suspiro de arrepentimiento
y de esperanza dirigido a Dios
misericordioso.



La tradición judía puso este salmo en
labios de David, impulsado a la
penitencia por las severas palabras
del profeta Natán (cf. Sal 50,1‑2; 2S
11‑12), que le reprochaba el adulterio
cometido con Betsabé y el asesinato
de su marido, Urías. Sin embargo, el
Salmo se enriquece en los siglos
sucesivos con la oración de otros
muchos pecadores, que recuperan
los temas del "corazón nuevo" y del
"Espíritu" de Dios infundido en el
hombre redimido, según la
enseñanza de los profetas Jeremías y
Ezequiel (cf. Sal 50,12; Jr 31,31‑34; Ez
11,19; 36, 24‑28).

2. Son dos los horizontes que traza el
salmo 50. Está, ante todo, la región
tenebrosa del pecado (cf. vv. 3‑11), en
donde está situado el hombre desde
el inicio de su existencia: "Mira, en la
culpa nací, pecador me concibió mi
madre" (v. 7). Aunque esta
declaración no se puede tomar como
una formulación explícita de la



doctrina del pecado original tal como
ha sido delineada por la teología
cristiana, no cabe duda de que
corresponde bien a ella, pues
expresa la dimensión profunda de la
debilidad moral innata del hombre.
El Salmo, en esta primera parte,
aparece como un análisis del pecado,
realizado ante Dios. Son tres los
términos hebreos utilizados para
definir esta triste realidad, que
proviene de la libertad humana mal
empleada.

3. El primer vocablo, hattá, significa
literalmente "no dar en el blanco": el
pecado es una aberración que nos
lleva lejos de Dios —meta
fundamental de nuestras relaciones
— y, por consiguiente, también del
prójimo.

El segundo término hebreo es 'awôn,
que remite a la imagen de "torcer",
"doblar". Por tanto, el pecado es una
desviación tortuosa del camino recto.



Es la inversión, la distorsión, la
deformación del bien y del mal, en el
sentido que le da Isaías: "¡Ay de los
que llaman al mal bien, y al bien mal;
que dan oscuridad por luz y luz por
oscuridad!" (Is 5,20). Precisamente
por este motivo, en la Biblia la
conversión se indica como un
"regreso" (en hebreo shûb) al camino
recto, llevando a cabo un cambio de
rumbo.

La tercera palabra con que el
salmista habla del pecado es peshá.
Expresa la rebelión del súbdito con
respecto al soberano, y por tanto un
claro reto dirigido a Dios y a su
proyecto para la historia humana.

4. Sin embargo, si el hombre confiesa
su pecado, la justicia salvífica de Dios
está dispuesta a purificarlo
radicalmente. Así se pasa a la
segunda región espiritual del Salmo,
es decir, la región luminosa de la
gracia (cf. vv. 12‑19). En efecto, a



través de la confesión de las culpas
se le abre al orante el horizonte de
luz en el que Dios se mueve. El Señor
no actúa sólo negativamente,
eliminando el pecado, sino que
vuelve a crear la humanidad
pecadora a través de su Espíritu
vivificante: infunde en el hombre un
"corazón" nuevo y puro, es decir, una
conciencia renovada, y le abre la
posibilidad de una fe límpida y de un
culto agradable a Dios.

Orígenes habla, al respecto, de una
terapia divina, que el Señor realiza a
través de su palabra y mediante la
obra de curación de Cristo: "Como
para el cuerpo Dios preparó los
remedios de las hierbas terapéuticas
sabiamente mezcladas, así también
para el alma preparó medicinas con
las palabras que infundió,
esparciéndolas en las divinas
Escrituras. (...) Dios dio también otra
actividad médica, cuyo Médico
principal es el Salvador, el cual dice



de sí mismo: "No son los sanos los
que tienen necesidad de médico, sino
los enfermos". Él era el médico por
excelencia, capaz de curar cualquier
debilidad, cualquier
enfermedad" (Homilías sobre los
Salmos, Florencia 1991, pp. 247‑249).

5. La riqueza del salmo 50 merecería
una exégesis esmerada de todas sus
partes. Es lo que haremos cuando
volverá a aparecer en los diversos
viernes de las Laudes. La mirada de
conjunto, que ahora hemos dirigido a
esta gran súplica bíblica, nos revela
ya algunos componentes
fundamentales de una espiritualidad
que debe reflejarse en la existencia
diaria de los fieles. Ante todo está un
vivísimo sentido del pecado,
percibido como una opción libre,
marcada negativamente a nivel
moral y teologal: "Contra ti, contra ti
solo pequé, cometí la maldad que
aborreces" (v. 6).



Luego se aprecia en el Salmo un
sentido igualmente vivo de la
posibilidad de conversión: el
pecador, sinceramente arrepentido
(cf. v. 5), se presenta en toda su
miseria y desnudez ante Dios,
suplicándole que no lo aparte de su
presencia (cf. v. 13).

Por último, en el Miserere,
encontramos una arraigada
convicción del perdón divino que
"borra, lava y limpia" al pecador (cf.
vv. 3‑4) y llega incluso a
transformarlo en una nueva criatura
que tiene espíritu, lengua, labios y
corazón transfigurados (cf. vv.
14‑19). "Aunque nuestros pecados —
afirmaba santa Faustina Kowalska—
fueran negros como la noche, la
misericordia divina es más fuerte
que nuestra miseria. Hace falta una
sola cosa: que el pecador entorne al
menos un poco la puerta de su
corazón... El resto lo hará Dios. Todo
comienza en tu misericordia y en tu



misericordia acaba". (M. Winowska, 
El icono del Amor misericordioso. El
mensaje de sor Faustina, Roma 1981,
p. 271).

SALMO 50

1 Del maestro de coro. Salmo de
David.

2 Cuando el profeta Natán lo visitó,
después que aquel se había unido a
Betsabé.

3 ¡Ten piedad de mí, oh Dios, por tu
bondad,

por tu gran compasión, borra mis
faltas!

4 ¡Lávame totalmente de mi culpa

y purifícame de mi pecado!

5 Porque yo reconozco mis faltas

y mi pecado está siempre ante mí.



6 Contra ti, contra ti solo pequé

e hice lo que es malo a tus ojos.

Por eso, será justa tu sentencia

y tu juicio será irreprochable;

7 yo soy culpable desde que nací;

pecador me concibió mi madre.

8 Tú amas la sinceridad del corazón

y me enseñas la sabiduría en mi
interior.

9 Purifícame con el hisopo y quedaré
limpio;

lávame, y quedaré más blanco que la
nieve.

10 Anúnciame el gozo y la alegría:

que se alegren los huesos
quebrantados.

11 Aparta tu vista de mis pecados



y borra todas mis culpas.

12 Crea en mí, Dios mío, un corazón
puro,

y renueva la firmeza de mi espíritu.

13 No me arrojes lejos de tu
presencia

ni retires de mí tu santo espíritu.

14 Devuélveme la alegría de tu
salvación,

que tu espíritu generoso me
sostenga:

15 yo enseñaré tu camino a los
impíos

y los pecadores volverán a ti.

16 ¡Líbrame de la muerte, Dios,
salvador mío,

y mi lengua anunciará tu justicia!

17 Abre mis labios, Señor,



y mi boca proclamará tu alabanza.

18 Los sacrificios no te satisfacen;

si ofrezco un holocausto, no lo
aceptas:

19 mi sacrificio es un espíritu
contrito,

tú no desprecias el corazón contrito y
humillado.

20 Trata bien a Sión por tu bondad;

reconstruye los muros de Jerusalén,

21 Entonces aceptarás los sacrificios
rituales

–las oblaciones y los holocaustos–

y se ofrecerán novillos en tu altar.

La grandeza de Dios manifestada
en la creación y en la historia.
Miércoles 31 de octubre de 2001

Isaías, 45



1. "Es verdad: tú eres un Dios
escondido" (Is 45,15). Este versículo,
que introduce el cántico propuesto
en las Laudes del viernes de la
primera semana del Salterio, está
tomado de una meditación del
Segundo Isaías sobre la grandeza de
Dios manifestada en la creación y en
la historia: un Dios que se revela, a
pesar de permanecer escondido en la
impenetrabilidad de su misterio. Es,
por definición, el "Dios escondido".
Ningún pensamiento lo puede
capturar. El hombre sólo puede
contemplar su presencia en el
universo, casi siguiendo sus huellas y
postrándose en adoración y
alabanza.

El trasfondo histórico donde nace
esta meditación es la sorprendente
liberación que Dios realizó en favor
de su pueblo, en el tiempo del exilio
de Babilonia. ¿Quién habría pensado
que los desterrados de Israel iban a
volver a su patria? Al contemplar la



potencia de Babilonia, no podían por
menos de caer en la desesperación.
Pero he aquí la gran nueva, la
sorpresa de Dios, que vibra en las
palabras del profeta: como en el
tiempo del Éxodo, Dios intervendrá.
Y si en aquella ocasión había
doblegado con castigos tremendos la
resistencia del faraón, ahora elige a
un rey, Ciro de Persia, para derrotar
la potencia de Babilonia y devolver a
Israel la libertad.

2. "Tú eres un Dios escondido, el Dios
de Israel, el Salvador" (Is 45,15). Con
estas palabras, el profeta invita a
reconocer que Dios actúa en la
historia, aunque no aparezca en
primer plano. Se podría decir que
está "detrás del telón". Él es el
"director" misterioso e invisible, que
respeta la libertad de sus criaturas,
pero al mismo tiempo mantiene en
su mano los hilos de las vicisitudes
del mundo. La certeza de la acción
providencial de Dios es fuente de



esperanza para el creyente, que sabe
que puede contar con la presencia
constante de Aquel "que modeló la
tierra, la fabricó y la afianzó" (Is
45,18).

En efecto, el acto de la creación no es
un episodio que se pierde en la
noche de los tiempos, de forma que
el mundo, después de ese inicio, deba
considerarse abandonado a sí
mismo. Dios da continuamente el ser
a la creación salida de sus manos.
Reconocerlo es también confesar su
unicidad: "¿No soy yo, el Señor? No
hay otro Dios fuera de mí" (Is 45,21).
Dios es, por definición, el Único.
Nada se le puede comparar. Todo
está subordinado a él. De ahí se sigue
también el rechazo de la idolatría,
con respecto a la cual el profeta
pronuncia palabras muy duras: "No
discurren los que llevan su ídolo de
madera y rezan a un dios que no
puede salvar" (Is 45,20). ¿Cómo



ponerse en adoración ante un
producto del hombre?

3. A nuestra sensibilidad actual
podría parecerle excesiva esta
polémica, como si estuviera dirigida
contra las imágenes consideradas en
sí mismas, sin percibir que se les
puede atribuir un valor simbólico,
compatible con la adoración
espiritual del único Dios.
Ciertamente, aquí está en juego la
sabia pedagogía divina que, a través
de una rígida disciplina de exclusión
de las imágenes, protegió
históricamente a Israel de las
contaminaciones politeístas. La
Iglesia, en el segundo concilio de
Nicea (año 787), partiendo del rostro
de Dios manifestado en la
encarnación de Cristo, reconoció la
posibilidad de usar las imágenes
sagradas, con tal de que se las tome
en su valor esencialmente relacional.



Sin embargo, sigue siendo
importante esa advertencia profética
con respecto a todas las formas de
idolatría, a menudo ocultas, más que
en el uso impropio de las imágenes,
en las actitudes con las que hombres
y cosas se consideran como valores
absolutos y sustituyen a Dios mismo.

4. Desde la perspectiva de la creación
el himno nos lleva al terreno de la
historia, donde Israel pudo
experimentar muchas veces la
potencia benéfica y misericordiosa
de Dios, su fidelidad y su
providencia. En particular, en la
liberación del exilio se manifestó una
vez más el amor de Dios por su
pueblo, y eso aconteció de modo tan
evidente y sorprendente que el
profeta llama como testigos a los
mismos "supervivientes de las
naciones". Los invita a discutir, si
pueden: "Reuníos, venid, acercaos
juntos, supervivientes de las
naciones" (Is 45,20). La conclusión a



la que llega el profeta es que la
intervención del Dios de Israel es
indiscutible.

Brota entonces una magnífica
perspectiva universalista. Dios
proclama: "Volveos hacia mí para
salvaros, confines de la tierra, pues
yo soy Dios y no hay otro" (Is 45,22).
Así resulta claro que la predilección
con que Dios eligió a Israel como su
pueblo no es un acto de exclusión,
sino más bien un acto de amor, del
que está destinada a beneficiarse la
humanidad entera.

Ya en el Antiguo Testamento, se
perfila la concepción "sacramental"
de la historia de la salvación, que ve
en la elección especial de los hijos de
Abraham y, luego, de los discípulos
de Cristo en la Iglesia, no un
privilegio que "cierra" y "excluye",
sino el signo y el instrumento de un
amor universal.



5. La invitación a la adoración y el
ofrecimiento de la salvación se
dirigen a todos los pueblos: "Ante mí
se doblará toda rodilla, por mí jurará
toda lengua" (Is 45,23). Leer estas
palabras desde una perspectiva
cristiana significa ir con el
pensamiento a la revelación plena
del Nuevo Testamento, que señala a
Cristo como "el Nombre sobre todo
nombre" (Flp 2,9), para que "al
nombre de Jesús toda rodilla se doble
en los cielos, en la tierra y en los
abismos; y toda lengua proclame que
Jesucristo es Señor para gloria de
Dios Padre" (Flp 2,10‑11).

Nuestra alabanza de la mañana, a
través de este cántico, se ensancha
hasta las dimensiones del universo, y
da voz también a los que aún no han
tenido la gracia de conocer a Cristo.
Es una alabanza que se hace
"misionera", impulsándonos a
caminar por todas las sendas,



anunciando que Dios se manifestó en
Jesús como el Salvador del mundo.

Isaías 45

1 Así habla el Señor a su ungido, a
Ciro, a quien tomé de la mano
derecha, para someter ante él a las
naciones y desarmar a los reyes para
abrir ante él las puertas de las
ciudades, de manera que no puedan
cerrarse.

2 Yo iré delante de ti y allanaré los
cerros; romperé las puertas de
bronce y haré saltar los cerrojos de
hierro.

3 Te daré tesoros secretos y riquezas
escondidas, para que sepas que yo
soy el Señor, el que te llama por tu
nombre, el Dios de Israel.

4 Por amor a Jacob, mi servidor, y a
Israel, mi elegido, yo te llamé por tu
nombre, te di un título insigne, sin
que tú me conocieras.



5 Yo soy el Señor, y no hay otro, no
hay ningún Dios fuera de mí, Yo hice
empuñar las armas, sin que tú me
conocieras,

6 para que se conozca, desde el
Oriente y el Occidente, que no hay
nada fuera de mí. Yo soy el Señor, y
no hay otro.

7 Yo formo la luz y creo las tinieblas,
hago la felicidad y creo la desgracia:
yo, el Señor, soy el que hago todo
esto.

8 Destilen, cielos, desde lo alto, y que
las nubes derramen la justicia! Que
se abra la tierra y produzca la
salvación, y que también haga
germinar la justicia! Yo, el Señor, he
creado todo esto.

9 ¡Ay del que desafía al que lo
modela, siendo sólo un tiesto entre
los tiestos de la tierra! ¿Acaso la
arcilla dice al alfarero: «¿Qué
haces?» o «Tu obra no tiene asas»?



10 ¡Ay del que dice a un padre: «¿Qué
has engendrado?», o a una mujer:
«¿Qué has dado a luz?»!

11 Así habla el Señor, el Santo de
Israel, el que lo modela: ¿Acaso van a
interrogarme sobre mis hijos y a
darme órdenes sobre la obra de mis
manos?

12 Soy yo el que hice la tierra y he
creado al hombre sobre ella; mis
manos extendieron el cielo y yo
dirijo todo su ejército.

13 Yo lo suscité en la justicia y
allanaré todos sus caminos. El
reconstruirá mi ciudad y repatriará a
mis desterrados, sin pago ni soborno,
dice el Señor de los ejércitos.

14 Así habla el Señor: Las ganancias
de Egipto, las mercancías de Cus, y
los hombres de Sebá, de elevada
estatura, desfilarán ante ti y te
pertenecerán; irán detrás de ti,
desfilarán encadenados, se postrarán



ante ti y te dirán suplicantes: «Sólo
en ti está Dios, y no hay otro; los
dioses no son nada».

15 ¡Realmente, tú eres un Dios que se
oculta, Dios de Israel, Salvador!

16 Los fabricantes de ídolos están
avergonzados y confundidos, se van
todos juntos, llenos de confusión.

17 Israel ha sido salvado por el
Señor, con una salvación eterna;
ustedes no quedarán avergonzados
ni confundidos por los siglos de los
siglos.

18 Porque así habla el Señor, el que
creó el cielo y es Dios, el que modeló
la tierra, la hizo y la afianzó, y no la
creó vacía, sino que la formó para
que fuera habitada: Yo soy el Señor, y
no hay otro.

19 Yo no hablé en lo secreto, en algún
lugar de un país tenebroso. Yo no dije
a los descendientes de Jacob:



«Búsquenme en el vacío». Yo, el
Señor, digo lo que justo, anuncio lo
que es recto.

20 ¡Reúnanse y vengan, acérquense
todos juntos, fugitivos de las
naciones! No saben lo que hacen los
que llevan su ídolo de madera, y
suplican a un dios que no puede
salvar.

21 ¡Declaren, expongan sus pruebas!
¡Sí, deliberen todos juntos! ¿Quién
predijo esto antiguamente y lo
anunció en los tiempos pasados? ¿No
fui yo, el Señor? No hay otro Dios
fuera de mí; un Dios justo y salvador,
no lo hay, excepto yo.

22 Vuélvanse a mí, y serán salvados,
todos los confines de la tierra,
porque yo soy Dios, y no hay otro.

23 Lo he jurado por mí mismo, de mi
boca ha salido la justicia, una
palabra irrevocable: Ante mí se



doblará toda rodilla, toda lengua
jurará por mí,

24 diciendo: Sólo en el Señor están
los actos de justicia y el poder. Hasta
él llegarán avergonzados todos los
que se enfurecieron contra él.

25 En el Señor hallará la justicia y se
gloriará toda la descendencia de
Israel.

La alegría de los que entran en el
templo. Miércoles 7 de noviembre de
2001

Salmo 100

1. La tradición de Israel ha atribuido
al himno de alabanza que se acaba
de proclamar el título de "Salmo para
la todáh", es decir, para la acción de
gracias en el canto litúrgico, por lo
cual se adapta bien para entonarlo
en las Laudes de la mañana. En los
pocos versículos de este himno
gozoso pueden identificarse tres



elementos tan significativos, que su
uso por parte de la comunidad
orante cristiana resulta
espiritualmente provechoso.

2. Está, ante todo, la exhortación
apremiante a la oración, descrita
claramente en dimensión litúrgica.
Basta enumerar los verbos en
imperativo que marcan el ritmo del
Salmo y a los que se unen
indicaciones de orden cultual:
"Aclamad..., servid al Señor con
alegría, entrad en su presencia con
vítores. Sabed que el Señor es Dios...
Entrad por sus puertas con acción de
gracias, por sus atrios con himnos,
dándole gracias y bendiciendo su
nombre" (vv. 2‑4). Se trata de una
serie de invitaciones no sólo a entrar
en el área sagrada del templo a
través de puertas y atrios (cf. Sal
14,1; 23,3. 7‑10), sino también a
aclamar a Dios con alegría.



Es una especie de hilo constante de
alabanza que no se rompe jamás,
expresándose en una profesión
continua de fe y amor. Es una
alabanza que desde la tierra sube a
Dios, pero que, al mismo tiempo,
sostiene el ánimo del creyente.

3. Quisiera reservar una segunda y
breve nota al comienzo mismo del
canto, donde el salmista exhorta a
toda la tierra a aclamar al Señor (cf.
v. 1). Ciertamente, el Salmo fijará
luego su atención en el pueblo
elegido, pero el horizonte implicado
en la alabanza es universal, como
sucede a menudo en el Salterio, en
particular en los así llamados
"himnos al Señor, rey" (cf. Sal 95‑98).
El mundo y la historia no están a
merced del destino, del caos o de una
necesidad ciega. Por el contrario,
están gobernados por un Dios
misterioso, sí, pero a la vez deseoso
de que la humanidad viva
establemente según relaciones justas



y auténticas: él "afianzó el orbe, y no
se moverá; él gobierna a los pueblos
rectamente. (...) Regirá el orbe con
justicia y los pueblos con
fidelidad" (Sal 95,10. 13).

4. Por tanto, todos estamos en las
manos de Dios, Señor y Rey, y todos
lo celebramos, con la confianza de
que no nos dejará caer de sus manos
de Creador y Padre. Con esta luz se
puede apreciar mejor el tercer
elemento significativo del Salmo. En
efecto, en el centro de la alabanza
que el salmista pone en nuestros
labios hay una especie de profesión
de fe, expresada a través de una serie
de atributos que definen la realidad
íntima de Dios. Este credo esencial
contiene las siguientes afirmaciones:
el Señor es Dios, el Señor es nuestro
creador, nosotros somos su pueblo, el
Señor es bueno, su misericordia es
eterna y su fidelidad no tiene fin (cf.
vv. 3‑5).



5. Tenemos, ante todo, una renovada
confesión de fe en el único Dios,
como exige el primer mandamiento
del Decálogo: "Yo soy el Señor, tu
Dios. (...) No habrá para ti otros
dioses delante de mí" (Ex 20,2. 3). Y
como se repite a menudo en la Biblia:
"Reconoce, pues, hoy y medita en tu
corazón que el Señor es el único Dios
allá arriba en el cielo, y aquí abajo en
la tierra; no hay otro" (Dt 4,39). Se
proclama después la fe en el Dios
creador, fuente del ser y de la vida.
Sigue la afirmación, expresada a
través de la así llamada "fórmula del
pacto", de la certeza que Israel tiene
de la elección divina: "Somos suyos,
su pueblo y ovejas de su rebaño" (v.
3). Es una certeza que los fieles del
nuevo pueblo de Dios hacen suya,
con la conciencia de constituir el
rebaño que el Pastor supremo de las
almas conduce a las praderas eternas
del cielo (cf. 1P 2,25).



6. Después de la proclamación de
Dios uno, creador y fuente de la
alianza, el retrato del Señor cantado
por nuestro Salmo prosigue con la
meditación de tres cualidades
divinas exaltadas con frecuencia en
el Salterio: la bondad, el amor
misericordioso (hésed) y la fidelidad.
Son las tres virtudes que
caracterizan la alianza de Dios con su
pueblo; expresan un vínculo que no
se romperá jamás, dentro del flujo de
las generaciones y a pesar del río
fangoso de los pecados, las
rebeliones y las infidelidades
humanas. Con serena confianza en el
amor divino, que no faltará jamás, el
pueblo de Dios se encamina a lo
largo de la historia con sus
tentaciones y debilidades diarias.

Y esta confianza se transforma en
canto, al que a veces las palabras ya
no bastan, como observa san
Agustín: "Cuanto más aumente la
caridad, tanto más te darás cuenta de



que decías y no decías. En efecto,
antes de saborear ciertas cosas creías
poder utilizar palabras para mostrar
a Dios; al contrario, cuando has
comenzado a sentir su gusto, te has
dado cuenta de que no eres capaz de
explicar adecuadamente lo que
pruebas. Pero si te das cuenta de que
no sabes expresar con palabras lo
que experimentas, ¿acaso deberás
por eso callarte y no alabar? (...) No,
en absoluto. No serás tan ingrato. A
él se deben el honor, el respeto y la
mayor alabanza. (...) Escucha el
Salmo: "Aclama al Señor, tierra
entera". Comprenderás el júbilo de
toda la tierra, si tú mismo aclamas al
Señor" (Exposiciones sobre los Salmos
III, 1, Roma 1993, p. 459).

SALMO 100

1 Salmo de acción de gracias.

Aclame al Señor toda la tierra,

2 sirvan al Señor con alegría,



lleguen hasta él con cantos jubilosos.

3 Reconozcan que el Señor es Dios:

él nos hizo y a él pertenecemos;

somos su pueblo y ovejas de su
rebaño.

4 Entren por sus puertas dando
gracias,

entren en sus atrios con himnos de
alabanza,

alaben al Señor y bendigan su
Nombre.

5 ¡Qué bueno es el Señor!

Su misericordia permanece para
siempre,

y su fidelidad por todas las
generaciones.



Promesa de observar la ley de
Dios. Miércoles 14 de noviembre de
2001

Salmo 118

1. La liturgia de las Laudes nos
propone el sábado de la primera
semana una sola estrofa tomada del
Salmo 118, una plegaria monumental
de veintidós estrofas, tantas cuantas
son las letras del alfabeto hebreo.
Cada estrofa se caracteriza por una
letra del alfabeto, con la que
comienza cada uno de sus versos; el
orden de las estrofas sigue el del
alfabeto. Acabamos de proclamar la
estrofa decimonovena,
correspondiente a la letra qof.

Esta premisa, un poco exterior, nos
permite comprender mejor el
significado de este canto en honor de
la Ley divina. Es semejante a una
música oriental, cuyas modulaciones
sonoras dan la impresión de que no
terminan jamás y se elevan al cielo



en una repetición que implica la
mente y los sentidos, el espíritu y el
cuerpo del orante.

2. En una secuencia que se articula
del álef a la tau, es decir, de la
primera a la última letra del alfabeto
‑de la A a la Z, diríamos nosotros con
el alfabeto italiano‑, el orante se
derrama en la alabanza de la Ley de
Dios, que adopta como lámpara para
sus pasos en el camino a menudo
oscuro de la vida (cf. v. 105).

Se dice que el gran filósofo y
científico Blas Pascal recitaba
diariamente este Salmo, que es el
más largo de todos, mientras que el
teólogo Dietrich Bonhoeffer,
asesinado por los nazis en 1945, lo
transformaba en plegaria viva y
actual escribiendo: "Indudablemente
el Salmo 118 es difícil por su
extensión y monotonía, pero
debemos seguir precisamente
palabra tras palabra, frase tras frase,



con mucha lentitud y paciencia.
Descubriremos entonces que las
aparentes repeticiones son en
realidad aspectos nuevos de una
misma y única realidad: el amor a la
Palabra de Dios. Así como este amor
no puede terminar jamás, así
tampoco terminan las palabras que
lo confiesan. Pueden acompañarnos
durante toda nuestra vida, y en su
sencillez se transforman en plegaria
para el niño, el hombre y el
anciano" (Rezar los Salmos con
Cristo, Brescia 1978, p. 48).

3. Por tanto, el hecho de repetir,
además de ayudar a la memoria en el
canto coral, es un modo de estimular
la adhesión interior y el abandono
confiado en los brazos de Dios,
invocado y amado. Entre las
repeticiones del Salmo 118 queremos
señalar una muy significativa. Cada
uno de los 176 versos que componen
esta alabanza a la Torah, es decir, a la
Ley y a la Palabra divina, contiene al



menos una de las ocho palabras con
las que se define a la Torah misma:
ley, palabra, testimonio, juicio,
sentencia, decreto, precepto y orden.
Se celebra así la Revelación divina,
que es manifestación del misterio de
Dios, pero también guía moral para
la existencia del fiel.

De este modo, Dios y el hombre están
unidos en un diálogo compuesto por
palabras y obras, enseñanza y
escucha, verdad y vida.

4. Examinemos ahora nuestra estrofa
(cf. vv. 145‑152), que se adapta bien
al clima de las Laudes matutinas. En
efecto, la escena que ocupa la parte
central de estos ocho versículos es
nocturna, pero está abierta al nuevo
día. Después de una larga noche de
espera y vigilia orante en el templo,
cuando aparece en el horizonte la
aurora e inicia la liturgia, el fiel está
seguro de que el Señor escuchará a
quien ha pasado la noche orando,



esperando y meditando en la Palabra
divina.

Confortado por esta certeza, ante la
jornada que se abre ante él, ya no
temerá los peligros. Sabe que no lo
alcanzarán sus perseguidores, que lo
asedian a traición (cf. v. 150), porque
el Señor está junto a él.

5. La estrofa expresa una intensa
súplica: "Te invoco de todo corazón:
respóndeme, Señor, (...) me adelanto
a la aurora pidiendo auxilio,
esperando tus palabras" (vv. 145.
147). En el libro de las
Lamentaciones se lee esta invitación:
"¡En pie, lanza un grito en la noche,
cuando comienza la ronda; como
agua tu corazón derrama ante el
rostro del Señor, alza tus manos
hacia él!" (Lm 2,19). San Ambrosio
repetía: "¿No sabes, hombre, que
cada día debes ofrecer a Dios las
primicias de tu corazón y de tu voz?
Apresúrate al alba, para llevar a la



iglesia las primicias de tu
piedad" (Exp. in Ps. CXVIII: PL 15,
1476 A).

Al mismo tiempo, nuestra estrofa es
también la exaltación de una certeza:
no estamos solos, porque Dios
escucha e interviene. Lo dice el
orante: "Tú, Señor, estás cerca" (v.
151). Lo reafirman otros Salmos:
"Acércate a mí, rescátame, líbrame de
mis enemigos" (Sal 68,19); "El Señor
está cerca de los atribulados, salva a
los abatidos" (Sal 33,19).

SALMO 118

[Alef]

1 Felices los que van por un camino
intachable,

los que siguen la ley del Señor,

2 Felices los que cumplen sus
prescripciones

y lo buscan de todo corazón



3 los que van por sus caminos,

sin hacer ningún mal.

4 Tú promulgaste tus mandamientos

para que se cumplieran
íntegramente.

5 ¡Ojalá yo me mantenga firme

en la observancia de tus preceptos!

6 Así no sentiré vergüenza,

al considerar tus mandamientos.

7 Te alabaré con un corazón recto,

cuando aprenda tus justas
decisiones.

8 Quiero cumplir fielmente tus
preceptos:

no me abandones del todo.

[Bet]



9 ¿Cómo un joven llevará una vida
honesta?

Cumpliendo tus palabras.

10 Yo te busco de todo corazón:

no permitas que me aparte de tus
mandamientos.

11 Conservo tu palabra en mi
corazón,

para no pecar contra ti.

12 Tú eres bendito, Señor:

enséñame tus preceptos.

13 Yo proclamo con mis labios

todos los juicios de tu boca.

14 Me alegro de cumplir tus
prescripciones,

más que de todas las riquezas.

15 Meditaré tus leyes



y tendré en cuenta tus caminos.

16 Mi alegría está en tus preceptos:

no me olvidaré de tu palabra.

[Guímel]

17 Sé bueno con tu servidor,

para que yo viva y pueda cumplir tu
palabra.

18 Abre mis ojos,

para que contemple las maravillas de
tu ley.

19 Soy un peregrino en la tierra,

no me ocultes tus mandamientos.

20 Mi alma se consume,

deseando siempre tus decisiones.

21 Tú amenazas a esos malditos
arrogantes,



que se desvían de tus mandamientos.

22 Aparta de mí la vergüenza y el
desprecio,

porque yo cumplo tus
prescripciones.

23 Aunque los poderosos se
confabulen contra mí,

yo meditaré tus preceptos.

24 Porque tus prescripciones son
todo mi deleite,

y tus preceptos, mis consejeros.

[Dálet]

25 Mi alma está postrada en el polvo:

devuélveme la vida conforme a tu
palabra.

26 Te expuse mi conducta y tú me
escuchaste:

enséñame tus preceptos.



27 Instrúyeme en el camino de tus
leyes,

y yo meditaré tus maravillas.

28 Mi alma llora de tristeza:

consuélame con tu palabra.

29 Apártame del camino de la
mentira,

y dame la gracia de conocer tu ley.

30 Elegí el camino de la verdad,

puse tus decretos delante de mí.

31 Abracé tus prescripciones:

no me defraudes, Señor.

32 Correré por el camino de tus
mandamientos,

porque tú me infundes ánimo.

[He]



33 Muéstrame, Señor, el camino de
tus preceptos,

y yo los cumpliré a la perfección.

34 Instrúyeme, para que observe tu
ley

y la cumpla de todo corazón.

35 Condúceme por la senda de tus
mandamientos,

porque en ella tengo puesta mi
alegría.

36 Inclina mi corazón hacia tus
prescripciones

y no hacia la codicia.

37 Aparta mi vista de las cosas vanas;

vivifícame con tu palabra.

38 Cumple conmigo tu promesa,

la que hiciste a tus fieles.



39 Aparta de mí el oprobio que temo,

porque tus juicios son genuinos.

40 Yo deseo tus mandamientos:

vivifícame por tu justicia.

[Vau]

41 Que llegue hasta mí tu
misericordia, Señor,

y tu salvación conforme a tu
promesa.

42 Así responderé a los que me
insultan,

porque confío en tu palabra.

43 No quites de mi boca la palabra
verdadera,

porque puse mi esperanza en tus
juicios.

44 Yo cumpliré fielmente tu ley:



lo haré siempre, eternamente.

45 Y caminaré por un camino
espacioso,

porque busco tus preceptos.

46 Hablaré de tus prescripciones
delante de los reyes,

y no quedaré confundido.

47 Me deleitaré en tus
mandamientos

que yo amo tanto.

48 Elevaré mis manos hacia tus
mandamientos

y meditaré tus preceptos.

[Zain]

49 Acuérdate de la palabra que me
diste,

con la que alentaste mi esperanza.



50 Lo que me consuela en la aflicción

es que tu palabra me da la vida.

51 Los orgullosos se burlan de mí
como quieren,

pero yo no me desvío de tu ley.

52 Me acuerdo, Señor, de tus
antiguos juicios,

y eso me sirve de consuelo.

53 Me lleno de indignación ante los
pecadores,

ante los que abandonan tu ley.

54 Tus preceptos son para mí como
canciones,

mientras vivo en el destierro

55 Por la noche, Señor, me acuerdo
de tu Nombre,

y quiero cumplir tu ley.



56 Esto me ha sucedido

porque he observado tus
mandamientos.

[Jet]

57 El Señor es mi herencia:

yo he decidido cumplir tus palabras.

58 Procuro de todo corazón que me
mires con bondad;

ten piedad de mí, conforme a tu
promesa.

59 Examino atentamente mis
caminos,

y dirijo mis pasos hacia tus
prescripciones.

60 Me apresuro, sin titubear,

a cumplir tus mandamientos

61 Los lazos de los malvados me
rodean,



pero yo no me olvido de tu ley,

62 Me levanto a medianoche para
alabarte

por tus justas decisiones.

63 Soy amigo de todos tus fieles, 

de los que cumplen tus leyes.

64 La tierra, Señor, está llena de tu
amor;

enséñame tus preceptos.

[Tet]

65 Tú fuiste bueno con tu servidor,

de acuerdo con tu palabra, Señor.

66 Enséñame la discreción y la
sabiduría,

porque confío en tus mandamientos.

67 Antes de ser afligido, estaba
descarriado



pero ahora cumplo tu palabra.

68 Tú eres bueno y haces el bien:

enséñame tus mandamientos.

69 Los orgullosos traman engaños
contra mí:

pero yo observo tus preceptos.

70 Ellos tienen el corazón
endurecido,

yo, en cambio, me regocijo en tu ley,

71 Me hizo bien sufrir la
humillación,

porque así aprendí tus preceptos.

72 Para mí vale más la ley de tus
labios

que todo el oro y la plata.

[Iod]



73 Tus manos me hicieron y me
formaron;

instrúyeme, para que aprenda tus
mandamientos.

74 Tus fieles verán con alegría

que puse mi esperanza en tu palabra.

75 Yo sé que tus juicios son justos,
Señor,

y que me has humillado con razón.

76 Que tu misericordia me consuele,

de acuerdo con la promesa que me
hiciste.

77 Que llegue hasta mí tu compasión,

y viviré porque tu ley es toda mi
alegría.

78 Que se avergüencen los
orgullosos, porque me afligen sin
motivo;



yo, en cambio, meditaré tus
preceptos.

79 Que se vuelvan hacia mí tus fieles;

los que tienen en cuenta tus
prescripciones

80 Que mi corazón cumpla
íntegramente tus preceptos,

para que yo no quede confundido.

[Caf]

81 Mi alma se consume por tu
salvación;

yo espero en tu palabra.

82 Mis ojos se consumen por tu
palabra,

¿cuándo me consolarás?

83 Aunque estoy como un odre
resecado por el humo,

no me olvido de tus preceptos.



84 ¿Cuántos serán los días de mi
vida?

¿Cuándo juzgarás a mis
perseguidores?

85 Los orgullosos me cavan fosas,

oponiéndose a tu ley.

86 Todos tus mandamientos son
verdaderos;

ayúdame, porque me persiguen sin
motivo.

87 Por poco me hacen desaparecer
de la tierra;

pero no abandono tus preceptos.

88 Vivifícame por tu misericordia,

y cumpliré tus prescripciones.

[Lámed]

89 Tu palabra, Señor, permanece
para siempre,



está firme en el cielo.

90 Tu verdad permanece por todas
las generaciones;

tú afirmaste la tierra y ella subsiste.

91 Todo subsiste hasta hoy conforme
a tus decretos,

porque todas las cosas te están
sometidas.

92 Si tu ley no fuera mi alegría,

ya hubiera sucumbido en mi
aflicción.

93 Nunca me olvidaré de tus
preceptos:

por medio de ellos, me has dado la
vida.

94 Sálvame, porque yo te pertenezco

y busco tus preceptos.



95 Los malvados están al acecho para
perderme,

pero yo estoy atento a tus
prescripciones.

96 He comprobado que toda
perfección es limitada:

¡qué amplios, en cambio, son tus
mandamientos!

[Mem]

97 ¡Cuánto amo tu ley,

todo el día la medito!

98 Tus mandamientos me hacen más
sabio que mis enemigos,

porque siempre me acompañan.

99 Soy más prudente que todos mis
maestros,

porque siempre medito tus
prescripciones.



100 Soy más inteligente que los
ancianos,

porque observo tus preceptos.

101 Yo aparto mis pies del mal
camino,

para cumplir tu palabra.

102 No me separo de tus juicios,

porque eres tú el que me enseñas.

103 ¡Qué dulce es tu palabra para mi
boca,

es más dulce que la miel!

104 Tus preceptos me hacen
comprender:

por eso aborrezco el camino de la
mentira.

[Nun]

105 Tu palabra es una lámpara para
mis pasos,



y una luz en mi camino.

106 Hice un juramento –y lo
sostengo–

de cumplir tus justas decisiones.

107 Estoy muy afligido, Señor:

vivifícame, conforme a tu palabra.

108 Acepta, Señor, las ofrendas de
mis labios,

y enséñame tus decisiones.

109 Mi vida está en constante peligro,

pero yo no me olvido de tu ley.

110 Los pecadores me tienden una
trampa,

pero yo no me aparto de tus
preceptos.

111 Tus prescripciones son mi
herencia para siempre,



porque alegran mi corazón.

112 Estoy decidido a cumplir tus
preceptos,

siempre y a la perfección

[Sámec]

113 Detesto la doblez del corazón

y amo tu ley,

114 Tú eres mi amparo y mi escudo:

yo espero en tu palabra.

115 Que los malvados se aparten de
mí:

yo cumpliré los mandamientos de mi
Dios.

116 Sé mi sostén conforme a tu
promesa, y viviré:

que mi esperanza no quede
defraudada.



117 Dame tu apoyo y seré salvado,

y fijaré la mirada en tus preceptos.

118 Tú abandonas a los que se
desvían de tus preceptos,

porque todo o que piensan es
mentira.

119 Tú eliminas como escoria a los
impíos,

por eso amo tus prescripciones.

120 Mi carne se estremece de temor
por ti,

y respecto tus decisiones.

[Ain]

121 He obrado conforme al derecho y
a la justicia:

no me entregues a mis opresores.

122 Otorga una garantía a mi favor,



para que no me opriman los
orgullosos.

123 Mis ojos se consumen por tu
salvación

y por tu promesa de justicia.

124 Trátame conforme a tu bondad,

y enséñame tus preceptos.

125 Yo soy tu servidor: instrúyeme,

y así conoceré tus prescripciones.,

126 Ha llegado, Señor, el tiempo de
obrar;

han quebrantado tu ley.

127 Por eso amo tus mandamientos

y los prefiero al oro más fino.

128 Por eso me guío por tus
preceptos

y aborrezco todo camino engañoso.



[Pe]

129 Tus prescripciones son
admirables:

por eso las observo.

130 La explicación de tu palabra
ilumina

y da inteligencia al ignorante.

131 Abro mi boca y aspiro
hondamente,

porque anhelo tus mandamientos.

132 Vuelve tu rostro y ten piedad de
mí;

es justo que lo hagas con los que
aman tu Nombre.

133 Afirma mis pasos conforme a tu
palabra,

para que no me domine la maldad.



134 Líbrame de la opresión de los
hombres,

y cumpliré tus mandamientos.

135 Que brille sobre mí la luz de tu
rostro,

y enséñame tus preceptos.

136 Ríos de lágrimas brotaron de mis
ojos,

porque no se cumple tu ley.

[Sade]

137 Tú eres justo, Señor,

y tus juicios son rectos.

138 Tú impones tus prescripciones

con justicia y con absoluta lealtad.

139 El celo me consume,

porque mis adversarios olvidan tu
palabra.



140 Tu palabra está bien acrisolada,

y por eso la amo.

141 Soy pequeño y despreciable,

pero no olvido tus preceptos.

142 Tu justicia es eterna

y tu ley es la verdad.

143 Cuando me asalta la angustia y la
opresión,

tus mandamientos son toda mi
alegría.

144 La justicia de tus prescripciones
es eterna;

instrúyeme y viviré.

[Qof]

145 Yo clamo de todo corazón:

escúchame, Señor, y observaré tus
preceptos.



146 Clamo a ti: Sálvame,

y cumpliré tus prescripciones.

147 Me anticipo a la aurora para
implorar tu ayuda;

yo espero en tu palabra.

148 Mis ojos se anticipan a las
vigilias de la noche,

para meditar tus enseñanzas.

149 Por tu amor, oye mi voz, Señor,

y vivifícame por tu justicia.

150 Se acercan a mí los ojos que me
persiguen con perfidia,

los que están alejados de tu ley.

151 Pero tú estás cerca, Señor,

y todos tus mandamientos son
verdaderos.

152 Yo sé desde hace mucho tiempo



que tú afirmaste para siempre tus
prescripciones.

[Res]

153 Mira mi aflicción y líbrame,

porque me olvido de tu ley.

154 Defiende mi causa y sálvame;

vivifícame conforme a tu promesa.

155 La salvación está lejos de los
impíos,

porque no buscan tus preceptos.

156 Tu compasión es muy grande,
Señor;

vivifícame por tu justicia.

157 Son muchos los que me
persiguen y me oprimen,

pero yo no me desvié de tus
prescripciones.



158 Veo a los pecadores y siento
indignación,

porque no cumplen tu palabra.

159 Mira que yo amo tus preceptos:

vivifícame, Señor, por tu amor.

160 Lo primordial de tu palabra es la
verdad,

y tus justos juicios permanecen para
siempre.

[Sin]

161 Los poderosos me persiguen sin
motivo,

pero yo temo únicamente tu palabra.

162 Yo me alegro en tu promesa,

como quien logra un gran botín,

163 Odio y aborrezco la mentira;

en cambio, amo tu ley.



164 Te bendigo muchas veces al día,

porque tus juicios son justos.

165 Los que aman tu ley gozan de
una gran paz,

nada los hace tropezar.

166 Yo espero tu salvación, Señor,

y cumplo tus mandamientos.

167 Mi alma observa tus
prescripciones,

y las ama intensamente.

168 Yo observo tus mandamientos y
tus prescripciones,

porque tú conoces todos mis
caminos.

[Tau]

169 Que mi clamor se acerque a ti,
Señor:



instrúyeme conforme a tu palabra.

170 Que mi plegaria llegue a tu
presencia:

líbrame, conforme a tu promesa,

171 Que mis labios expresen tu
alabanza,

porque me has enseñado tus
preceptos.

172 Que mi lengua se haga eco de tu
promesa,

porque todos tus mandamientos son
justos.

173 Que tu mano venga en mi ayuda,

porque yo elegí tus preceptos...

174 Yo ansío tu salvación, Señor,

y tu ley es toda mi alegría.

175 Que yo viva y pueda alabarte,



y que tu justicia venga en mi ayuda.

176 Ando errante como una oveja
perdida:

ven a buscar a tu servidor.

Yo nunca olvido tus mandamientos.

Himno de victoria por el paso del
mar RojoMiércoles 21 de noviembre
de 2001

Éxodo 15,1‑18

1. Este himno de victoria (cf. Ex
15,1‑18), propuesto en las Laudes del
sábado de la primera semana, nos
remite a un momento clave de la
historia de la salvación: al
acontecimiento del Éxodo, cuando
Israel fue salvado por Dios en una
situación humanamente
desesperada. Los hechos son
conocidos: después de la larga
esclavitud en Egipto, ya en camino
hacia la tierra prometida, los hebreos



habían sido alcanzados por el
ejército del faraón, y nada los habría
salvado de la aniquilación si el Señor
no hubiera intervenido con su mano
poderosa. El himno describe con
detalle la insolencia de los planes del
enemigo armado: "perseguiré,
alcanzaré, repartiré el botín..." (Ex
15,9).

Pero, ¿qué puede hacer incluso un
gran ejército frente a la
omnipotencia divina? Dios ordena al
mar que abra un espacio para el
pueblo agredido y que se cierre al
paso de los agresores: "Sopló tu
aliento y los cubrió el mar, se
hundieron como plomo en las aguas
formidables" (Ex 15,10).

Son imágenes fuertes, que quieren
expresar la medida de la grandeza de
Dios, mientras manifiestan el estupor
de un pueblo que casi no cree a sus
propios ojos, y entona al unísono un
cántico conmovido: "Mi fuerza y mi



poder es el Señor, él fue mi
salvación. Él es mi Dios: yo lo
alabaré; el Dios de mis padres: yo lo
ensalzaré" (Ex 15,2).

2. El cántico no habla sólo de la
liberación obtenida; indica también
su finalidad positiva, la cual no es
más que el ingreso en la morada de
Dios, para vivir en comunión con él:
"Guiaste con misericordia a tu
pueblo rescatado; los llevaste con tu
poder hasta tu santa morada" (Ex
15,3).

Así comprendido, este
acontecimiento no sólo estuvo en la
base de la alianza entre Dios y su
pueblo, sino que se convirtió
también en un "símbolo" de toda la
historia de la salvación. Muchas
otras veces Israel experimentará
situaciones análogas, y el Éxodo se
volverá a actualizar puntualmente.
De modo especial aquel
acontecimiento prefigura la gran



liberación que Cristo realizará con su
muerte y resurrección.

Por eso, nuestro himno resuena de
un modo especial en la liturgia de la
Vigilia pascual, para destacar con la
intensidad de sus imágenes lo que se
ha realizado en Cristo. En él hemos
sido salvados, no de un opresor
humano, sino de la esclavitud de
Satanás y del pecado, que desde los
orígenes pesa sobre el destino de la
humanidad. Con él la humanidad
vuelve a entrar en el camino, en el
sendero que lleva a la casa del Padre.

3. Esta liberación, ya realizada en el
misterio y presente en el bautismo
como una semilla de vida destinada a
crecer, llegará a su plenitud al final
de los tiempos, cuando Cristo vuelva
glorioso y "entregue el reino a Dios
Padre" (1Co 15,24). Precisamente a
este horizonte final, escatológico, la 
Liturgia de las Horas nos invita a
mirar, introduciendo nuestro cántico



con una cita del Apocalipsis: "Los que
habían vencido a la bestia cantaban
el cántico de Moisés, el siervo de
Dios" (Ap 15,2‑3).

Al final de los tiempos se realizará
plenamente para todos los salvados
lo que el acontecimiento del Éxodo
prefigura y la Pascua de Cristo ha
llevado a cabo de modo definitivo,
pero abierto al futuro. En efecto,
nuestra salvación es real y profunda,
pero está entre el "ya" y el "todavía
no" de la condición terrena, como
nos recuerda el apóstol san Pablo:
"Porque nuestra salvación es en
esperanza" (Rm 8,24).

4. "Cantaré al Señor, sublime es su
vitoria" (Ex 15,1). Al poner en
nuestros labios estas palabras del
antiguo himno, la Liturgia de las
Laudes nos invita a situar nuestra
jornada en el gran horizonte de la
historia de la salvación. Este es el
modo cristiano de percibir el paso



del tiempo. En los días que se
acumulan unos tras otros no hay una
fatalidad que nos oprime, sino un
designio que se va desarrollando, y
que nuestros ojos deben aprender a
leer como en filigrana.

Los Padres de la Iglesia eran
particularmente sensibles a esta
perspectiva histórico‑salvífica, pues
solían leer los hechos más destacados
del Antiguo Testamento —el diluvio
del tiempo de Noé, la llamada de
Abraham, la liberación del Éxodo, el
regreso de los hebreos después del
destierro de Babilonia, ...— como
"prefiguraciones" de eventos futuros,
reconociendo que esos hechos tenían
un valor de "arquetipos": en ellos se
anunciaban las características
fundamentales que se repetirían, de
algún modo, a lo largo de todo el
decurso de la historia humana.

5. Por lo demás, ya los profetas
habían releído los acontecimientos



de la historia de la salvación,
mostrando su sentido siempre actual
y señalando la realización plena en
el futuro. Así, meditando en el
misterio de la alianza sellada por
Dios con Israel, llegan a hablar de
una "nueva alianza" (Jr 31,31; cf. Ez
36,26‑27), en la que la ley de Dios
sería escrita en el corazón mismo del
hombre.

No es difícil ver en esta profecía la
nueva alianza sellada con la sangre
de Cristo y realizada por el don del
Espíritu. Al rezar este himno de
victoria del antiguo Éxodo a la luz
del Éxodo pascual, los fieles pueden
vivir la alegría de sentirse Iglesia
peregrina en el tiempo, hacia la
Jerusalén celestial.

6. Así pues, se trata de contemplar
con estupor siempre nuevo todo lo
que Dios ha dispuesto para su
pueblo: "Lo introduces y lo plantas
en el monte de tu heredad, lugar del



que hiciste tu trono, Señor; santuario,
Señor, que fundaron tus manos" (Ex
15,17). El himno de victoria no
expresa el triunfo del hombre, sino el
triunfo de Dios. No es un canto de
guerra, sino un canto de amor.

Haciendo que nuestras jornadas
estén impregnadas de este
sentimiento de alabanza de los
antiguos hebreos, caminamos por las
sendas del mundo, llenas de insidias,
peligros y sufrimientos, con la
certeza de que nos envuelve la
mirada misericordiosa de Dios: nada
puede resistir al poder de su amor.

Éxodo 15,1‑18

1 Entonces Moisés y los israelitas
entonaron este canto en honor del
Señor: «Cantaré al Señor, que se ha
cubierto de gloria: él hundió en el
mar los caballos y los carros.

2 El Señor es mi fuerza y mi
protección, él me salvó. Él es mi Dios



y yo lo glorifico, es el Dios de mi
padre y yo proclamo su grandeza.

3 El Señor es un guerrero, su nombre
es «Señor».

4 El arrojó al mar los carros del
Faraón y su ejército, lo mejor de sus
soldados se hundió en el Mar Rojo.

5 El abismo los cubrió, cayeron como
una piedra en lo profundo del mar

6 Tu mano, Señor, resplandece por su
fuerza, tu mano, Señor, aniquila al
enemigo.

7 Con la inmensidad de tu gloria
derribas a tus adversarios, desatas tu
furor, que los consume como paja.

8 Al soplo de tu ira se agolparon las
aguas, las olas se levantaron como un
dique, se hicieron compactos los
abismos del mar.

9 El enemigo decía: «Los perseguiré,
los alcanzaré, repartiré sus despojos,



saciaré mi avidez, desenvainaré la
espada, mi mano los destruirá».

10 Tú soplaste con tu aliento, y el
mar los envolvió; se hundieron como
plomo en las aguas formidables.

11 ¿Quién, como tú, es admirable
entre los santos, terrible por tus
hazañas, autor de maravillas?

12 Extendiste tu mano y los tragó la
tierra.

13 Guías con tu fidelidad al pueblo
que has rescatado y lo conduces con
tu poder hacia tu santa morada.

14 Tiemblan los pueblos al oír la
noticia: los habitantes de Filistea se
estremecen,

15 cunde el pánico entre los jefes de
Edom, un temblor sacude a los
príncipes de Moab, desfallecen todos
los habitantes de Canaán.



16 El pánico y el terror los invaden,
la fuerza de tu brazo los deja
petrificados, hasta que pasa tu
pueblo, Señor, hasta que pasa el
pueblo que tú has adquirido.

17 Tú lo llevas y lo plantas en la
montaña de tu herencia, en el lugar
que preparaste para tu morada, en el
Santuario, Señor, que fundaron tus
manos.

18 ¡El Señor reina eternamente!».

Invitación a alabar a Dios por su
amor. Miércoles 28 de noviembre de
2001

Salmo 118

1. Este es el salmo más breve. En el
original hebreo está compuesto sólo
por diecisiete palabras, nueve de las
cuales son las particularmente
importantes. Se trata de una
pequeña doxología, es decir, un
canto esencial de alabanza, que



idealmente podría servir de
conclusión de oraciones más
amplias, como himnos. Así ha
sucedido a veces en la liturgia, como
acontece con nuestro "Gloria al
Padre", con el que suele concluirse el
rezo de todos los salmos.

Verdaderamente, estas pocas
palabras de oración son
significativas y profundas para
exaltar la alianza entre el Señor y su
pueblo, dentro de una perspectiva
universal. A esta luz, el apóstol san
Pablo utiliza el primer versículo del
salmo para invitar a todos los
pueblos del mundo a glorificar a
Dios. En efecto, escribe a los
cristianos de Roma: "Los gentiles
glorifican a Dios por su misericordia,
como dice la Escritura: (...) Alabad al
Señor todas las naciones; aclamadlo,
todos los pueblos" (Rm 15,9. 11).

2. Así pues, el breve himno que
estamos meditando comienza, como



acontece a menudo en este tipo de
salmos, con una invitación a la
alabanza, que no sólo se dirige a
Israel, sino a todos los pueblos de la
tierra. Un Aleluya debe brotar de los
corazones de todos los justos que
buscan y aman a Dios con corazón
sincero. Una vez más el Salterio
refleja una visión de gran alcance,
alimentada probablemente por la
experiencia vivida por Israel durante
el exilio en Babilonia, en el siglo VI
a.C.: el pueblo hebreo se encontró
entonces con otras naciones y
culturas y sintió la necesidad de
anunciar su fe a los pueblos entre los
cuales vivía. En el Salterio se aprecia
la convicción de que el bien florece
en muchos terrenos y, en cierta
manera, puede ser orientado y
dirigido hacia el único Señor y
Creador.

Por eso, podríamos hablar de un 
ecumenismo de la oración, que
estrecha en un único abrazo a



pueblos diferentes por su origen,
historia y cultura. Estamos en la
línea de la gran "visión" de Isaías,
que describe "al final de los tiempos"
cómo confluyen todas las naciones
hacia "el monte del templo del
Señor". Entonces caerán de las
manos las espadas y las lanzas; más
aún, con ellas se forjarán arados y
podaderas, para que la humanidad
viva en paz, cantando su alabanza al
único Señor de todos, escuchando su
palabra y cumpliendo su ley (cf. Is
2,1‑5).

3. Israel, el pueblo de la elección,
tiene en este horizonte universal una
misión particular. Debe proclamar
dos grandes virtudes divinas, que ha
experimentado viviendo la alianza
con el Señor (cf. v. 2). Estas dos
virtudes, que son como los rasgos
fundamentales del rostro divino, el
"buen binomio" de Dios, como decía
san Gregorio de Nisa (cf. Sobre los
títulos de los salmos, Roma 1994, p.



183), se expresan con otros tantos
vocablos hebreos que, en las
traducciones, no logran brillar con
toda su riqueza de significado.

El primero es hésed, un término que
el Salterio usa con mucha frecuencia
y sobre el que ya he tratado en otra
ocasión. Quiere indicar la trama de
los sentimientos profundos que
marcan las relaciones entre dos
personas, unidas por un vínculo
auténtico y constante. Por eso,
entraña valores como el amor, la
fidelidad, la misericordia, la bondad
y la ternura. Así pues, entre nosotros
y Dios existe una relación que no es
fría, como la que se entabla entre un
emperador y su súbdito, sino cordial,
como la que se desarrolla entre dos
amigos, entre dos esposos o entre
padres e hijos.

4. El segundo vocablo, 'emét, es casi
sinónimo del primero. También se
trata de un término frecuente en el



Salterio, que lo repite casi la mitad de
todas las veces en que se encuentra
en el resto del Antiguo Testamento.

Este término, de por sí, expresa la
"verdad", es decir, la genuinidad de
una relación, su autenticidad y
lealtad, que se conserva a pesar de
los obstáculos y las pruebas; es la
fidelidad pura y gozosa que no se
resquebraja. Por eso el salmista
declara que "dura por siempre" (v. 2).
El amor fiel de Dios no fallará jamás
y no nos abandonará a nosotros
mismos o a la oscuridad de la falta de
sentido, de un destino ciego, del
vacío y de la muerte.

Dios nos ama con un amor
incondicional, que no conoce el
cansancio, que no se apaga nunca.
Este es el mensaje de nuestro salmo,
casi tan breve como una jaculatoria,
pero intenso como un gran cántico.

5. Las palabras que nos sugiere son
como un eco del cántico que resuena



en la Jerusalén celestial, donde una
inmensa multitud, de toda lengua,
pueblo y nación, canta la gloria
divina ante el trono de Dios y del
Cordero (cf. Ap 7,9). A este cántico la
Iglesia peregrinante se une con
infinitas expresiones de alabanza,
moduladas frecuentemente por el
genio poético y por el arte musical.

Pensamos, por poner un ejemplo, en
el Te Deum, que han utilizado
generaciones de cristianos a lo largo
de los siglos para alabar y dar gracias
a Dios: "Te Deum laudamus, te
Dominum confitemur, te aeternum
Patrem omnis terra veneratur". Por
su parte, el pequeño salmo que hoy
estamos meditando constituye una
síntesis eficaz de la perenne liturgia
de alabanza con que la Iglesia se
hace portavoz del mundo, uniéndose
a la alabanza perfecta que Cristo
mismo dirige al Padre.



Así pues, alabemos al Señor.
Alabémoslo sin cesar. Pero nuestra
alabanza se ha de expresar con la
vida, antes que con las palabras. En
efecto, seríamos poco creíbles si con
nuestro salmo invitáramos a las
naciones a dar gloria al Señor y no
tomáramos en serio la advertencia
de Jesús: "Brille así vuestra luz
delante de los hombres, para que
vean vuestras buenas obras y
glorifiquen a vuestro Padre que está
en los cielos" (Mt 5,16). Cantando el
salmo 116, como todos los salmos
que ensalzan al Señor, la Iglesia,
pueblo de Dios, se esfuerza por llegar
a ser ella misma un cántico de
alabanza.

SALMO 118

1 ¡Alaben al Señor, todas las
naciones,

glorifíquenlo, todos los pueblos!



2 Porque es inquebrantable su amor
por nosotros,

y su fidelidad permanece para
siempre.

¡Aleluya!

Un canto de alegría y de victoria.
Miércoles 5 de diciembre de 2001

Salmo 117

1. Cuando el cristiano, en sintonía
con la voz orante de Israel, canta el
salmo 117, que acabamos de
escuchar, experimenta en su interior
una emoción particular. En efecto,
encuentra en este himno, de intensa
índole litúrgica, dos frases que
resonarán dentro del Nuevo
Testamento con una nueva
tonalidad. La primera se halla en el
versículo 22: "La piedra que
desecharon los arquitectos es ahora
la piedra angular". Jesús cita esta
frase, aplicándola a su misión de



muerte y de gloria, después de
narrar la parábola de los viñadores
homicidas (cf. Mt 21,42). También la
recoge san Pedro en los Hechos de los
Apóstoles: "Este Jesús es la piedra
que vosotros, los constructores,
habéis desechado y que se ha
convertido en piedra angular.
Porque no hay bajo el cielo otro
nombre dado a los hombres por el
que nosotros debamos
salvarnos" (Hch 4,11‑12). San Cirilo
de Jerusalén comenta: "Afirmamos
que el Señor Jesucristo es uno solo,
para que la filiación sea única;
afirmamos que es uno solo, para que
no pienses que existe otro (...). En
efecto, le llamamos piedra, no
inanimada ni cortada por manos
humanas, sino piedra angular,
porque quien crea en ella no quedará
defraudado" (Le Catechesi, Roma
1993, pp. 312‑313).

La segunda frase que el Nuevo
Testamento toma del salmo 117 es la



que cantaba la muchedumbre en la
solemne entrada mesiánica de Cristo
en Jerusalén: "¡Bendito el que viene
en nombre del Señor!" (Mt 21,9; cf. 
Sal 117,26). La aclamación está
enmarcada por un "Hosanna" que
recoge la invocación hebrea hoshia'
na': "sálvanos".

2. Este espléndido himno bíblico está
incluido en la pequeña colección de
salmos, del 112 al 117, llamada el
"Hallel pascual", es decir, la alabanza
sálmica usada en el culto judío para
la Pascua y también para las
principales solemnidades del Año
litúrgico. Puede considerarse que el
hilo conductor del salmo 117 es el
rito procesional, marcado tal vez por
cantos para el solista y para el coro,
que tiene como telón de fondo la
ciudad santa y su templo. Una
hermosa antífona abre y cierra el
texto: "Dad gracias al Señor porque
es bueno, porque es eterna su
misericordia" (vv. 1 y 29).



La palabra "misericordia" traduce la
palabra hebrea hesed, que designa la
fidelidad generosa de Dios para con
su pueblo aliado y amigo. Esta
fidelidad la cantan tres clases de
personas: todo Israel, la "casa de
Aarón", es decir, los sacerdotes, y "los
que temen a Dios", una expresión
que se refiere a los fieles y
sucesivamente también a los
prosélitos, es decir, a los miembros
de las demás naciones deseosos de
aceptar la ley del Señor (cf. vv. 2‑4).

3. La procesión parece desarrollarse
por las calles de Jerusalén, porque se
habla de las "tiendas de los justos" (v.
15). En cualquier caso, se eleva un
himno de acción de gracias (cf. vv.
5‑18), que contiene un mensaje
esencial: incluso cuando nos
embarga la angustia, debemos
mantener enarbolada la antorcha de
la confianza, porque la mano
poderosa del Señor lleva a sus fieles



a la victoria sobre el mal y a la
salvación.

El poeta sagrado usa imágenes
fuertes y expresivas: a los
adversarios crueles se los compara
con un enjambre de avispas o con un
frente de fuego que avanza
reduciéndolo todo a cenizas (cf. v.
12). Pero la reacción del justo,
sostenido por el Señor, es
vehemente. Tres veces repite: "En el
nombre del Señor los rechacé" y el
verbo hebreo pone de relieve una
intervención destructora con
respecto al mal (cf. vv. 10‑12). En
efecto, en su raíz se halla la diestra
poderosa de Dios, es decir, su obra
eficaz, y no ciertamente la mano
débil e incierta del hombre. Por esto,
la alegría por la victoria sobre el mal
desemboca en una profesión de fe
muy sugestiva: "el Señor es mi fuerza
y mi energía, él es mi salvación" (v.
14).



4. La procesión parece haber llegado
al templo, a las "puertas del
triunfo" (v. 19), es decir, a la puerta
santa de Sión. Aquí se entona un
segundo canto de acción de gracias,
que se abre con un diálogo entre la
asamblea y los sacerdotes para ser
admitidos en el culto. "Abridme las
puertas del triunfo, y entraré para
dar gracias al Señor", dice el solista
en nombre de la asamblea
procesional. "Esta es la puerta del
Señor: los vencedores entrarán por
ella" (v. 20), responden otros,
probablemente los sacerdotes.

Una vez que han entrado, pueden
cantar el himno de acción de gracias
al Señor, que en el templo se ofrece
como "piedra" estable y segura sobre
la que se puede edificar la casa de la
vida (cf. Mt 7,24‑25). Una bendición
sacerdotal desciende sobre los fieles,
que han entrado en el templo para
expresar su fe, elevar su oración y
celebrar su culto.



5. La última escena que se abre ante
nuestros ojos es un rito gozoso de
danzas sagradas, acompañadas por
un festivo agitar de ramos: "Ordenad
una procesión con ramos hasta los
ángulos del altar" (v. 27). La liturgia
es alegría, encuentro de fiesta,
expresión de toda la existencia que
alaba al Señor. El rito de los ramos
hace pensar en la solemnidad judía
de los Tabernáculos, memoria de la
peregrinación de Israel por el
desierto, solemnidad en la que se
realizaba una procesión con ramos
de palma, mirto y sauce.

Este mismo rito evocado por el Salmo
se vuelve a proponer al cristiano en
la entrada de Jesús en Jerusalén,
celebrada en la liturgia del domingo
de Ramos. Cristo es aclamado como
"hijo de David" (Mt 21,9) por la
muchedumbre que "había llegado
para la fiesta (...). Tomaron ramas de
palmera y salieron a su encuentro
gritando: Hosanna, Bendito el que



viene en nombre del Señor, el Rey de
Israel" (Jn 12,12‑13). En esa
celebración festiva que, sin embargo,
prepara a la hora de la pasión y
muerte de Jesús, se realiza y
comprende en sentido pleno también
el símbolo de la piedra angular,
propuesto al inicio, adquiriendo un
valor glorioso y pascual.

El salmo 117 estimula a los cristianos
a reconocer en el evento pascual de
Jesús "el día en que actuó el Señor",
en el que "la piedra que desecharon
los arquitectos es ahora la piedra
angular". Así pues, con el salmo
pueden cantar llenos de gratitud: "el
Señor es mi fuerza y mi energía, él es
mi salvación" (v. 14). "Este es el día
en que actuó el Señor: sea nuestra
alegría y nuestro gozo" (v. 24).

SALMO 117

1 ¡Aleluya!



¡Den gracias al Señor, porque es
bueno,

porque es eterno su amor!

2 Que lo diga el pueblo de Israel:

¡es eterno su amor!

3 Que lo diga la familia de Aarón:

¡es eterno su amor!

4 Que lo digan los que temen al
Señor:

¡es eterno su amor!

5 En el peligro invoqué al Señor,

y él me escuchó dándome un alivio.

6 El Señor está conmigo: no temeré:

¿qué podrán hacerlo los hombres?

7 El Señor está conmigo y me ayuda:



yo veré derrotados a mis
adversarios.

8 Es mejor refugiarse en el Señor

que fiarse de los hombres;

9 es mejor refugiarse en el Señor

que fiarse de los poderosos.

10 Todos los paganos me rodearon,

pero yo los derroté en el nombre del
Señor;

11 me rodearon por todas partes,

pero yo los derroté en el nombre del
Señor;

12 me rodearon como avispas,

ardían como fuego en las espinas,

pero yo los derroté en el nombre del
Señor.



13 Me empujaron con violencia para
derribarme,

pero el Señor vino en mi ayuda.

14 El Señor es mi fuerza y mi
protección;

él fue mi salvación.

15 Un grito de alegría y de victoria

resuena en las carpas de los justos:

«La mano del Señor hace proezas,

16 la mano del Señor es sublime,

la mano del Señor hace proezas».

17 No, no moriré: viviré

para publicar lo que hizo el Señor,

18 El Señor me castigó duramente,

pero no me entregó a la muerte.

19 «Abran las puertas de la justicia



y entraré para dar gracias al Señor».

20 «Esta es la puerta del Señor:

sólo los justos entran por ella».

21 Yo te doy gracias porque me
escuchaste

y fuiste mi salvación.

22 La piedra que desecharon los
constructores

es ahora la piedra angular

23 Esto ha sido hecho por el Señor

y es admirable a nuestros ojos.

24 Este es el día que hizo el Señor:

alegrémonos y regocijémonos en él.

25 Sálvanos, Señor, asegúranos la
prosperidad.

26 ¡Bendito el que viene en nombre
del Señor!



Nosotros los bendecimos desde la
Casa del Señor:

27 el Señor es Dios, y él nos ilumina.

«Ordenen una procesión con ramas
frondosas

hasta los ángulos del altar».

28 Tú eres mi Dios, y yo te doy
gracias;

Dios mío, yo te glorifico.

29 ¡Den gracias al Señor, porque es
bueno,

porque es eterno su amor!

El cántico de las criaturas.
Miércoles 12 de diciembre de 2001

Daniel 3,52‑57

1. El cántico que acabamos de
proclamar está constituido por la
primera parte de un largo y hermoso



himno que se encuentra insertado en
la traducción griega del libro de
Daniel. Lo cantan tres jóvenes judíos
arrojados a un horno ardiente por
haberse negado a adorar la estatua
del rey babilonio Nabucodonosor. La
Liturgia de las Horas, en las Laudes
del domingo, en la primera y en la
tercera semana del Salterio litúrgico,
nos presenta otra parte de ese mismo
canto.

Como es sabido, el libro de Daniel
refleja las inquietudes, las
esperanzas y también las
expectativas apocalípticas del pueblo
elegido, el cual, en la época de los
Macabeos (siglo II a. C.) luchaba para
poder vivir según la ley dada por
Dios.

En el horno, los tres jóvenes,
milagrosamente preservados de las
llamas, cantan un himno de
bendición dirigido a Dios. Este himno
se asemeja a una letanía, repetitiva y



a la vez nueva: sus invocaciones
suben a Dios como volutas de
incienso, que ascienden en formas
semejantes, pero nunca iguales. La
oración no teme la repetición, como
el enamorado no duda en declarar
infinitas veces a la amada todo su
afecto. Insistir en lo mismo es signo
de intensidad y de múltiples matices
en los sentimientos, en los impulsos
interiores y en los afectos.

2. Hemos escuchado proclamar el
inicio de este himno cósmico,
contenido en los versículos 52‑57 del
capítulo tercero de Daniel. Es la
introducción, que precede al
grandioso desfile de las criaturas
implicadas en la alabanza. Una
mirada panorámica a todo el canto
en su forma litánica nos permite
descubrir una sucesión de elementos
que componen la trama de todo el
himno. Este comienza con seis
invocaciones dirigidas expresamente
a Dios; las sigue una llamada



universal a las "criaturas todas del
Señor" para que abran sus labios
ideales a la bendición (cf. v. 57).

Esta es la parte que consideramos
hoy y que la liturgia propone para las
Laudes del domingo de la segunda
semana. Sucesivamente el canto
seguirá convocando a todas las
criaturas del cielo y de la tierra a
alabar y ensalzar a su Señor.

3. Nuestro pasaje inicial se repetirá
una vez más en la liturgia, en las
Laudes del domingo de la cuarta
semana. Por eso, ahora sólo
elegiremos algunos elementos para
nuestra reflexión. El primero es la
invitación a la bendición: "Bendito
eres, Señor", que al final se
convertirá en "Bendecid".

En la Biblia hay dos tipos de
bendición, relacionadas entre sí. Una
es la bendición que viene de Dios: el
Señor bendice a su pueblo (cf.Nm
6,34‑27). Es una bendición eficaz,



fuente de fecundidad, felicidad y
prosperidad. La otra es la que sube
de la tierra al cielo. El hombre que ha
gozado de la generosidad divina
bendice a Dios, alabándolo, dándole
gracias y ensalzándolo: "Bendice,
alma mía, al Señor" (Sal 102,1; 103,1).

La bendición divina a menudo se
otorga por intermedio de los
sacerdotes (cf. Nm 6, 22‑23. 27; Si 50,
20‑21), a través de la imposición de
las manos; la bendición humana, por
el contrario, se expresa en el himno
litúrgico, que la asamblea de los
fieles eleva al Señor.

4. Otro elemento que consideramos
dentro del pasaje propuesto ahora a
nuestra meditación está constituido
por la antífona. Se podría imaginar
que el solista, en el templo
abarrotado de pueblo, entonaba la
bendición: "Bendito eres, Señor",
enumerando las diversas maravillas
divinas, mientras la asamblea de los



fieles repetía constantemente la
fórmula: "A ti gloria y alabanza por
los siglos".

Es lo que acontecía con el salmo 135,
generalmente llamado "Gran Hallel",
es decir, la gran alabanza, en la que
el pueblo repetía: "Es eterna su
misericordia", mientras un solista
enumeraba los diversos actos de
salvación realizados por el Señor en
favor de su pueblo.

Objeto de la alabanza, en nuestro
salmo, es ante todo el nombre "santo
y glorioso" de Dios, cuya
proclamación resuena en el templo,
también él "santo y glorioso". Los
sacerdotes y el pueblo, mientras
contemplan en la fe a Dios que se
sienta "en el trono de su reino",
sienten sobre sí la mirada que
"sondea los abismos" y esta
conciencia hace que brote de su
corazón la alabanza.



"Bendito..., bendito...". Dios, "sentado
sobre querubines", tiene como
morada "la bóveda del cielo", pero
está cerca de su pueblo, que por eso
se siente protegido y seguro.

5. El hecho de que este cántico se
vuelva a proponer en la mañana del
domingo, Pascua semanal de los
cristianos, es una invitación a abrir
los ojos ante la nueva creación que
tuvo origen precisamente con la
resurrección de Jesús. San Gregorio
de Nisa, un Padre de la Iglesia griega
del siglo IV, explica que con la Pascua
del Señor "son creados un cielo
nuevo y una tierra nueva (...), es
plasmado un hombre diverso,
renovado a imagen de su creador por
medio del nacimiento de lo alto" (cf. 
Jn 3,3. 7). Y prosigue: "De la misma
manera que quien mira al mundo
sensible deduce por medio de las
cosas visibles la belleza invisible (...),
así quien mira a este nuevo mundo
de la creación eclesial ve en él a



Aquel que se ha hecho todo en todos
llevando la mente, por medio de las
cosas comprensibles por nuestra
naturaleza racional, hacia lo que
supera la comprensión
humana" (Langerbeck, H., Gregorii
Nysseni Opera, VI, 1‑22 passim, p.
385).

Así pues, al cantar este cántico, el
creyente cristiano es invitado a
contemplar el mundo de la primera
creación, intuyendo en él el perfil de
la segunda, inaugurada con la
muerte y la resurrección del Señor
Jesús. Y esta contemplación lleva a
todos a entrar, casi bailando de
alegría, en la única Iglesia de Cristo.

Daniel 3,52‑57

52 Bendito eres, Señor, Dios de
nuestros padres:

a ti gloria y alabanza por los siglos.

Bendito tu nombre, santo y glorioso:



a él gloria y alabanza por los siglos.

53 Bendito eres en el templo de tu
santa gloria:

a ti gloria y alabanza por los siglos.

54 Bendito eres sobre el trono de tu
reino:

a ti gloria y alabanza por los siglos.

55 Bendito eres tú, que sentado sobre
querubines

sondeas los abismos:

a ti gloria y alabanza por los siglos.

56 Bendito eres en la bóveda del
cielo:

a ti honor y alabanza por los siglos.

57 Criaturas todas del Señor,
bendecid al Señor,

ensalzadlo con himnos por los siglos.



¡Todo cuanto respira alabe al
Señor!. Miércoles 9 de enero de 2002

Salmo 150

1. El himno en que se ha apoyado
ahora nuestra oración es el último
canto del Salterio, el salmo 150. La
palabra que resuena al final en el
libro de la oración de Israel es el
aleluya, es decir, la alabanza pura de
Dios; por eso, la liturgia de Laudes
propone este salmo dos veces, en los
domingos segundo y cuarto.

En este breve texto se suceden diez
imperativos, que repiten la misma
palabra: "Hallelú", "alabad". Esos
imperativos, que son casi música y
canto perenne, parecen no apagarse
nunca, como acontecerá también en
el célebre "aleluya" del Mesías de
Händel. La alabanza a Dios se
convierte en una especie de
respiración del alma, sin pausa.
Como se ha escrito, "esta es una de
las recompensas de ser hombres: la



serena exaltación, la capacidad de
celebrar. Se halla bien expresada en
una frase que el rabí Akiba dirigió a
sus discípulos: Un canto cada día, un
canto para cada día" (A.J. Heschel, 
Chi è l'uomo?, Milán 1971, p. 198).

2. El salmo 150 parece desarrollarse
en tres momentos. Al inicio, en los
primeros dos versículos (vv. 1‑2), la
mirada se dirige al "Señor" en su
"santuario", a "su fuerza", a sus
"grandes hazañas", a su "inmensa
grandeza". En un segundo momento
—semejante a un auténtico
movimiento musical— se une a la
alabanza la orquesta del templo de
Sión (cf. vv. 3‑5 b), que acompaña el
canto y la danza sagrada. En el tercer
momento, en el último versículo del
salmo (cf. v. 5 c), entra en escena el
universo, representado por "todo ser
vivo" o, si se quiere traducir con más
fidelidad al original hebreo, por
"todo cuanto respira". La vida misma



se hace alabanza, una alabanza que
se eleva de las criaturas al Creador.

3. En este primer comentario del
salmo 150 sólo nos detendremos en
los momentos primero y último del
himno. Forman una especie de
marco para el segundo momento,
que ocupa el centro de la
composición y que examinaremos
más adelante, cuando la liturgia de
Laudes nos vuelva a proponer este
salmo.

La primera sede en la que se
desarrolla el hilo musical y orante es
la del "santuario" (cf. v. 1). El original
hebreo habla del área "sagrada",
pura y trascendente, en la que mora
Dios. Por tanto, hay una referencia al
horizonte celestial y paradisíaco,
donde, como precisará el libro del
Apocalipsis, se celebra la eterna y
perfecta liturgia del Cordero (cf., por
ejemplo, Ap 5,6‑14). El misterio de
Dios, en el que los santos son



acogidos para una comunión plena,
es un ámbito de luz y de alegría, de
revelación y de amor. Precisamente
por eso, aunque con cierta libertad,
la antigua traducción griega de los
Setenta e incluso la traducción latina
de la Vulgata propusieron, en vez de
"santuario", la palabra "santos":
"Alabad al Señor entre sus santos".

4. Desde el cielo el pensamiento pasa
implícitamente a la tierra al poner el
acento en las "grandes hazañas"
realizadas por Dios, las cuales
manifiestan "su inmensa
grandeza" (v. 2). Estas hazañas son
descritas en el salmo 104, el cual
invita a los israelitas a "meditar todas
las maravillas" de Dios (v. 2), a
recordar "las maravillas que ha
hecho, sus prodigios y los juicios de
su boca" (v. 5); el salmista recuerda
entonces "la alianza que pactó con
Abraham" (v. 9), la historia
extraordinaria de José, los prodigios
de la liberación de Egipto y del viaje



por el desierto, y, por último, el don
de la tierra. Otro salmo habla de
situaciones difíciles de las que el
Señor salva a los que "claman" a él;
las personas salvadas son invitadas
repetidamente a dar gracias por los
prodigios realizados por Dios: "Den
gracias al Señor por su piedad, por
sus prodigios en favor de los hijos de
los hombres" (Sal 106,8. 15. 21. 31).

Así se puede comprender la
referencia de nuestro salmo a las
"obras fuertes", como dice el original
hebreo, es decir, a las grandes
"hazañas" (cf. v. 2) que Dios realiza
en el decurso de la historia de la
salvación. La alabanza se transforma
en profesión de fe en Dios, Creador y
Redentor, celebración festiva del
amor divino, que se manifiesta
creando y salvando, dando la vida y
la liberación.

5. Llegamos así al último versículo
del salmo 150 (cf. v. 5 c). El término



hebreo usado para indicar a los
"vivos" que alaban a Dios alude a la
respiración, como decíamos, pero
también a algo íntimo y profundo,
inherente al hombre.

Aunque se puede pensar que toda la
vida de la creación es un himno de
alabanza al Creador, es más preciso
considerar que en este coro el
primado corresponde a la criatura
humana. A través del ser humano,
portavoz de la creación entera, todos
los seres vivos alaban al Señor.
Nuestra respiración vital, que
expresa autoconciencia y libertad (cf.
Pr 20,27), se transforma en canto y
oración de toda la vida que late en el
universo.

Por eso, todos hemos de elevar al
Señor, con todo nuestro corazón,
"salmos, himnos y cánticos
inspirados" (Ef 5,19).

6. Los manuscritos hebraicos, al
transcribir los versículos del salmo



150, reproducen a menudo el 
Menorah, el famoso candelabro de
siete brazos situado en el Santo de los
Santos del templo de Jerusalén. Así
sugieren una hermosa interpretación
de este salmo, auténtico Amén en la
oración de siempre de nuestros
"hermanos mayores": todo el
hombre, con todos los instrumentos y
las formas musicales que ha
inventado su genio —"trompetas,
arpas, cítaras, tambores, danzas,
trompas, flautas, platillos sonoros,
platillos vibrantes", como dice el
Salmo— pero también "todo ser vivo"
es invitado a arder como el Menorah
ante el Santo de los Santos, en
constante oración de alabanza y
acción de gracias.

En unión con el Hijo, voz perfecta de
todo el mundo creado por él, nos
convertimos también nosotros en
oración incesante ante el trono de
Dios.



SALMO 150

1 ¡Aleluya!

Alaben a Dios en su Santuario,

alábenlo en su poderoso firmamento;

2 alábenlo por su inmensa grandeza.

3 Alábenlo con toques de trompeta,

alábenlo con el arpa y la cítara;

4 alábenlo con tambores y danzas,

alábenlo con laudes y flautas.

5 Alábenlo con platillos sonoros,

alábenlo con platillos vibrantes,

6 ¡Que todos los seres vivientes

alaben al Señor!

¡Aleluya!



El deseo del Señor y de su templo.
Miércoles 16 de enero de 2002

Salmo 41

1. Una cierva sedienta, con la
garganta seca, lanza su lamento ante
el desierto árido, anhelando las
frescas aguas de un arroyo. Con esta
célebre imagen comienza el salmo
41, que nos acaban de cantar. En ella
podemos ver casi el símbolo de la
profunda espiritualidad de esta
composición, auténtica joya de fe y
poesía. En realidad, según los
estudiosos del Salterio, nuestro salmo
se debe unir estrechamente al
sucesivo, el 42, del que se separó
cuando los salmos fueron ordenados
para formar el libro de oración del
pueblo de Dios. En efecto, ambos
salmos, además de estar unidos por
su tema y su desarrollo, contienen la
misma antífona: "¿Por qué te
acongojas, alma mía?, ¿por qué te me
turbas? Espera en Dios, que volverás



a alabarlo: Salud de mi rostro, Dios
mío" (Sal 41,6. 12; 42,5). Este
llamamiento, repetido dos veces en
nuestro salmo, y una tercera vez en
el salmo sucesivo, es una invitación
que el orante se hace a sí mismo a
evitar la melancolía por medio de la
confianza en Dios, que con seguridad
se manifestará de nuevo como
Salvador.

2. Pero volvamos a la imagen inicial
del salmo, que convendría meditar
con el fondo musical del canto
gregoriano o de esa gran
composición polifónica que es el 
Sicut cervus de Pierluigi de
Palestrina. En efecto, la cierva
sedienta es el símbolo del orante que
tiende con todo su ser, cuerpo y
espíritu, hacia el Señor, al que siente
lejano pero a la vez necesario: "Mi
alma tiene sed de Dios, del Dios
vivo" (Sal 41,3). En hebraico una sola
palabra, nefesh, indica a la vez el
"alma" y la "garganta". Por eso,



podemos decir que el alma y el
cuerpo del orante están implicados
en el deseo primario, espontáneo,
sustancial de Dios (cf. Sal 62,2). No es
de extrañar que una larga tradición
describa la oración como
"respiración": es originaria,
necesaria, fundamental como el
aliento vital.

Orígenes, gran autor cristiano del
siglo III, explicaba que la búsqueda
de Dios por parte del hombre es una
empresa que nunca termina, porque
siempre son posibles y necesarios
nuevos progresos. En una de sus
homilías sobre el libro de los 
Números, escribe: "Los que recorren
el camino de la búsqueda de la
sabiduría de Dios no construyen
casas estables, sino tiendas de
campaña, porque realizan un viaje
continuo, progresando siempre, y
cuanto más progresan tanto más se
abre ante ellos el camino,
proyectándose un horizonte que se



pierde en la inmensidad" (Homilía
XVII in Numeros, GCS VII, 159‑160).

3. Tratemos ahora de intuir la trama
de esta súplica, que podríamos
imaginar compuesta de tres actos,
dos de los cuales se hallan en nuestro
salmo, mientras el último se abrirá
en el salmo sucesivo, el 42, que
comentaremos seguidamente. La
primera escena (cf. Sal 41,2‑6)
expresa la profunda nostalgia
suscitada por el recuerdo de un
pasado feliz a causa de las hermosas
celebraciones litúrgicas ya
inaccesibles: "Recuerdo otros
tiempos, y desahogo mi alma
conmigo: cómo marchaba a la cabeza
del grupo hacia la casa de Dios, entre
cantos de júbilo y alabanza, en el
bullicio de la fiesta" (v. 5).

"La casa de Dios", con su liturgia, es
el templo de Jerusalén que el fiel
frecuentaba en otro tiempo, pero es
también la sed de intimidad con Dios,



"manantial de aguas vivas", como
canta Jeremías (Jr 2,13). Ahora la
única agua que aflora a sus pupilas
es la de las lágrimas (cf. Sal 41,4) por
la lejanía de la fuente de la vida. La
oración festiva de entonces, elevada
al Señor durante el culto en el
templo, ha sido sustituida ahora por
el llanto, el lamento y la imploración.

4. Por desgracia, un presente triste se
opone a aquel pasado alegre y
sereno. El salmista se encuentra
ahora lejos de Sión: el horizonte de
su entorno es el de Galilea, la región
septentrional de Tierra Santa, como
sugiere la mención de las fuentes del
Jordán, de la cima del Hermón, de la
que brota este río, y de otro monte,
desconocido para nosotros, el Misar
(cf. v. 7). Por tanto, nos encontramos
más o menos en el área en que se
hallan las cataratas del Jordán, las
pequeñas cascadas con las que se
inicia el recorrido de este río que
atraviesa toda la Tierra prometida.



Sin embargo, estas aguas no quitan la
sed como las de Sión. A los ojos del
salmista, más bien, son semejantes a
las aguas caóticas del diluvio, que lo
destruyen todo. Las siente caer sobre
él como un torrente impetuoso que
aniquila la vida: "tus torrentes y tus
olas me han arrollado" (v. 8). En
efecto, en la Biblia el caos y el mal, e
incluso el juicio divino, se suelen
representar como un diluvio que
engendra destrucción y muerte (cf. 
Gn 6,5‑8;Sal 68,2‑3).

5. Esta irrupción es definida
sucesivamente en su valor simbólico:
son los malvados, los adversarios del
orante, tal vez también los paganos
que habitan en esa región remota
donde el fiel está relegado.
Desprecian al justo y se burlan de su
fe, preguntándole irónicamente:
"¿Dónde está tu Dios?" (v. 11; cf. v. 4).
Y él lanza a Dios su angustiosa
pregunta: "¿Por qué me olvidas?" (v.
10). Ese "¿por qué?" dirigido al Señor,



que parece ausente en el día de la
prueba, es típico de las súplicas
bíblicas.

Frente a estos labios secos que gritan,
frente a esta alma atormentada,
frente a este rostro que está a punto
de ser arrollado por un mar de fango,
¿podrá Dios quedar en silencio?
Ciertamente, no. Por eso, el orante se
anima de nuevo a la esperanza (cf.
vv. 6 y 12). El tercer acto, que se halla
en el salmo sucesivo, el 42, será una
confiada invocación dirigida a Dios
(cf. Sal 42,1. 2a. 3a. 4b) y usará
expresiones alegres y llenas de
gratitud: "Me acercaré al altar de
Dios, al Dios de mi alegría, de mi
júbilo".

SALMO 41

1 Del maestro de coro. Poema de los
hijos de Coré.

2 Como la cierva sedienta



busca las corrientes de agua,

así mi alma suspira

por ti, mi Dios.

3 Mi alma tiene sed de Dios,

del Dios viviente:

¿Cuándo iré a contemplar

el rostro de Dios?

4 Las lágrimas son mi único pan

de día y de noche,

mientras me preguntan sin cesar:

«Dónde está tu Dios?»

5 Al recordar el pasado,

me dejo llevar por la nostalgia:

¡cómo iba en medio de la multitud

y la guiaba hacia la Casa de Dios,



entre cantos de alegría y alabanza,

en el júbilo de la fiesta!

6 ¿Por qué te deprimes, alma mía?

¿Por qué te inquietas?

Espera en Dios, y yo volveré a darle
gracias,

a él, que es mi salvador y mi Dios

7 Mi alma está deprimida:

por eso me acuerdo de ti,

desde la tierra del Jordán y el
Hermón,

desde el monte Misar.

8 Un abismo llama a otro abismo,

con el estruendo de tus cataratas;

tus torrentes y tus olas

pasaron sobre mí.



9 De día, el Señor me dará su gracia;

y de noche, cantaré mi alabanza

al Dios de mi vida.

10 Diré a mi Dios:

«Mi Roca, ¿por qué me has olvidado?

¿Por qué tendré que estar triste,

oprimido por mi enemigo?».

11 Mis huesos se quebrantan

por la burla de mis adversarios;

mientras me preguntan sin cesar:

«¿Dónde está tu Dios?»

12 ¿Por qué te deprimes, alma mía?

¿Por qué te inquietas?

Espera en Dios, y yo volveré a darle
gracias,



a él, que es mi salvador y mi Dios.

La oración por el pueblo santo de
Dios. Miércoles 23 de enero de 2002

Eclesiástico 36

1. En el Antiguo Testamento no sólo
existe el libro oficial de la oración del
pueblo de Dios, es decir, el Salterio.
Muchas páginas bíblicas están llenas
de cánticos, himnos, salmos, súplicas,
oraciones e invocaciones que se
elevan al Señor como respuesta a su
palabra. Así la Biblia se presenta
como un diálogo entre Dios y la
humanidad, un encuentro que se
realiza bajo el signo de la palabra
divina, de la gracia y del amor.

Es el caso de la súplica que acabamos
de elevar al "Señor, Dios del
universo" (v. 1). Se encuentra en el
libro del Sirácida, un sabio que
recogió sus reflexiones, sus consejos
y sus cantos probablemente en torno
al 190‑180 a.C., al inicio de la



epopeya de liberación que vivió
Israel bajo la guía de los hermanos
Macabeos. En el 138 a.C., un nieto de
este sabio, como se narra en el
prólogo del libro, tradujo al griego la
obra de su abuelo, a fin de ofrecer
estas enseñanzas a un círculo más
amplio de lectores y discípulos.

La tradición cristiana llamó
"Eclesiástico" al libro del Sirácida.
Este libro, al no haber sido incluido
en el canon hebreo, terminó por
caracterizar, junto con otros, la así
llamada "veritas christiana". De este
modo, los valores propuestos por
esta obra sapiencial entraron en la
educación cristiana de la época
patrística, sobre todo en el ámbito
monástico, convirtiéndose en una
especie de manual de conducta
práctica de los discípulos de Cristo.

2. La invocación del capítulo 36 del
Sirácida, que la Liturgia de las Horas
utiliza como oración de Laudes en



una forma simplificada, está
estructurada siguiendo algunas
líneas temáticas.

Ante todo, encontramos la súplica a
Dios para que intervenga en favor de
Israel y contra las naciones
extranjeras que la oprimen. En el
pasado, Dios mostró su santidad
castigando las culpas de su pueblo,
dejando que cayera en manos de sus
enemigos. Ahora el orante pide a
Dios que muestre su gloria
castigando la prepotencia de los
opresores e instaurando una nueva
era con matices mesiánicos.

Ciertamente, la súplica refleja la
tradición orante de Israel y, en
realidad, está llena de reminiscencias
bíblicas. En cierto sentido, puede
considerarse un modelo de plegaria,
adecuada para los tiempos de
persecución y opresión, como aquel
en el que vivía el autor, bajo el
dominio, más bien duro y severo, de



los soberanos extranjeros
siro‑helenísticos.

3. La primera parte de esta oración
comienza con una súplica ardiente
dirigida al Señor para que tenga
piedad y mire (cf. v. 1). Pero
inmediatamente la atención se
desplaza hacia la acción divina, que
se pondera con una serie de verbos
muy sugestivos: "Ten piedad (...),
mira (...), infunde tu terror (...), alza
tu mano (...), muéstrate grande (...),
renueva los prodigios, repite los
portentos (...), exalta tu mano,
robustece tu brazo (...)".

El Dios de la Biblia no es indiferente
frente al mal. Y aunque sus caminos
no sean nuestros caminos, aunque
sus tiempos y proyectos sean
diferentes de los nuestros (cf. Is 55,
8‑9), sin embargo, se pone de parte
de las víctimas y se presenta como
juez severo de los violentos, de los



opresores, de los vencedores que no
tienen piedad.

Pero su intervención no está
encaminada a la destrucción. Al
mostrar su poder y su fidelidad en el
amor, puede despertar también en la
conciencia del malvado un
sentimiento que lo lleve a la
conversión. "Sepan, como nosotros lo
sabemos, que no hay Dios fuera de ti,
Señor" (v. 4).

4. La segunda parte del himno abre
una perspectiva más positiva. En
efecto, mientras la primera parte
pide la intervención de Dios contra
los enemigos, la segunda no habla ya
de los enemigos, sino que invoca los
favores de Dios para Israel, implora
su piedad para el pueblo elegido y
para la ciudad santa, Jerusalén.

El sueño de un regreso de todos los
desterrados, incluidos los del reino
del norte, se convierte en el objeto de
la oración: "Reúne a todas las tribus



de Jacob y dales su heredad como
antiguamente" (v. 10). Así se solicita
una especie de renacimiento de todo
Israel, como en los tiempos felices de
la ocupación de toda la Tierra
prometida.

Para hacer más apremiante la
oración, el orante insiste en la
relación que une a Dios con Israel y
con Jerusalén. Israel es designado
como "el pueblo que lleva tu
nombre", "a quien nombraste tu
primogénito"; Jerusalén es "tu ciudad
santa", "lugar de tu reposo". Luego
expresa el deseo de que la relación se
vuelva aún más estrecha y, por tanto,
más gloriosa: "Llena a Sión de tu
majestad, y al templo, de tu gloria" (v.
13). Al llenar de su majestad el
templo de Jerusalén, que atraerá
hacia sí a todas las naciones (cf. Is
2,2‑4; Mi 4,1‑3), el Señor llenará a su
pueblo de su gloria.



5. En la Biblia el lamento de los que
sufren no desemboca nunca en la
desesperación; al contrario, está
siempre abierto a la esperanza. Se
basa en la certeza de que el Señor no
abandona a sus hijos; él no deja que
caigan de sus manos los que ha
modelado.

La selección que hizo la Liturgia
omitió una expresión feliz en nuestra
oración. En ella se pide a Dios: "Da
testimonio a tus primeras
criaturas" (v. 14). Desde la eternidad
Dios tiene un proyecto de amor y
salvación destinado a todas las
criaturas, llamadas a ser su pueblo.
Es un designio que san Pablo
reconocerá "revelado ahora por el
Espíritu a sus santos apóstoles y
profetas (...), designio eterno que
Dios ha realizado en Cristo, Señor
nuestro" (Ef 3,5. 11).

Eclesiástico 36



1 Ten piedad de nosotros, Dueño
soberano, Dios de todas las cosas, y
mira, infunde tu temor a todas las
naciones.

2 Levanta tu mano contra las
naciones extranjeras y que ellas vean
tu dominio.

3 Así como les manifestaste tu
santidad al castigarnos,
manifiéstanos también tu grandeza
castigándolas a ellas;

4 y que ellas te reconozcan, como
hemos reconocido nosotros que no
hay otro Dios fuera de ti, Señor.

5 Renueva los signos y repite las
maravillas, glorifica tu mano y tu
brazo derecho.

6 Despierta tu furor y derrama tu ira,
suprime al adversario y extermina al
enemigo.



7 Apresura la hora y acuérdate del
juramento, para que se narren tus
hazañas.

8 Que el fugitivo sea devorado por el
ardor del fuego, y que encuentren su
perdición los que maltratan a tu
pueblo.

9 Aplasta la cabeza de los jefes
enemigos, que dicen: «¡No hay nadie
fuera de nosotros!».

10 Congrega a todas las tribus de
Jacob, y entrégales su herencia, como
al comienzo.

11 Ten piedad, Señor, del pueblo que
es llamado con tu Nombre, de Israel,
a quien trataste como a un
primogénito.

12 Ten compasión de Ciudad santa,
de Jerusalén, el lugar de reposo.



13 Llena a Sión de alabanzas por tu
triunfo, y a tu pueblo, cólmalo de tu
gloria.

14 Da testimonio a favor de los que
tú creaste en el principio, y cumple
las profecías anunciadas en tu
Nombre.

15 Dales la recompensa a los que te
aguardan, y que se compruebe la
veracidad de tus profetas.

16 Escucha, Señor, la oración de los
que te suplican, conforme a la
bendición de Aarón sobre tu pueblo,

17 para que todos los que viven en la
tierra reconozcan que tú eres el
Señor, el Dios eterno.

18 El estómago asimila toda clase de
alimentos, pero hay unos mejores
que otros.



19 El paladar distingue los manjares
y el corazón inteligente descubre las
mentiras.

20 Un corazón tortuoso provoca
contrariedades, pero el hombre de
experiencia le da su merecido.

21 Una mujer acepta cualquier
marido, pero unas jóvenes son
mejores que otras.

22 La hermosura de la mujer alegra
el rostro y supera todos los deseos
del hombre.

23 Si en sus labios hay bondad y
dulzura, su marido ya no es más uno
de tantos hombres.

24 El que adquiere una mujer tiene
el comienzo de la fortuna, una ayuda
adecuada a él y una columna donde
apoyarse.



25 Donde no hay valla, la propiedad
es saqueada, y donde no hay mujer,
el hombre gime y va a la deriva.

26 ¿Quién puede fiarse de un
salteador que va rápidamente de
ciudad en ciudad?

27 Así sucede con el hombre sin nido,
que se alberga donde lo sorprende la
noche.

Himno a Dios creador. Miércoles 30
de enero de 2002

Salmo 18

1. El sol, con su resplandor
progresivo en el cielo, con el
esplendor de su luz, con el calor
benéfico de sus rayos, ha
conquistado a la humanidad desde
sus orígenes. De muchas maneras los
seres humanos han manifestado su
gratitud por esta fuente de vida y de
bienestar con un entusiasmo que en
ocasiones alcanza la cima de la



auténtica poesía. El estupendo salmo
18, cuya primera parte se acaba de
proclamar, no sólo es una plegaria,
en forma de himno, de singular
intensidad; también es un canto
poético al sol y a su irradiación sobre
la faz de la tierra. En él el salmista se
suma a la larga serie de cantores del
antiguo Oriente Próximo, que
exaltaba al astro del día que brilla en
los cielos y que en sus regiones
permanece largo tiempo irradiando
su calor ardiente. Basta pensar en el
célebre himno a Atón, compuesto por
el faraón Akenatón en el siglo XIV a.
C. y dedicado al disco solar,
considerado como una divinidad

Pero para el hombre de la Biblia hay
una diferencia radical con respecto a
estos himnos solares: el sol no es un
dios, sino una criatura al servicio del
único Dios y creador. Basta recordar
las palabras del Génesis: "Dijo Dios:
haya luceros en el firmamento
celeste, para apartar el día de la



noche, y valgan de señales para
solemnidades, días y años; (...) Hizo
Dios los dos luceros mayores; el
lucero grande para el dominio del
día, y el lucero pequeño para el
dominio de la noche (...) y vio Dios
que estaba bien" (Gn 1,14. 16. 18).

2. Antes de repasar los versículos del
salmo elegidos por la liturgia,
echemos una mirada al conjunto. El
salmo 18 es como un dístico. En la
primera parte (vv. 2‑7) —la que se ha
convertido ahora en nuestra oración
— encontramos un himno al
Creador, cuya misteriosa grandeza se
manifiesta en el sol y en la luna. En
cambio, en la segunda parte del
Salmo (vv. 8‑15) hallamos un himno
sapiencial a la Torah, es decir, a la
Ley de Dios.

Ambas partes están unidas por un
hilo conductor común: Dios alumbra
el universo con el fulgor del sol e
ilumina a la humanidad con el



esplendor de su Palabra, contenida
en la Revelación bíblica. Se trata, en
cierto sentido, de un sol doble: el
primero es una epifanía cósmica del
Creador; el segundo es una
manifestación histórica y gratuita de
Dios salvador. Por algo la Torah, la
Palabra divina, es descrita con rasgos
"solares": "los mandatos del Señor
son claros, dan luz a los ojos" (v. 9).

3. Pero consideremos ahora la
primera parte del Salmo. Comienza
con una admirable personificación
de los cielos, que el autor sagrado
presenta como testigos elocuentes de
la obra creadora de Dios (vv. 2‑5). En
efecto, "proclaman", "pregonan" las
maravillas de la obra divina (cf. v. 2).
También el día y la noche son
representados como mensajeros que
transmiten la gran noticia de la
creación. Se trata de un testimonio
silencioso, pero que se escucha con
fuerza, como una voz que recorre
todo el cosmos.



Con la mirada interior del alma, con
la intuición religiosa que no se
pierde en la superficialidad, el
hombre y la mujer pueden descubrir
que el mundo no es mudo, sino que
habla del Creador. Como dice el
antiguo sabio, "de la grandeza y
hermosura de las criaturas se llega,
por analogía, a contemplar a su
Autor" (Sb 13,5). También san Pablo
recuerda a los Romanos que "desde
la creación del mundo, lo invisible de
Dios se deja ver a la inteligencia a
través de sus obras" (Rm 1,20).

4. Luego el himno cede el paso al sol.
El globo luminoso es descrito por el
poeta inspirado como un héroe
guerrero que sale del tálamo donde
ha pasado la noche, es decir, sale del
seno de las tinieblas y comienza su
carrera incansable por el cielo (vv.
6‑7). Se asemeja a un atleta que
avanza incansable mientras todo
nuestro planeta se encuentra
envuelto por su calor irresistible.



Así pues, el sol, comparado a un
esposo, a un héroe, a un campeón
que, por orden de Dios, cada día debe
realizar un trabajo, una conquista y
una carrera en los espacios siderales.
Y ahora el salmista señala al sol
resplandeciente en el cielo, mientras
toda la tierra se halla envuelta por su
calor, el aire está inmóvil, ningún
rincón del horizonte puede escapar
de su luz.

5. La liturgia pascual cristiana recoge
la imagen solar del Salmo para
describir el éxodo triunfante de
Cristo de las tinieblas del sepulcro y
su ingreso en la plenitud de la vida
nueva de la resurrección. La liturgia
bizantina canta en los Maitines del
Sábado santo: "Como el sol brilla,
después de la noche, radiante en su
luminosidad renovada, así también
tú, oh Verbo, resplandecerás con un
nuevo fulgor cuando, después de la
muerte, dejarás tu tálamo". Una oda
(la primera) de los Maitines de



Pascua vincula la revelación cósmica
al acontecimiento pascual de Cristo:
"Alégrese el cielo y goce la tierra,
porque el universo entero, tanto el
visible como el invisible, participa en
esta fiesta: ha resucitado Cristo,
nuestro gozo perenne". Y en otra oda
(la tercera) añade: "Hoy el universo
entero —cielo, tierra y abismo—
rebosa de luz y la creación entera
canta ya la resurrección de Cristo,
nuestra fuerza y nuestra alegría". Por
último, otra (la cuarta) concluye:
"Cristo, nuestra Pascua, se ha alzado
desde la tumba como un sol de
justicia, irradiando sobre todos
nosotros el esplendor de su caridad".

La liturgia romana no es tan explícita
como la oriental al comparar a Cristo
con el sol. Sin embargo, describe las
repercusiones cósmicas de su
resurrección, cuando comienza su
canto de Laudes en la mañana de
Pascua con el famoso himno: "Aurora
lucis rutilat, caelum resultat laudibus,



mundus exsultans iubilat, gemens
infernus ululat": "La aurora
resplandece de luz, el cielo exulta
con cantos de alabanza, el mundo se
llena de gozo, y el infierno gime con
alaridos".

6. En cualquier caso, la
interpretación cristiana del Salmo no
altera su mensaje básico, que es una
invitación a descubrir la palabra
divina presente en la creación.
Ciertamente, como veremos en la
segunda parte del Salmo, hay otra
Palabra, más elevada, más preciosa
que la luz misma: la de la Revelación
bíblica.

Con todo, para los que tienen oídos
atentos y ojos abiertos, la creación
constituye en cierto sentido una
primera revelación, que tiene un
lenguaje elocuente: es casi otro libro
sagrado, cuyas letras son la multitud
de las criaturas presentes en el
universo. San Juan Crisóstomo



afirma: "El silencio de los cielos es
una voz más resonante que la de una
trompeta: esta voz pregona a
nuestros ojos, y no a nuestros oídos,
la grandeza de Aquel que los ha
creado" (PG 49, 105). Y san Atanasio:
"El firmamento, con su grandeza, su
belleza y su orden, es un admirable
predicador de su Artífice, cuya
elocuencia llena el universo" (PG 27,
124).

SALMO 18

1 Del maestro de coro. Salmo de
David.

2 El cielo proclama la gloria de Dios

y el firmamento anuncia la obra de
sus manos;

3 un día transmite al otro este
mensaje

y las noches se van dando la noticia.



4 Sin hablar, sin pronunciar
palabras,

sin que se escuche su voz,

5 resuena su eco por toda la tierra

y su lenguaje, hasta los confines del
mundo.

Allí puso una carpa para el sol,

6 y este, igual que un esposo que sale
de su alcoba,

se alegra como un atleta al recorrer
su camino.

7 El sale de un extremo del cielo,

su órbita llega hasta el otro extremo,

y no hay nada que escape a su calor.

8 La ley del Señor es perfecta,

reconforta el alma;

el testimonio del Señor es verdadero,



da sabiduría al simple.

9 Los preceptos del Señor son rectos,

alegran el corazón;

los mandamientos del Señor son
claros,

iluminan los ojos.

10 la palabra del Señor es pura,

permanece para siempre;

los juicios del Señor son la verdad,

enteramente justos.

11 Son más atrayentes que el oro,

que el oro más fino;

más dulces que la miel,

más que el jugo del panal.

12 También a mí me instruyen:



observarlos es muy provechoso.

13 Pero ¿Quién advierte sus propios
errores?

Purifícame de las faltas ocultas.

14 Presérvame, además, del orgullo,

para que no me domine;

entonces seré irreprochable

y me veré libre de ese gran pecado.

15 ¡Ojalá sean de tu agrado

las palabras de mi boca,

y lleguen hasta ti mis pensamientos,

Señor, mi Roca y mi redentor!

Deseo del templo de Dios. Miércoles
6 de febrero de 2002

Salmo 42



1. En una audiencia general de hace
algún tiempo, comentando el salmo
anterior al que se acaba de cantar,
dijimos que estaba íntimamente
unido al salmo sucesivo. En efecto,
los salmos 41 y 42 constituyen un
único canto, marcado en tres partes
por la misma antífona: "¿Por qué te
acongojas, alma mía, por qué te me
turbas? Espera en Dios, que volverás
a alabarlo: Salud de mi rostro, Dios
mío" (Sal 41,6. 12; 42,5).

Estas palabras, en forma de
soliloquio, expresan los sentimientos
profundos del salmista. Se encuentra
lejos de Sión, punto de referencia de
su existencia por ser sede
privilegiada de la presencia divina y
del culto de los fieles. Por eso, siente
una soledad hecha de incomprensión
e incluso de agresión por parte de los
impíos, y agravada por el aislamiento
y el silencio de Dios. Sin embargo, el
salmista reacciona contra la tristeza
con una invitación a la confianza,



que se dirige a sí mismo, y con una
hermosa afirmación de esperanza:
espera poder seguir alabando a Dios,
"salud de mi rostro".

En el salmo 42, en vez de hablar sólo
consigo mismo como en el salmo
anterior, el salmista se dirige a Dios y
le suplica que lo defienda contra los
adversarios. Repitiendo casi
literalmente la invocación anunciada
en el salmo anterior (cf. Sal 41,10), el
orante dirige esta vez efectivamente
a Dios su grito desolado: "¿Por qué
me rechazas? ¿Por qué voy andando
sombrío, hostigado por mi
enemigo?" (Sal 42,2).

2. Con todo, siente ya que el
paréntesis oscuro de la lejanía está a
punto de cerrarse y expresa la
certeza del regreso a Sión para
volver al templo de Dios. La ciudad
santa ya no es la patria perdida,
como acontecía en el lamento del
salmo anterior (cf. Sal 41,3‑4); ahora



es la meta alegre, hacia la cual está
en camino. La guía del regreso a Sión
será la "verdad" de Dios y su "luz" (cf.
Sal 42,3). El Señor mismo será el fin
último del viaje. Es invocado como
juez y defensor (cf. vv. 1‑2). Tres
verbos marcan su intervención
implorada: "Hazme justicia",
"defiende mi causa" y "sálvame" (v.
1). Son como tres estrellas de
esperanza, que resplandecen en el
cielo tenebroso de la prueba y
anuncian la inminente aurora de la
salvación.

Es significativa la interpretación que
san Ambrosio hace de esta
experiencia del salmista, aplicándola
a Jesús que ora en Getsemaní: "No
quiero que te sorprendas de que el
profeta diga que su alma estaba
turbada, puesto que el mismo Señor
Jesús dijo: "Ahora mi alma está
turbada". En efecto, quien tomó
sobre sí nuestras debilidades, tomó
también nuestra sensibilidad, por



efecto de la cual estaba triste hasta la
muerte, pero no por la muerte. No
habría podido provocar tristeza una
muerte voluntaria, de la que
dependía la felicidad de todos los
hombres. (...) Por tanto, estaba triste
hasta la muerte, a la espera de que la
gracia llegara a cumplirse. Lo
demuestra su mismo testimonio,
cuando dice de su muerte: "Con un
bautismo tengo que ser bautizado y
¡qué angustiado estoy hasta que se
cumpla!"" (Las Lamentaciones de Job
y de David, VII, 28, Roma 1980, p.
233).

3. Ahora, en la continuación del
salmo 42, ante los ojos del salmista
está a punto de aparecer la solución
tan anhelada: el regreso al manantial
de la vida y de la comunión con Dios.
La "verdad", o sea, la fidelidad
amorosa del Señor, y la "luz", es
decir, la revelación de su
benevolencia, se representan como
mensajeras que Dios mismo enviará



del cielo para tomar de la mano al
fiel y llevarlo a la meta deseada (cf. 
Sal 42,3).

Es muy elocuente la secuencia de las
etapas de acercamiento a Sión y a su
centro espiritual.

Primero aparece "el monte santo", la
colina donde se levantan el templo y
la ciudadela de David. Luego entra
en el campo "la morada", es decir, el
santuario de Sión, con todos los
diversos espacios y edificios que lo
componen. Por último, viene "el altar
de Dios", la sede de los sacrificios y
del culto oficial de todo el pueblo. La
meta última y decisiva es el Dios de
la alegría, el abrazo, la intimidad
recuperada con él, antes lejano y
silencioso.

4. En ese momento todo se
transforma en canto, alegría y fiesta
(cf. v. 4). En el original hebraico se
habla del "Dios que es alegría de mi
júbilo". Se trata de un modo semítico



de hablar para expresar el
superlativo: el salmista quiere
subrayar que el Señor es la fuente de
toda felicidad, la alegría suprema, la
plenitud de la paz.

La traducción griega de los Setenta
recurrió, al parecer, a un término
arameo equivalente, que indica la
juventud, y tradujo: "al Dios que
alegra mi juventud", introduciendo
así la idea de la lozanía y la
intensidad de la alegría que da el
Señor. Por eso, el Salterio latino de la
Vulgata, que es traducción del griego,
dice: "ad Deum qui laetificat
juventutem meam". De esta forma el
salmo se rezaba al pie del altar, en la
anterior liturgia eucarística, como
invocación de introducción al
encuentro con el Señor.

5. El lamento inicial de la antífona de
los salmos 41‑42 resuena por última
vez al final (cf. Sal 42,5). El orante no
ha llegado aún al templo de Dios;



todavía se halla en la oscuridad de la
prueba; pero ya brilla ante sus ojos la
luz del encuentro futuro, y sus labios
ya gustan el tono del canto de
alegría. En este momento la llamada
está más marcada por la esperanza.
En efecto, san Agustín, comentando
nuestro salmo, observa: "Espera en
Dios, responderá a su alma aquel que
por ella está turbado. (...) Mientras
tanto, vive en la esperanza. La
esperanza que se ve no es esperanza;
pero, si esperamos lo que no vemos,
por la paciencia esperamos (cf. Rm
8,24‑25)" (Exposición sobre los salmos
I, Roma 1982, p. 1019).

Entonces el Salmo se transforma en
la oración del que es peregrino en la
tierra y se halla aún en contacto con
el mal y el sufrimiento, pero tiene la
certeza de que la meta de la historia
no es un abismo de muerte, sino el
encuentro salvífico con Dios. Esta
certeza es aún más fuerte para los
cristianos, a los que la carta a los



Hebreos proclama: "Vosotros os
habéis acercado al monte Sión, a la
ciudad del Dios vivo, a la Jerusalén
celestial, y a miríadas de ángeles,
reunión solemne y asamblea de los
primogénitos inscritos en los cielos, y
a Dios, juez universal, y a los
espíritus de los justos llegados ya a su
consumación, y a Jesús, mediador de
la nueva Alianza, y a la aspersión
purificadora de una sangre que
habla mejor que la de Abel" (Hb12,
22‑24).

SALMO 42

1 Júzgame, oh Dios,

y defiende mi causa

contra la gente sin piedad;

líbrame del hombre falso y perverso.

2 Si tú eres mi Dios y mi fortaleza,

¿por qué me rechazas?



¿Por qué tendré que estar triste,

oprimido por mi enemigo?

3 Envíame tu luz y tu verdad:

que ellas me encaminen

y me guíen a tu santa Montaña,

hasta el lugar donde habitas.

4 Y llegaré al altar de Dios,

el Dios que es la alegría de mi vida;

y te daré gracias con la cítara,

Señor, Dios mío.

5 ¿Por qué te deprimes, alma mía?

¿Por qué te inquietas?

Espera en Dios, y yo volveré a darle
gracias,

a él, que es mi salvador y mi Dios.



Angustias de un moribundo y
alegría de la curación. Miércoles 27
de febrero de 2002

Isaías 38

1. La Liturgia de las Horas, en los
diversos cánticos que acompañan a
los salmos, nos presenta también un
himno de acción de gracias que lleva
por título: "Cántico de Ezequías, rey
de Judá, cuando estuvo enfermo y
sanó de su mal" (Is 38,9). Se
encuentra incrustado en una sección
del libro del profeta Isaías de índole
histórico‑narrativa (cf. Is 36‑39),
cuyos datos ponen de relieve, con
algunas variantes, los que ofrece el 
Libro segundo de los Reyes (cf.
capítulos 18‑20).

Ahora, siguiendo la Liturgia de las
Laudes, hemos escuchado y
transformado en oración dos grandes
estrofas de aquel cántico, que
describen los dos movimientos
típicos de las oraciones de acción de



gracias: por un lado, se evoca la
angustia del sufrimiento del que el
Señor ha librado a su fiel y, por otro,
se canta con alegría la gratitud por la
vida y la salvación recobrada.

El rey Ezequías, un soberano justo y
amigo del profeta Isaías, había
quedado afectado por una grave
enfermedad, que el profeta Isaías
había declarado mortal (cf. Is 38,1).
«Ezequías volvió su rostro a la pared
y oró al Señor. Dijo: "Señor, dígnate
recordar que yo he andado en tu
presencia con fidelidad y corazón
perfecto haciendo lo recto a tus ojos".
Y Ezequías lloró con abundantes
lágrimas. Entonces le fue dirigida a
Isaías la palabra del Señor, diciendo:
"Ve y di a Ezequías: Así dice el Señor,
Dios de tu padre David: He oído tu
plegaria, he visto tus lágrimas y voy a
curarte. (...) Añadiré quince años a
tus días"» (Is 38,2‑5).



2. En ese momento brota del corazón
del rey el cántico de acción de
gracias. Como decíamos, se refiere
ante todo al pasado. Según la antigua
concepción de Israel, la muerte
introducía en un horizonte
subterráneo, llamado en hebreo 
sheol, donde la luz se apagaba, la
existencia se atenuaba y se hacía casi
espectral, el tiempo se detenía, la
esperanza se extinguía y sobre todo
no se tenía la posibilidad de invocar
y encontrar a Dios en el culto.

Por eso, Ezequías recuerda ante todo
las palabras llenas de amargura que
pronunció cuando su vida estaba
resbalando hacia la frontera de la
muerte: "Ya no veré más al Señor en
la tierra de los vivos" (v. 11). También
el salmista oraba así en el día de la
enfermedad: "porque en el reino de
la muerte nadie te invoca, y en el
abismo, ¿quién te alabará?" (Sal 6,6).
En cambio, librado del peligro de
muerte, Ezequías puede reafirmar



con fuerza y alegría: "Los vivos, los
vivos son quienes te alaban, como yo
ahora" (Is 38,19).

3. El cántico de Ezequías
precisamente sobre este tema
adquiere una nueva tonalidad, si se
lee a la luz de la Pascua. Ya en el
Antiguo Testamento se abrían
grandes espacios de luz en los
Salmos, cuando el orante proclamaba
su certeza de que "no me entregarás
a la muerte ni dejarás a tu fiel
conocer la corrupción. Me enseñarás
el sendero de la vida, me saciarás de
gozo en tu presencia, de alegría
perpetua a tu derecha" (Sal 15,10‑11;
cf. Sal 48 y 72). El autor del libro de
la Sabiduría, por su parte, no dudará
ya en afirmar que la esperanza de los
justos está "llena de
inmortalidad" (Sb 3,4), pues está
convencido de que la experiencia de
comunión con Dios vivida durante la
existencia terrena no desaparecerá.
Después de la muerte, seremos



siempre sostenidos y protegidos por
el Dios eterno e infinito, porque "las
almas de los justos están en las
manos de Dios y no les alcanzará
tormento alguno" (Sb 3,1).

Sobre todo con la muerte y la
resurrección del Hijo de Dios,
Jesucristo, queda sembrada una
semilla de eternidad, que florece en
nuestra caducidad mortal, por lo cual
podemos repetir las palabras del
Apóstol, fundadas en el Antiguo
Testamento: "Cuando este ser
corruptible se revista de
incorruptibilidad y este ser mortal se
revista de inmortalidad, entonces se
cumplirá la palabra que está escrita:
"La muerte ha sido devorada en la
victoria. ¿Dónde está, oh muerte, tu
victoria? ¿Dónde está, oh muerte, tu
aguijón?"" (1Co 15,54‑55; cf. Is 25,8; 
Os 13,14).

4. El cántico del rey Ezequías, sin
embargo, nos invita también a



reflexionar en nuestra fragilidad de
criaturas. Las imágenes son
sugestivas. La vida humana es
descrita con el símbolo, típico entre
los nómadas, de la tienda: somos
siempre peregrinos y huéspedes en
la tierra. También se recurre a la
imagen de la tela, que es tejida y
puede quedar incompleta cuando se
corta la trama y el trabajo se
interrumpe (cf. Is 38,12). También el
salmista experimenta esa misma
sensación: "Me concediste un palmo
de vida, mis días son nada ante ti; el
hombre no dura más que un soplo, el
hombre pasa como pura sombra, un
soplo que se afana" (Sal 38,6‑7). Es
necesario recuperar la conciencia de
nuestro límite, saber que "aunque
uno viva setenta años, y el más
robusto hasta ochenta, la mayor
parte son fatiga inútil, porque pasan
aprisa y vuelan" (Sal 89,10).

5. De cualquier modo, en el día de la
enfermedad y del sufrimiento



conviene elevar a Dios nuestro
lamento, como nos enseña Ezequías,
el cual, usando imágenes poéticas,
describe su llanto como el piar de
una golondrina y el gemir de una
paloma (cf. Is 38,14). Y, aunque no
duda en confesar que siente a Dios
como un adversario, como un león
que le quebranta los huesos (cf. v.
13), no deja de invocarlo: "Señor, que
me oprimen, sal fiador por mí" (v.
14).

El Señor no queda indiferente ante
las lágrimas del que sufre y, aunque
sea por sendas que no siempre
coinciden con las de nuestras
expectativas, responde, consuela y
salva. Es lo que Ezequías proclama al
final, invitando a todos a esperar, a
orar, a tener confianza, con la
certeza de que Dios no abandona a
sus criaturas: "Sálvame, Señor, y
tocaremos nuestras arpas todos
nuestros días en la casa del Señor" (v.
20).



6. De este cántico del rey Ezequías la
tradición latina medieval conserva
un comentario espiritual de san
Bernardo de Claraval, uno de los
místicos más representativos del
monacato occidental. Se trata del
tercero de los Sermones varios, en los
que san Bernardo, aplicando a la
vida de cada uno el drama vivido por
el rey de Judá e interiorizando su
contenido, escribe entre otras cosas:
"Bendeciré al Señor en todo tiempo, es
decir, de la mañana a la noche, como
he aprendido a hacer, y no como los
que te alaban cuando les haces bien,
ni como los que creen durante cierto
tiempo, pero en la hora de la tentación
sucumben; al contrario, como los
santos, diré: Si de la mano de Dios
hemos recibido el bien, ¿por qué no
debemos también aceptar el mal? (...)
Así, estos dos momentos del día
serán un tiempo de servicio a Dios,
pues en la tarde habrá llanto, y en la
mañana alegría. Me sumergiré en el
dolor por la tarde para poder gozar



de la alegría por la
mañana" (Scriptorium Claravallense,
Sermón III, n. 6, Milán 2000, pp.
59‑60).

Por eso, san Bernardo ve la súplica
del rey como una representación del
cántico orante del cristiano, que debe
resonar, con la misma constancia y
serenidad, tanto en las tinieblas de la
noche y de la prueba como en medio
de la luz del día y de la alegría.

Isaías 38

1 En aquellos días, Ezequías cayó
gravemente enfermo. El profeta
Isaías, hijo de Amós, fue a verlo y le
dijo: «Así habla el Señor: Ordena los
asuntos de tu casa, porque vas a
morir. Ya no vivirás más».

2 Ezequías volvió su rostro hacia la
pared y oró al Señor.

3 diciendo: «¡Ah, Señor! Recuerda
que yo he caminado delante de ti con



fidelidad e integridad de corazón, y
que hice lo que es bueno a tus ojos».
Y Ezequías se deshizo en llanto.

4 Entonces la palabra del Señor llegó
a Isaías en estos términos:

5 «Ve a decir a Ezequías: Así habla el
Señor, el Dios de tu padre David: He
oído tu súplica, he visto tus lágrimas.
Yo añadiré otros quince años a tu
vida;

6 te libraré, a ti y a esta ciudad, de
manos del rey de Asiria, y defenderé
a esta ciudad».

7 «Esta es la señal que te da el Señor
para confirmar la palabra que ha
pronunciado:

8 En el reloj de sol de Ajaz, yo haré
retroceder diez grados la sombra que
ha descendido». Y el sol retrocedió en
el reloj los diez grados que había
descendido.



9 Escrito de Ezequías, rey de Judá,
cuando cayó enfermo y se repuso de
su enfermedad:

10 «Yo decía: En lo mejor de mis días
me tengo que ir: he sido destinado a
las puertas del Abismo por el resto de
mis años.

11 Yo decía: Ya no contemplaré al
Señor en la tierra de los vivientes; no
verá más a los hombres entre los
habitantes del mundo.

12 Arrancan mi morada y me la
arrebatan, como una carpa de
pastores. Como un tejedor, yo
enrollaba mi vida, pero él me corta
de la trama: ¡de la mañana a la noche
terminas conmigo!

13 Pido auxilio hasta la mañana; él
quiebra todos mis huesos como un
león: ¡de la mañana a la noche
terminas conmigo!



14 Estoy piando como una
golondrina, gimo como una paloma.
Mis ojos se consumen de mirar a lo
alto: ¡me oprimen, Señor, sé tú mi
fiador!

15 ¿Qué diré para que me responda,
si es él quien lo hace? Andaré errante
a lo largo de mis años, con amargura
en el alma.

16 Los que el Señor protege, vivirán,
y su espíritu animará todo lo que hay
en ellos: tú me restablecerás y me
harás revivir.

17 Mi amargura se cambió en
bienestar: tú has preservado mi vida
de la fosa del aniquilamiento, porque
has arrojado detrás de tus espaldas
todos mis pecados.

18 No, el Abismo no te da gracias, la
Muerte no te alaba, los que bajan a la
Fosa no esperan en tu fidelidad.



19 El viviente, el que vive, te da
gracias, como yo en el día de hoy. De
padres a hijos, se da a conocer tu
fidelidad.

20 Porque tú me salvaste, Señor,
haremos resonar nuestras liras todos
los días de nuestra vida junto a la
Casa del Señor».

21 Luego dijo Isaías: «Traigan un
emplasto de higos; aplíquenlo sobre
la úlcera, y el rey sanará».

22 Ezequías respondió: «¿Cuál es la
señal de que podré subir a la Casa
del Señor?».

Alegría de las criaturas de Dios por
su providencia. Miércoles 6 de
marzo de 2002

Salmo 64

1. Nuestro recorrido a través de los
salmos de la Liturgia de las Horas nos
conduce ahora a un himno que nos



conquista sobre todo por el
admirable cuadro primaveral de la
última parte (cf. Sal 64,10‑14), una
escena llena de lozanía, esmaltada de
colores, llena de voces de alegría.

En realidad, la estructura del salmo
64 es más amplia, fruto de la mezcla
de dos tonalidades diferentes: ante
todo, resalta el tema histórico del
perdón de los pecados y la acogida en
Dios (cf. vv. 2‑5); luego se alude al
tema cósmico de la acción de Dios
con respecto a los mares y los montes
(cf. vv. 6‑9a); por último, se
desarrolla la descripción de la
primavera (cf. vv. 9b‑14): en el
soleado y árido panorama del
Oriente Próximo, la lluvia que
fecunda es la expresión de la
fidelidad del Señor hacia la creación
(cf. Sal 103,13‑16). Para la Biblia, la
creación es la sede de la humanidad
y el pecado es un atentado contra el
orden y la perfección del mundo. Por
consiguiente, la conversión y el



perdón devuelven integridad y
armonía al cosmos.

2. En la primera parte del Salmo nos
hallamos dentro del templo de Sión.
A él acude el pueblo con su cúmulo
de miserias morales, para invocar la
liberación del mal (cf. Sal 64,2‑4a).
Una vez obtenida la absolución de las
culpas, los fieles se sienten
huéspedes de Dios, cercanos a él,
listos para ser admitidos a su mesa y
a participar en la fiesta de la
intimidad divina (cf. vv. 4b‑5).

Luego al Señor que se yergue en el
templo se le representa con un
aspecto glorioso y cósmico. En efecto,
se dice que él es la "esperanza de
todos los confines de la tierra y de los
mares lejanos; (...) afianza los montes
con su fuerza (...); reprime el
estruendo del mar, el estruendo de
las olas (...); los habitantes del
extremo del orbe se sobrecogen ante



sus signos", desde oriente hasta
occidente (vv. 6‑9).

3. Dentro de esta celebración de Dios
creador encontramos un
acontecimiento que quisiéramos
subrayar: el Señor logra dominar y
acallar incluso el estruendo de las
aguas del mar, que en la Biblia son el
símbolo del caos, opuesto al orden de
la creación (cf. Jb 38,8‑11). Se trata de
un modo de exaltar la victoria divina
no sólo sobre la nada, sino también
sobre el mal: por ese motivo al
"estruendo del mar" y al "estruendo
de las olas" se asocia también "el
tumulto de los pueblos" (cf. Sal 64,8),
es decir, la rebelión de los soberbios.

San Agustín comenta acertadamente:
"El mar es figura del mundo
presente: amargo por su salinidad,
agitado por tempestades, donde los
hombres, con su avidez perversa y
desordenada, son como peces que se
devoran los unos a los otros. Mirad



este mar malvado, este mar amargo,
cruel con sus olas... No nos
comportemos así, hermanos, porque
el Señor es la esperanza de todos los
confines de la tierra" (Expositio in
Psalmos II, Roma 1990, p. 475).

La conclusión que el Salmo nos
sugiere es fácil: el Dios que elimina el
caos y el mal del mundo y de la
historia puede vencer y perdonar la
maldad y el pecado que el orante
lleva dentro de sí y presenta en el
templo, con la certeza de la
purificación divina.

4. En este punto entran en escena las
demás aguas: las de la vida y de la
fecundidad, que en primavera riegan
la tierra e idealmente representan la
vida nueva del fiel perdonado. Los
versículos finales del Salmo (cf. Sal
64,10‑14), como decíamos, son de
gran belleza y significado. Dios colma
la sed de la tierra agrietada por la
aridez y el hielo invernal, regándola



con la lluvia. El Señor es como un
agricultor (cf. Jn 15,1), que hace
crecer el grano y hace brotar la
hierba con su trabajo. Prepara el
terreno, riega los surcos, iguala los
terrones, ablanda todo su campo con
el agua.

El Salmista usa diez verbos para
describir esta acción amorosa del
Creador con respecto a la tierra, que
se transfigura en una especie de
criatura viva. En efecto, todo "grita y
canta de alegría" (cf. Sal 64,14). A este
propósito son sugestivos también los
tres verbos vinculados al símbolo del
vestido: "las colinas se orlan de
alegría; las praderas se cubren de
rebaños, y los valles se visten de
mieses que aclaman y cantan" (vv.
13‑14). Es la imagen de una pradera
salpicada con la blancura de las
ovejas; las colinas se orlan tal vez con
las viñas, signo de júbilo por su
producto, el vino, que "alegra el
corazón del hombre" (Sal 103,15); los



valles se visten con el manto dorado
de las mieses. El versículo 12 evoca
también la corona, que podría
inducir a pensar en las guirnaldas de
los banquetes festivos, puestas en la
cabeza de los convidados (cf. Is 28,1.
5).

5. Todas las criaturas juntas, casi
como en una procesión, se dirigen a
su Creador y soberano, danzando y
cantando, alabando y orando. Una
vez más la naturaleza se transforma
en un signo elocuente de la acción
divina; es una página abierta a todos,
dispuesta a manifestar el mensaje
inscrito en ella por el Creador,
porque "de la grandeza y hermosura
de las criaturas se llega, por analogía,
a contemplar a su Autor" (Sb 13,5; cf. 
Rm 1,20). Contemplación teológica e
inspiración poética se funden en esta
lírica y se convierten en adoración y
alabanza.



Pero el encuentro más intenso, al que
mira el Salmista con todo su cántico,
es el que une creación y redención.
Como la tierra en primavera resurge
por la acción del Creador, así el
hombre renace de su pecado por la
acción del Redentor. Creación e
historia están de ese modo bajo la
mirada providente y salvífica del
Señor, que domina las aguas
tumultuosas y destructoras, y da el
agua que purifica, fecunda y sacia la
sed. En efecto, el Señor "sana los
corazones destrozados, venda sus
heridas", pero también "cubre el
cielo de nubes, prepara la lluvia para
la tierra y hace brotar hierba en los
montes" (Sal 146,3.8).

El Salmo se convierte, así, en un
canto a la gracia divina. También san
Agustín, comentando nuestro salmo,
recuerda este don trascendente y
único: "El Señor Dios te dice en el
corazón: Yo soy tu riqueza. No te
importe lo que promete el mundo,



sino lo que promete el Creador del
mundo. Está atento a lo que Dios te
promete, si observas la justicia; y
desprecia lo que te promete el
hombre para alejarte de la justicia.
Así pues, no te importe lo que el
mundo promete. Más bien, considera
lo que promete el Creador del
mundo" (Expositio in Psalmos II,
Roma 1990, p. 481).

SALMO 64

1 Del maestro de coro. De David.
Canto.

2 A ti, oh Dios, te corresponde

un canto de alabanza en Sión,

y todos tienen que cumplir sus votos,

3 porque tú escuchas las plegarias.

A ti acuden todos los hombres

4 bajo el peso de sus culpas;



nuestras faltas nos abruman,

pero tú las perdonas.

5 Feliz el que tú eliges y atraes

para que viva en tus atrios:

¡que nos saciemos con los bienes de
tu Casa,

con los dones sagrados de tu Templo!

6 Por tu justicia, Dios, salvador
nuestro,

nos respondes con obras admirables:

tú eres la esperanza de los confines
de la tierra

y de las islas más remotas.

7 Tú afianzas las montañas con tu
poder,

revestido de fortaleza;

8 acallas el rugido de los mares,



el estruendo de las olas

y el tumulto de los pueblos.

9 Los que habitan en las tierras más
lejanas

temen tus obras prodigiosas;

tú haces que canten de alegría

el oriente y el occidente.

10 Visitas la tierra, la haces fértil

y la colmas de riquezas;

los canales de Dios desbordan de
agua,

y así preparas sus trigales:

11 riegas los surcos de la tierra,

emparejas sus terrones;

la ablandas con aguaceros

y bendices sus brotes.



12 Tú coronas el año con tus bienes,

y a tu paso rebosa la abundancia;

13 rebosan los pastos del desierto

y las colinas se ciñen de alegría.

14 Las praderas se cubren de
rebaños

y los valles se revisten de trigo:

todos ellos aclaman y cantan.

Dios renueva los prodigios de su
amor. Miércoles 13 de marzo de
2002

Salmo 76

1. La liturgia, al poner en las Laudes
de una mañana el salmo 76, que
acabamos de proclamar, quiere
recordarnos que el inicio de la
jornada no siempre es luminoso.
Como llegan días tenebrosos, en los
que el cielo se cubre de nubes y



amenaza tempestad, así en nuestra
vida hay días densos de lágrimas y
temor. Por eso, ya al amanecer, la
oración se convierte en lamento,
súplica e invocación de ayuda.

Nuestro salmo es, precisamente, una
imploración que se eleva a Dios con
insistencia, profundamente
impregnada de confianza, más aún,
de certeza en la intervención divina.
En efecto, para el salmista el Señor
no es un emperador impasible,
reiterado en sus cielos luminosos,
indiferente a nuestras vicisitudes. De
esta impresión, que a veces nos
embarga el corazón, surgen
interrogantes tan amargos que
constituyen una dura prueba para
nuestra fe: "¿Está Dios desmintiendo
su amor y su elección? ¿Ha olvidado
el pasado, cuando nos sostenía y
hacía felices?". Como veremos, esas
preguntas serán disipadas por una
renovada confianza en Dios,
redentor y salvador.



2. Así pues, sigamos el desarrollo de
esta oración, que comienza con un
tono dramático, en medio de la
angustia, y luego, poco a poco, se
abre a la serenidad y a la esperanza.
Encontramos, ante todo, la
lamentación sobre el presente triste
y sobre el silencio de Dios (cf. vv.
2‑11). Un grito pidiendo ayuda se
eleva a un cielo aparentemente
mudo; las manos se alzan en señal de
súplica; el corazón desfallece por la
desolación. En la noche insomne,
entre lágrimas y plegarias, un canto
"vuelve al corazón", como dice el
versículo 7, un estribillo triste
resuena continuamente en lo más
íntimo del alma.

Cuando el dolor llega al colmo y se
quisiera alejar el cáliz del
sufrimiento (cf. Mt 26,39), las
palabras explotan y se convierten en
pregunta lacerante, como ya se decía
antes (cf. Sal 76,8‑11). Este grito



interpela el misterio de Dios y de su
silencio.

3. El salmista se pregunta por qué el
Señor lo rechaza, por qué ha
cambiado su rostro y su modo de
actuar, olvidando su amor, la
promesa de salvación y la ternura
misericordiosa. "La diestra del
Altísimo", que había realizado los
prodigios salvíficos del Éxodo, parece
ya paralizada (cf. v. 11). Y se trata de
un auténtico "tormento", que pone a
dura prueba la fe del orante.

Si así fuese, Dios sería irreconocible,
actuaría como un ser cruel, o sería
una presencia como la de los ídolos,
que no saben salvar porque son
incapaces, indiferentes e impotentes.
En estos versículos de la primera
parte del salmo 76 se percibe todo el
drama de la fe en el tiempo de la
prueba y del silencio de Dios.

4. Pero hay motivos de esperanza. Es
lo que se puede comprobar en la



segunda parte de la súplica (cf. vv.
12‑21), que se asemeja a un himno
destinado a volver a proponer la
confirmación valiente de la propia fe
incluso en el día tenebroso del dolor.
Se canta el pasado de salvación, que
tuvo su epifanía de luz en la creación
y en la liberación de la esclavitud de
Egipto. El presente amargo es
iluminado por la experiencia
salvífica pasada, que constituye una
semilla sembrada en la historia: no
está muerta, sino sólo sepultada,
para brotar más tarde (cf. Jn 12,24).

Luego, el salmista recurre a un
concepto bíblico importante: el del
"memorial", que no es sólo una vaga
memoria consoladora, sino certeza
de una acción divina que no fallará
nunca: "Recuerdo las proezas del
Señor; sí, recuerdo tus antiguos
portentos" (Sal 76,12). Profesar la fe
en las obras de salvación del pasado
lleva a la fe en lo que es el Señor
constantemente y, por tanto, también



en el tiempo presente. "Dios mío, tus
caminos son santos: (...) Tú eres el
Dios que realiza maravillas" (vv.
14‑15). Así el presente, que parecía
un callejón sin salida y sin luz, queda
iluminado por la fe en Dios y abierto
a la esperanza.

5. Para sostener esta fe, el salmista
probablemente cita un himno más
antiguo, que tal vez se cantaba en la
liturgia del templo de Sión (cf. vv.
17‑20). Es una clamorosa teofanía, en
la que el Señor entra en escena en la
historia, trastornando la naturaleza y
en particular las aguas, símbolo del
caos, del mal y del sufrimiento. Es
bellísima la imagen de Dios
caminando sobre las aguas, signo de
su triunfo sobre las fuerzas del mal:
"Tú te abriste camino por las aguas,
un vado por las aguas caudalosas, y
no quedaba rastro de tus huellas" (v.
20). Y el pensamiento se dirige a
Cristo que camina sobre las aguas,



símbolo elocuente de su victoria
sobre el mal (cf. Jn 6,16‑20).

Al final, recordando que Dios guió
"como un rebaño" a su pueblo "por la
mano de Moisés y de Aarón" (Sal
76,21), el Salmo lleva implícitamente
a una certeza: Dios volverá a
conducir hacia la salvación. Su mano
poderosa e invisible estará con
nosotros a través de la mano visible
de los pastores y de los guías que él
ha constituido. El Salmo, que se abre
con un grito de dolor, suscita al final
sentimientos de fe y esperanza en el
gran Pastor de nuestras almas (cf. Hb
13,20; 1P 2,25).

SALMO 76

1 Del maestro de coro. Al estilo de
Iedutún. De Asaf. Salmo.

2 Invocaré a Dios con toda mi voz,

gritaré a Dios, y él me escuchará.



3 Busco al Señor en el momento de
mi angustia;

de noche, tiendo mi mano sin
descanso,

y mi alma rechaza todo consuelo.

4 Yo me acuerdo de Dios, y me
lamento;

medito, y mi espíritu desfallece:

5 tú no me dejas conciliar el sueño,

estoy turbado, y no puedo hablar.

6 Pienso en los tiempos antiguos,

me acuerdo de los días pasados;

7 reflexiono de noche en mi interior,

medito, y mi espíritu se pregunta:

8 ¿Puede el Señor rechazar para
siempre?



¿Ya no volverá a mostrarse
favorable?

9 ¿Se habrá agotado para siempre su
amor,

y habrá caducado eternamente su
promesa?

10 ¿Se habrá olvidado Dios de su
clemencia

o, en su enojo, habrá contenido su
compasión?

11 Entonces dije –¡y este es mi
dolor!–:

«¡Cómo ha cambiado la derecha del
Altísimo!».

12 Yo recuerdo las proezas del Señor,

sí, recuerdo sus prodigios de otro
tiempo;

13 evoco todas sus acciones,



medito en todas sus hazañas.

14 Oh Dios, tus caminos son santos.

¿Hay otro dios grande como nuestro
Dios?

15 Tú eres el Dios que hace
maravillas,

y revelaste tu poder entre las
naciones.

16 Con tu brazo redimiste a tu
pueblo,

a los hijos de Jacob y de José.

17 Cuando te vieron las aguas, oh
Dios,

cuando te vieron las aguas,
temblaron,

¡se agitaron hasta los abismos del
mar!

18 Las nubes derramaron aguaceros,



retumbaron los densos nubarrones

y zigzaguearon tus rayos.

19 El trueno resonó en la bóveda del
cielo,

tus relámpagos iluminaron el
mundo,

tembló y se tambaleó la tierra.

20 Te abriste un camino entre las
aguas,

un sendero entre las aguas
caudalosas,

y no quedó ningún rastro de tus
huellas.

21 Tú guiaste a tu pueblo como a un
rebaño,

por medio de Moisés y de Aarón.



La alegría y la esperanza de los
humildes está en Dios. Miércoles 20
de marzo de 2002

1Samuel 2,1‑10

1. Una voz de mujer nos guía hoy en
la oración de alabanza al Señor de la
vida. En efecto, en el relato del 
primer libro de Samuel, es Ana la
persona que entona el himno que
acabamos de proclamar, después de
ofrecer al Señor su niño, el pequeño
Samuel. Este será profeta en Israel y
marcará con su acción el paso del
pueblo hebreo a una nueva forma de
gobierno, la monárquica, que tendrá
como protagonistas al desventurado
rey Saúl y al glorioso rey David. La
vida de Ana era una historia de
sufrimientos porque, como nos dice
el relato, el Señor le había "hecho
estéril el seno" (1S 1,5).

En el antiguo Israel la mujer estéril
era considerada como una rama
seca, una presencia muerta, entre



otras cosas porque impedía al
marido tener una continuidad en el
recuerdo de las generaciones
sucesivas, un dato importante en una
visión aún incierta y nebulosa del
más allá.

2. Ana, sin embargo, había puesto su
confianza en el Dios de la vida y
había orado así: "Señor de los
ejércitos, si te dignas mirar la
aflicción de tu sierva y acordarte de
mí, no olvidarte de tu sierva y darle
un hijo varón, yo lo entregaré al
Señor por todos los días de su
vida" (1S1,11). Y Dios escuchó la
plegaria de esta mujer humillada,
precisamente dándole a Samuel: del
tronco seco brotó un vástago vivo (cf.
Is 11,1); lo que resultaba imposible a
los ojos humanos, era una realidad
palpitante en aquel niño que se debía
consagrar al Señor.

El canto de acción de gracias que
eleva a Dios esta madre será recogido



y refundido por otra madre, María, la
cual, permaneciendo virgen,
engendrará por obra del Espíritu de
Dios. En efecto, en el Magníficat de la
madre de Jesús se trasluce en
filigrana el cántico de Ana que,
precisamente por esto, suele
definirse "el Magníficat del Antiguo
Testamento".

3. En realidad, los estudiosos
observan que el autor sagrado puso
en labios de Ana una especie de
salmo regio, tejido de citas o
alusiones a otros salmos.

Resalta en primer plano la imagen
del rey hebreo atacado por
adversarios más poderosos, pero que
al final es salvado y triunfa porque a
su lado el Señor rompe los arcos de
los valientes (cf.1S 2,4). Es
significativo el final del canto,
cuando, en una solemne epifanía,
entra Dios en escena: "El Señor
desbarata a sus contrarios, el



Altísimo truena desde el cielo, el
Señor juzga hasta el confín de la
tierra. Él da fuerza a su rey, exalta el
poder de su Ungido" (v. 10). En
hebreo, la última palabra es
precisamente "mesías", es decir,
"consagrado", que permite
transformar esta plegaria regia en
canto de esperanza mesiánica.

4. Quiero subrayar dos temas en este
himno de acción de gracias que
expresa los sentimientos de Ana. El
primero dominará también en el
Magníficat de María y es el cambio
radical de la situación realizado por
Dios. Los poderosos son humillados,
los débiles "se ciñen de valor"; los
hartos se contratan por el pan, y los
hambrientos engordan en un
banquete suntuoso; el pobre es
levantado del polvo y recibe "un
trono de gloria" (cf. vv. 4. 8).

Es fácil percibir en esta antigua
plegaria el hilo conductor de las siete



acciones que María ve realizadas en
la historia de Dios Salvador: "Él hace
proezas con su brazo, dispersa a los
soberbios (...), derriba del trono a los
poderosos y enaltece a los humildes;
a los hambrientos los colma de
bienes y a los ricos los despide
vacíos. Auxilia a Israel, su siervo" (Lc
1,51‑54).

Es una profesión de fe pronunciada
por estas dos madres con respecto al
Señor de la historia, que defiende a
los últimos, a los miserables e
infelices, a los ofendidos y
humillados.

5. El otro tema que quiero poner de
relieve se relaciona aún más con la
figura de Ana: "la mujer estéril da a
luz siete hijos, mientras la madre de
muchos queda baldía" (1S 2,5). Dios,
que cambia radicalmente la situación
de las personas, es también el señor
de la vida y de la muerte. El seno
estéril de Ana era como una tumba; a



pesar de ello, Dios pudo hacer que en
él brotara la vida, porque "él tiene en
su mano el alma de todo ser viviente
y el soplo de toda carne de
hombre" (Jb 12,10). En esta línea, se
canta inmediatamente después: "El
Señor da la muerte y la vida, hunde
en el abismo y levanta" (1S 2,6).

La esperanza ya no atañe sólo a la
vida del niño que nace, sino también
a la que Dios puede hacer brotar
después de la muerte. Así se abre un
horizonte casi "pascual" de
resurrección. Isaías cantará:
"Revivirán tus muertos, tus
cadáveres resurgirán, despertarán y
darán gritos de júbilo los moradores
del polvo; porque rocío luminoso es
tu rocío y la tierra echará de su seno
las sombras" (Is 26,19).

1Samuel 2,1‑10

1 Entonces Ana oró, diciendo: «Mi
corazón se regocija en el Señor, tengo
la frente erguida gracias a mi Dios.



Mi boca se ríe de mis enemigos,
porque tu salvación me ha llenado de
alegría.

2 No hay Santo como el Señor,
porque no hay nadie fuera de ti, y no
hay Roca como nuestro Dios.

3 No hablen con tanta arrogancia,
que la insolencia no les brote de la
boca, porque el Señor es el Dios que
lo sabe todo, y es él quien valora las
acciones.

4 El arco de los valientes se ha
quebrado, y los vacilantes se ciñen de
vigor;

5 los satisfechos se contratan por un
pedazo de pan, y los hambrientos
dejan de fatigarse; la mujer estéril da
a luz siete veces, y la madre de
muchos hijos se marchita.

6 El Señor da la muerte y la vida,
hunde en el Abismo y levanta de él.



7 El Señor da la pobreza y la riqueza,
humilla y también enaltece.

8 El levanta del polvo al desvalido y
alza al pobre de la miseria, para
hacerlos sentar con los príncipes y
darles en herencia un trono de
gloria; porque del Señor son las
columnas de la tierra y sobre ellas
afianzó el mundo.

9 El protege los pasos de sus fieles,
pero los malvados desaparecerán en
las tinieblas, porque el hombre no
triunfa por su fuerza.

10 Los rivales del Señor quedan
aterrados, el Altísimo truena desde el
cielo. El Señor juzga los confines de
la tierra; él fortalece a su rey y exalta
la frente de su Ungido».

La gloria del Señor en el juicio.
Miércoles 3 de abril de 2002

Salmo 96



1. La luz, la alegría y la paz, que en el
tiempo pascual inundan a la
comunidad de los discípulos de
Cristo y se difunden en la creación
entera, impregnan este encuentro
nuestro, que tiene lugar en el clima
intenso de la octava de Pascua. En
estos días celebramos el triunfo de
Cristo sobre el mal y la muerte. Con
su muerte y resurrección se instaura
definitivamente el reino de justicia y
amor querido por Dios.

Precisamente en torno al tema del
reino de Dios gira esta catequesis,
dedicada a la reflexión sobre el
salmo 96. El Salmo comienza con una
solemne proclamación: "El Señor
reina, la tierra goza, se alegran las
islas innumerables" y se puede
definir una celebración del Rey
divino, Señor del cosmos y de la
historia. Así pues, podríamos decir
que nos encontramos en presencia
de un salmo "pascual".



Sabemos la importancia que tenía en
la predicación de Jesús el anuncio del
reino de Dios. No sólo es el
reconocimiento de la dependencia
del ser creado con respecto al
Creador; también es la convicción de
que dentro de la historia se insertan
un proyecto, un designio, una trama
de armonías y de bienes queridos
por Dios. Todo ello se realizó
plenamente en la Pascua de la
muerte y la resurrección de Jesús.

2. Recorramos ahora el texto de este
salmo, que la liturgia nos propone en
la celebración de las Laudes.
Inmediatamente después de la
aclamación al Señor rey, que resuena
como un toque de trompeta, se
presenta ante el orante una
grandiosa epifanía divina.
Recurriendo al uso de citas o
alusiones a otros pasajes de los
salmos o de los profetas, sobre todo
de Isaías, el salmista describe cómo
irrumpe en la escena del mundo el



gran Rey, que aparece rodeado de
una serie de ministros o asistentes
cósmicos: las nubes, las tinieblas, el
fuego, los relámpagos.

Además de estos, otra serie de
ministros personifica su acción
histórica: la justicia, el derecho, la
gloria. Su entrada en escena hace
que se estremezca toda la creación.
La tierra exulta en todos los lugares,
incluidas las islas, consideradas
como el área más remota (cf. Sal
96,1). El mundo entero es iluminado
por fulgores de luz y es sacudido por
un terremoto (cf. v. 4). Los montes,
que encarnan las realidades más
antiguas y sólidas según la
cosmología bíblica, se derriten como
cera (cf. v. 5), como ya cantaba el
profeta Miqueas: "He aquí que el
Señor sale de su morada (...).

Debajo de él los montes se derriten, y
los valles se hienden, como la cera al
fuego" (Mi 1,3‑4). En los cielos



resuenan himnos angélicos que
exaltan la justicia, es decir, la obra de
salvación realizada por el Señor en
favor de los justos. Por último, la
humanidad entera contempla la
manifestación de la gloria divina, o
sea, de la realidad misteriosa de Dios
(cf. Sal 96, 6), mientras los
"enemigos", es decir, los malvados y
los injustos, ceden ante la fuerza
irresistible del juicio del Señor (cf. v.
3).

3. Después de la teofanía del Señor
del universo, este salmo describe dos
tipos de reacción ante el gran Rey y
su entrada en la historia. Por un
lado, los idólatras y los ídolos caen
por tierra, confundidos y derrotados;
y, por otro, los fieles, reunidos en
Sión para la celebración litúrgica en
honor del Señor, cantan alegres un
himno de alabanza. La escena de "los
que adoran estatuas" (cf. vv. 7‑9) es
esencial: los ídolos se postran ante el
único Dios y sus seguidores se



cubren de vergüenza. Los justos
asisten jubilosos al juicio divino que
elimina la mentira y la falsa
religiosidad, fuentes de miseria
moral y de esclavitud. Entonan una
profesión de fe luminosa: "tú eres,
Señor, altísimo sobre toda la tierra,
encumbrado sobre todos los
dioses" (v. 9).

4. Al cuadro que describe la victoria
sobre los ídolos y sus adoradores se
opone una escena que podríamos
llamar la espléndida jornada de los
fieles (cf. vv. 10‑12). En efecto, se
habla de una luz que amanece para
el justo (cf. v. 11): es como si
despuntara una aurora de alegría, de
fiesta, de esperanza, entre otras
razones porque, como se sabe, la luz
es símbolo de Dios (cf. 1Jn 1,5).

El profeta Malaquías declaraba:
"Para vosotros, los que teméis mi
nombre, brillará el sol de
justicia" (Ml 3,20). A la luz se asocia la



felicidad: "Amanece la luz para el
justo, y la alegría para los rectos de
corazón. Alegraos, justos, con el
Señor, celebrad su santo
nombre" (Sal 96,11‑12).

El reino de Dios es fuente de paz y de
serenidad, y destruye el imperio de
las tinieblas. Una comunidad judía
contemporánea de Jesús cantaba: "La
impiedad retrocede ante la justicia,
como las tinieblas retroceden ante la
luz; la impiedad se disipará para
siempre, y la justicia, como el sol, se
manifestará principio de orden del
mundo" (Libro de los misterios de
Qumrân: 1Q 27, I, 5‑7).

5. Antes de dejar el salmo 96, es
importante volver a encontrar en él,
además del rostro del Señor rey,
también el del fiel. Está descrito con
siete rasgos, signo de perfección y
plenitud. Los que esperan la venida
del gran Rey divino aborrecen el mal,
aman al Señor, son los hasîdîm, es



decir, los fieles (cf. v. 10), caminan
por la senda de la justicia, son rectos
de corazón (cf. v. 11), se alegran ante
las obras de Dios y dan gracias al
santo nombre del Señor (cf. v. 12).
Pidamos al Señor que estos rasgos
espirituales brillen también en
nuestro rostro.

SALMO 96

1 ¡El Señor reina! Alégrese la tierra,

regocíjense las islas incontables.

2 Nubes y Tinieblas lo rodean,

la Justicia y el Derecho son la base de
su trono.

3 Un fuego avanza ante él

y abrasa a los enemigos a su paso;

4 sus relámpagos iluminan el mundo;

al verlo, la tierra se estremece.



5 Las montañas se derriten como
cera

delante del Señor, que es el dueño de
toda la tierra.

6 Los cielos proclaman su justicia

y todos los pueblos contemplan su
gloria.

7 Se avergüenzan los que sirven a los
ídolos,

los que se glorían en dioses falsos;

todos los dioses se postran ante él.

8 Sión escucha y se llena de alegría,

se regocijan las ciudades de Judá,

a causa de tus juicios, Señor.

9 Porque tú, Señor, eres el Altísimo:

estás por encima de toda la tierra,

mucho más alto que todos los dioses.



10 Tú amas, Señor, a los que odian el
mal,

proteges la vida de tus fieles

y los libras del poder de los
malvados.

11 Nace la luz para el justo,

y la alegría para los rectos de
corazón.

12 Alégrense, justos, en el Señor

y alaben su santo Nombre.

El Señor visita su viña. Miércoles 10
de abril de 2002

Salmo 79

1. El salmo que se acaba de
proclamar tiene el tono de una
lamentación y de una súplica de todo
el pueblo de Israel. La primera parte
utiliza un célebre símbolo bíblico, el
del pastor y su rebaño. El Señor es



invocado como "pastor de Israel", el
que "guía a José como un
rebaño" (Sal 79,2). Desde lo alto del
arca de la alianza, sentado sobre los
querubines, el Señor guía a su
rebaño, es decir, a su pueblo, y lo
protege en los peligros.

Así lo había hecho cuando Israel
atravesó el desierto. Sin embargo,
ahora parece ausente, como
adormilado o indiferente. Al rebaño
que debía guiar y alimentar (cf. Sal
22) le da de comer llanto (cf. Sal
79,6). Los enemigos se burlan de este
pueblo humillado y ofendido; y, a
pesar de ello, Dios no parece
interesado, no "despierta" (v. 3), ni
muestra su poder en defensa de las
víctimas de la violencia y de la
opresión. La invocación que se repite
en forma de antífona (cf. vv. 4. 8)
trata de sacar a Dios de su actitud
indiferente, procurando que vuelva a
ser pastor y defensa de su pueblo.



2. En la segunda parte de la oración,
llena de preocupación y a la vez de
confianza, encontramos otro símbolo
muy frecuente en la Biblia, el de la
viña. Es una imagen fácil de
comprender, porque pertenece al
panorama de la tierra prometida y es
signo de fecundidad y de alegría.

Como enseña el profeta Isaías en una
de sus más elevadas páginas poéticas
(cf. Is 5,1‑7), la viña encarna a Israel.
Ilustra dos dimensiones
fundamentales: por una parte, dado
que ha sido plantada por Dios (cf. Is
5,2; Sal 79,9‑10), la viña representa el
don, la gracia, el amor de Dios; por
otra, exige el trabajo diario del
campesino, gracias al cual produce
uvas que pueden dar vino y, por
consiguiente, simboliza la respuesta
humana, el compromiso personal y
el fruto de obras justas.

3. A través de la imagen de la viña, el
Salmo evoca de nuevo las etapas



principales de la historia judía: sus
raíces, la experiencia del éxodo de
Egipto y el ingreso en la tierra
prometida. La viña había alcanzado
su máxima extensión en toda la
región palestina, y más allá, con el
reino de Salomón. En efecto, se
extendía desde los montes
septentrionales del Líbano, con sus
cedros, hasta el mar Mediterráneo y
casi hasta el gran río Éufrates (cf. vv.
11‑12).

Pero el esplendor de este
florecimiento había pasado ya. El
Salmo nos recuerda que sobre la
viña de Dios se abatió la tempestad,
es decir, que Israel sufrió una dura
prueba, una cruel invasión que
devastó la tierra prometida. Dios
mismo derribó, como si fuera un
invasor, la cerca que protegía la viña,
permitiendo así que la saquearan los
viandantes, representados por los
jabalíes, animales considerados
violentos e impuros, según las



antiguas costumbres. A la fuerza del
jabalí se asocian todas las alimañas,
símbolo de una horda enemiga que
lo devasta todo (cf. vv. 13‑14).

4. Entonces se dirige a Dios una
súplica apremiante para que vuelva
a defender a las víctimas, rompiendo
su silencio: "Dios de los Ejércitos,
vuélvete: mira desde el cielo, fíjate,
ven a visitar tu viña" (v. 15). Dios
seguirá siendo el protector del tronco
vital de esta viña sobre la que se ha
abatido una tempestad tan violenta,
arrojando fuera a todos los que
habían intentado talarla y quemarla
(cf. vv. 16‑17).

En este punto el Salmo se abre a una
esperanza con colores mesiánicos. En
efecto, en el versículo 18 reza así:
"Que tu mano proteja a tu escogido,
al hijo del hombre que tú
fortaleciste". Tal vez el pensamiento
se dirige, ante todo, al rey davídico
que, con la ayuda del Señor,



encabezará la revuelta para
reconquistar la libertad. Sin
embargo, está implícita la confianza
en el futuro Mesías, el "hijo del
hombre" que cantará el profeta
Daniel (cf. Dn 7,13‑14) y que Jesús
escogerá como título predilecto para
definir su obra y su persona
mesiánica. Más aún, los Padres de la
Iglesia afirmarán de forma unánime
que la viña evocada por el Salmo es
una prefiguración profética de Cristo,
"la verdadera vid" (Jn 15,1) y de la
Iglesia.

5. Ciertamente, para que el rostro del
Señor brille nuevamente, es
necesario que Israel se convierta, con
la fidelidad y la oración, volviendo a
Dios salvador. Es lo que el salmista
expresa, al afirmar: "No nos
alejaremos de ti" (Sal 79,19).

Así pues, el salmo 79 es un canto
marcado fuertemente por el
sufrimiento, pero también por una



confianza inquebrantable. Dios
siempre está dispuesto a "volver"
hacia su pueblo, pero es necesario
que también su pueblo "vuelva" a él
con la fidelidad. Si nosotros nos
convertimos del pecado, el Señor se
"convertirá" de su intención de
castigar: esta es la convicción del
salmista, que encuentra eco también
en nuestro corazón, abriéndolo a la
esperanza.

SALMO 79

1 Del maestro de coro. Según la
melodía de «Los lirios». Testimonio.
De Asaf. Salmo.

2 Escucha, Pastor de Israel,

tú que guías a José como a un
rebaño;

tú que tienes el trono sobre los
querubines,



3 resplandece entre Efraím,
Benjamín y Manasés;

reafirma tu poder y ven a salvarnos.

4 ¡Restáuranos, Dios de los ejércitos,

que brille tu rostro y seremos
salvados!

5 Señor, Dios de los ejércitos,

¿hasta cuándo durará tu enojo,

a pesar de las súplicas de tu pueblo?

6 Les diste de comer un pan de
lágrimas,

les hiciste beber lágrimas a raudales;

7 nos entregaste a las disputas de
nuestros vecinos,

y nuestros enemigos se burlan de
nosotros.

8 ¡Restáuranos, Señor de los ejércitos,



que brille tu rostro y seremos
salvados!

9 Tú sacaste de Egipto una vid,

expulsaste a los paganos y la
plantaste;

10 le preparaste el terreno,

echó raíces y llenó toda la región.

11 Las montañas se cubrieron con su
sombra,

y los cedros más altos con sus ramas;

12 extendió sus sarmientos hasta el
mar

y sus retoños hasta el Río.

13 ¿Por qué has derribado sus cercos

para que puedan saquearla todos los
que pasan?

14 Los jabalíes del bosque la
devastan



y se la comen los animales del
campo.

15 Vuélvete, Dios de los ejércitos,

observa desde el cielo y mira:

ven a visitar tu vid,

16 la cepa que plantó tu mano,

el retoño que tú hiciste vigoroso.

17 ¡Que perezcan ante el furor de tu
mirada

los que le prendieron fuego y la
talaron!

18 Que tu mano sostenga al que está
a tu derecha,

al hombre que tú fortaleciste,

19 y nunca nos apartaremos de ti:

devuélvenos la vida e invocaremos
tu Nombre.



20 ¡Restáuranos, Señor, Dios de los
ejércitos,

que brille tu rostro y seremos
salvados!

El júbilo del pueblo redimido.
Miércoles 17 de abril de 2002

Isaías 12,1‑6

1. El himno que se acaba de
proclamar entra como canto de
alegría en la Liturgia de las Laudes.
Constituye una especie de
culminación de algunas páginas del
libro de Isaías que se han hecho
célebres por su lectura mesiánica. Se
trata de los capítulos 6‑12, que se
suelen denominar "el libro del
Emmanuel". En efecto, en el centro
de esos oráculos proféticos resalta la
figura de un soberano que, aun
formando parte de la histórica
dinastía davídica, tiene perfiles
transfigurados y recibe títulos
gloriosos: "Consejero maravilloso,



Dios fuerte, Padre sempiterno,
Príncipe de la paz" (Is 9,5).

La figura concreta del rey de Judá
que Isaías promete como hijo y
sucesor de Ajaz, el soberano de
entonces, que estaba muy lejos de los
ideales davídicos, es el signo de una
promesa más elevada: la del rey
Mesías que realizará en plenitud el
nombre de "Emmanuel", es decir,
"Dios con nosotros", convirtiéndose
en la perfecta presencia divina en la
historia humana. Así pues, es
fácilmente comprensible que el
Nuevo Testamento y el cristianismo
hayan intuido en esa figura regia la
fisonomía de Jesucristo, Hijo de Dios
hecho hombre solidario con
nosotros.

2. Los estudiosos consideran que el
himno al que nos estamos refiriendo
(cf. Is 12,1‑6), tanto por su calidad
literaria como por su tono general, es
una composición posterior al profeta



Isaías, que vivió en el siglo VIII antes
de Cristo. Casi es una cita, un texto de
estilo sálmico, tal vez para uso
litúrgico, que se incrusta en este
punto para servir de conclusión del
"libro del Emmanuel". En efecto,
evoca algunos temas referentes a él:
la salvación, la confianza, la alegría,
la acción divina, la presencia entre el
pueblo del "Santo de Israel",
expresión que indica tanto la
trascendente "santidad" de Dios
como su cercanía amorosa y activa,
con la que el pueblo de Israel puede
contar.

El cantor es una persona que ha
vivido una experiencia amarga,
sentida como un acto del juicio
divino. Pero ahora la prueba ha
pasado, la purificación ya se ha
producido; la cólera del Señor ha
dado paso a la sonrisa y a la
disponibilidad para salvar y
consolar.



3. Las dos estrofas del himno marcan
casi dos momentos. En el primero (cf.
vv. 1‑3), que comienza con la
invitación a orar: "Dirás aquel día",
domina la palabra "salvación",
repetida tres veces y aplicada al
Señor: "Dios es mi salvación... Él fue
mi salvación... las fuentes de la
salvación". Recordemos, por lo
demás, que el nombre de Isaías
‑como el de Jesús‑ contiene la raíz del
verbo hebreo ylsa", que alude a la
"salvación". Por eso, nuestro orante
tiene la certeza inquebrantable de
que en la raíz de la liberación y de la
esperanza está la gracia divina.

Es significativo notar que hace
referencia implícita al gran
acontecimiento salvífico del éxodo de
la esclavitud de Egipto, porque cita
las palabras del canto de liberación
entonado por Moisés: "Mi fuerza y mi
canto es el Señor" (Ex 15,2).



4. La salvación dada por Dios, capaz
de suscitar la alegría y la confianza
incluso en el día oscuro de la prueba,
se presenta con la imagen, clásica en
la Biblia, del agua: "Sacaréis agua con
gozo de las fuentes de la
salvación" (Is 12,3). El pensamiento
se dirige idealmente a la escena de la
mujer samaritana, cuando Jesús le
ofrece la posibilidad de tener en ella
misma una " fuente de agua que salta
para la vida eterna" (Jn 4,14).

Al respecto, san Cirilo de Alejandría
comenta de modo sugestivo: "Jesús
llama agua viva al don vivificante del
Espíritu, por medio del cual sólo la
humanidad, aunque abandonada
completamente, como los troncos en
los montes, y seca, y privada por las
insidias del diablo de toda especie de
virtud, es restituida a la antigua
belleza de la naturaleza... El Salvador
llama agua a la gracia del Espíritu
Santo, y si uno participa de él, tendrá
en sí mismo la fuente de las



enseñanzas divinas, de forma que ya
no tendrá necesidad de consejos de
los demás, y podrá exhortar a
quienes tengan sed de la palabra de
Dios. Eso es lo que eran, mientras se
encontraban en esta vida y en la
tierra, los santos profetas y los
Apóstoles y sus sucesores en su
ministerio. De ellos está escrito: 
Sacaréis aguas con gozo de las fuentes
de la salvación" (Comentario al
Evangelio de san Juan II, 4, Roma
1994, pp. 272. 75).

Por desgracia, la humanidad con
frecuencia abandona esta fuente que
sacia a todo el ser de la persona,
como afirma con amargura el profeta
Jeremías: "Me abandonaron a mí,
manantial de aguas vivas, para
hacerse cisternas, cisternas
agrietadas, que no retienen el
agua" (Jr 2,13). También Isaías, pocas
páginas antes, había exaltado "las
aguas de Siloé, que corren
mansamente", símbolo del Señor



presente en Sión, y había amenazado
el castigo de la inundación de "las
aguas del río ‑es decir, el Éufrates‑
impetuosas y copiosas" (Is 8,6‑7),
símbolo del poder militar y
económico, así como de la idolatría,
aguas que fascinaban entonces a
Judá, pero que la anegarían.

5. La segunda estrofa (cf. Is 12,4‑6)
comienza con otra invitación ‑"Aquel
día diréis"‑, que es una llamada
continua a la alabanza gozosa en
honor del Señor. Se multiplican los
imperativos para cantar: "dad
gracias, invocad, contad, proclamad,
tañed, anunciad, gritad".

En el centro de la alabanza hay una
única profesión de fe en Dios
salvador, que actúa en la historia y
está al lado de su criatura,
compartiendo sus vicisitudes: "El
Señor hizo proezas... ¡Qué grande es
en medio de ti el Santo de Israel!" (vv.
5‑6). Esta profesión de fe tiene



también una función misionera:
"Contad a los pueblos sus hazañas...
Anunciadlas a toda la tierra" (vv.
4‑5). La salvación obtenida debe ser
testimoniada al mundo, de forma
que la humanidad entera acuda a
esas fuentes de paz, de alegría y de
libertad.

Isaías 12,1‑6

1 Tú dirás en aquel día: Te doy
gracias, Señor, porque te habías
irritado contra mí, pero se ha
apartado tu ira y me has consolado.

2 Este es el Dios de mi salvación: yo
tengo confianza y no temo, porque el
Señor es mi fuerza y mi protección;
él fue mi salvación.

3 Ustedes sacarán agua con alegría
de las fuentes de la salvación.

4 Y dirán en aquel día: Den gracias al
Señor, invoquen su Nombre,
anuncien entre los pueblos sus



proezas, proclamen qué sublime es
su Nombre

5 Canten al Señor porque ha hecho
algo grandioso: ¡que sea conocido en
toda la tierra!

6 ¡Aclama y grita de alegría.
habitante de Sión, porque es grande
en medio de ti el Santo de Israel!

Invitación solemne a renovar la
alianza. Miércoles 24 de abril de
2002

Salmo 80

1. "Tocad la trompeta por la luna
nueva, que es nuestra fiesta" (Sal
80,4). Estas palabras del salmo 80,
que se acaba de proclamar, remiten a
una celebración litúrgica según el
calendario lunar del antiguo Israel.
Es difícil definir con precisión la
festividad a la que alude el salmo; lo
seguro es que el calendario litúrgico
bíblico, a pesar de regirse por el ciclo



de las estaciones y, en consecuencia,
de la naturaleza, se presenta
firmemente arraigado en la historia
de la salvación y, en particular, en el
acontecimiento fundamental del
éxodo de la esclavitud de Egipto,
vinculado a la luna nueva del primer
mes (cf. Ex 12,2. 6; Lv 23,5). En efecto,
allí se reveló el Dios liberador y
salvador.

Como dice poéticamente el versículo
7 de nuestro salmo, fue Dios mismo
quien quitó de los hombros del
hebreo esclavo en Egipto la cesta
llena de ladrillos necesarios para la
construcción de las ciudades de
Pitom y Ramsés (cf. Ex 1,11. 14). Dios
mismo se había puesto al lado del
pueblo oprimido y con su poder
había eliminado y borrado el signo
amargo de la esclavitud, la cesta de
los ladrillos cocidos al sol, expresión
de los trabajos forzados que debían
realizar los hijos de Israel.



2. Sigamos ahora el desarrollo de este
canto de la liturgia de Israel.
Comienza con una invitación a la
fiesta, al canto, a la música: es la
convocación oficial de la asamblea
litúrgica según el antiguo precepto
del culto, establecido ya en tierra
egipcia con la celebración de la
Pascua (cf. Sal 80,2‑6a). Después de
esa llamada se alza la voz misma del
Señor a través del oráculo del
sacerdote en el templo de Sión y
estas palabras divinas ocuparán todo
el resto del salmo (cf. vv. 6b‑17).

El discurso que se desarrolla es
sencillo y gira en torno a dos polos
ideales. Por una parte, está el don
divino de la libertad que se ofrece a
Israel oprimido e infeliz: "Clamaste
en la aflicción, y te libré" (v. 8). Se
alude también a la ayuda que el
Señor prestó a Israel en su camino
por el desierto, es decir, al don del
agua en Meribá, en un marco de
dificultad y prueba.



3. Sin embargo, por otra parte,
además del don divino, el salmista
introduce otro elemento
significativo. La religión bíblica no es
un monólogo solitario de Dios, una
acción suya destinada a permanecer
estéril. Al contrario, es un diálogo,
una palabra a la que sigue una
respuesta, un gesto de amor que
exige adhesión. Por eso, se reserva
gran espacio a las invitaciones que
Dios dirige a Israel.

El Señor lo invita ante todo a la
observancia fiel del primer
mandamiento, base de todo el
Decálogo, es decir, la fe en el único
Señor y Salvador, y la renuncia a los
ídolos (cf. Ex 20,3‑5). En el discurso
del sacerdote en nombre de Dios se
repite el verbo "escuchar", frecuente
en el libro del Deuteronomio, que
expresa la adhesión obediente a la
Ley del Sinaí y es signo de la
respuesta de Israel al don de la
libertad. Efectivamente, en nuestro



salmo se repite: "Escucha, pueblo
mío. (...) Ojalá me escuchases, Israel
(...). Pero mi pueblo no escuchó mi
voz, Israel no quiso obedecer. (...)
Ojalá me escuchase mi pueblo" (Sal
80,9. 12. 14).

Sólo con su fidelidad en la escucha y
en la obediencia el pueblo puede
recibir plenamente los dones del
Señor. Por desgracia, Dios debe
constatar con amargura las
numerosas infidelidades de Israel. El
camino por el desierto, al que alude
el salmo, está salpicado de estos actos
de rebelión e idolatría, que
alcanzarán su culmen en la
fabricación del becerro de oro (cf. Ex
32,1‑14).

4. La última parte del salmo (cf. vv.
14‑17) tiene un tono melancólico. En
efecto, Dios expresa allí un deseo que
aún no se ha cumplido: "Ojalá me
escuchase mi pueblo, y caminase
Israel por mi camino" (v. 14).



Con todo, esta melancolía se inspira
en el amor y va unida a un deseo de
colmar de bienes al pueblo elegido.
Si Israel caminase por las sendas del
Señor, él podría darle
inmediatamente la victoria sobre sus
enemigos (cf. v. 15), y alimentarlo
"con flor de harina" y saciarlo "con
miel silvestre" (v. 17). Sería un alegre
banquete de pan fresquísimo,
acompañado de miel que parece
destilar de las rocas de la tierra
prometida, representando la
prosperidad y el bienestar pleno,
como a menudo se repite en la Biblia
(cf. Dt 6,3; 11,9; 26,9. 15; 27,3; 31,20).
Evidentemente, al abrir esta
perspectiva maravillosa, el Señor
quiere obtener la conversión de su
pueblo, una respuesta de amor
sincero y efectivo a su amor tan
generoso.

En la relectura cristiana, el
ofrecimiento divino se manifiesta en
toda su amplitud. En efecto, Orígenes



nos brinda esta interpretación: el
Señor "los hizo entrar en la tierra de
la promesa; no los alimentó con el
maná como en el desierto, sino con el
grano de trigo caído en tierra (cf. Jn
12,24‑25), que resucitó... Cristo es el
grano de trigo; también es la roca
que en el desierto sació con su agua
al pueblo de Israel. En sentido
espiritual, lo sació con miel, y no con
agua, para que los que crean y
reciban este alimento tengan la miel
en su boca" (Homilía sobre el salmo
80, n. 17: Origene‑Gerolamo,74
Omelie sul Libro dei Salmi, Milán
1993, pp. 204‑205).

5. Como siempre en la historia de la
salvación, la última palabra en el
contraste entre Dios y el pueblo
pecador nunca es el juicio y el
castigo, sino el amor y el perdón.
Dios no quiere juzgar y condenar,
sino salvar y librar a la humanidad
del mal. Sigue repitiendo las palabras
que leemos en el libro del profeta



Ezequiel: "¿Acaso me complazco yo
en la muerte del malvado y no más
bien en que se convierta de su
conducta y viva? (...) ¿Por qué habéis
de morir, casa de Israel? Yo no me
complazco en la muerte de nadie, sea
quien fuere, oráculo del Señor.
Convertíos y vivid" (Ez 18,23. 31‑32).

La liturgia se transforma en el lugar
privilegiado donde se escucha la
invitación divina a la conversión,
para volver al abrazo del Dios
"compasivo y misericordioso, lento a
la ira y rico en clemencia y
lealtad" (Ex 34,6).

SALMO 80

1 Del maestro de coro. Con la cítara
de Gat. De Asaf.

2 ¡Canten con júbilo a Dios, nuestra
fuerza,

aclamen al Dios de Jacob!



3 Entonen un canto, toquen el
tambor,

y la cítara armoniosa, junto con el
arpa.

4 Toquen la trompeta al salir la luna
nueva,

y el día de luna llena, el día de
nuestra fiesta.

5 Porque esta es una ley para Israel,

un precepto del Dios de Jacob:

6 él se la impuso como norma a José,

cuando salió de la tierra de Egipto.

Oigo una voz desconocida que dice:

11c «Abre tu boca y la llenaré con mi
palabra.

7 Yo quité el peso de tus espaldas

y tus manos quedaron libres de la
carga.



8 Clamaste en la aflicción, y te salvé;

te respondí oculto entre los truenos,

aunque me provocaste junto a las
aguas de Meribá.

9 Oye, pueblo mío, yo atestiguo
contra ti,

¡ojalá me escucharas, Israel!

10 No tendrás ningún Dios extraño,

no adorarás a ningún dios
extranjero:

11 yo, el Señor, soy tu Dios,

que te hice subir de la tierra de
Egipto.

12 Pero mi pueblo no escuchó mi voz,

Israel no me quiso obedecer;

13 por eso los entregué a su
obstinación,



para que se dejaran llevar por sus
caprichos.

14 ¡Ojalá mi pueblo me escuchara,

e Israel siguiera mis caminos!

15 Yo sometería a sus adversarios en
un instante,

y volvería mi mano contra sus
opresores.

16 Los enemigos del Señor tendrían
que adularlo,

y ese sería su destino para siempre;

17 yo alimentaría a mi pueblo con lo
mejor del trigo

y lo saciaría con miel silvestre».

Conciencia del pecado como ofensa
de Dios. Miércoles 8 de mayo de 2002

Salmo 50



1. El viernes de cada semana en la 
liturgia de las Laudes se reza el salmo
50, el Miserere, el salmo penitencial
más amado, cantado y meditado; se
trata de un himno al Dios
misericordioso, compuesto por un
pecador arrepentido. En una
catequesis anterior ya hemos
presentado el marco general de esta
gran plegaria. Ante todo se entra en
la región tenebrosa del pecado para
infundirle la luz del arrepentimiento
humano y del perdón divino (cf. vv.
3‑11). Luego se pasa a exaltar el don
de la gracia divina, que transforma y
renueva el espíritu y el corazón del
pecador arrepentido: es una región
luminosa, llena de esperanza y
confianza (cf. vv. 12‑21).

En esta catequesis haremos algunas
consideraciones sobre la primera
parte del salmo 50, profundizando en
algunos aspectos. Sin embargo, al
inicio quisiéramos proponer la
estupenda proclamación divina del



Sinaí, que es casi el retrato del Dios
cantado por el Miserere: "Señor,
Señor, Dios misericordioso y
clemente, tardo a la cólera y rico en
amor y fidelidad, que mantiene su
amor por mil generaciones, que
perdona la iniquidad, la rebeldía y el
pecado" (Ex 34,6‑7).

2. La invocación inicial se eleva a
Dios para obtener el don de la
purificación que vuelva ‑como decía
el profeta Isaías‑ "blancos como la
nieve" y "como la lana" los pecados,
en sí mismos "como la grana", "rojos
como la púrpura" (cf. Is 1,18). El
salmista confiesa su pecado de modo
neto y sin vacilar: "Reconozco mi
culpa (...). Contra ti, contra ti solo
pequé; cometí la maldad que
aborreces" (Sal 50,5‑6).

Así pues, entra en escena la
conciencia personal del pecador,
dispuesto a percibir claramente el
mal cometido. Es una experiencia



que implica libertad y
responsabilidad, y lo lleva a admitir
que rompió un vínculo para
construir una opción de vida
alternativa respecto de la palabra de
Dios. De ahí se sigue una decisión
radical de cambio. Todo esto se halla
incluido en aquel "reconocer", un
verbo que en hebreo no sólo entraña
una adhesión intelectual, sino
también una opción vital.

Es lo que, por desgracia, muchos no
realizan, como nos advierte
Orígenes: "Hay algunos que, después
de pecar, se quedan totalmente
tranquilos, no se preocupan para
nada de su pecado y no toman
conciencia de haber obrado mal, sino
que viven como si no hubieran hecho
nada malo.

Estos no pueden decir: "Tengo
siempre presente mi pecado". En
cambio, una persona que, después de
pecar, se consume y aflige por su



pecado, le remuerde la conciencia, y
se entabla en su interior una lucha
continua, puede decir con razón: "no
tienen descanso mis huesos a causa
de mis pecados" (Sal 37,4)... Así,
cuando ponemos ante los ojos de
nuestro corazón los pecados que
hemos cometido, los repasamos uno
a uno, los reconocemos, nos
avergonzamos y arrepentimos de
ellos, entonces desconcertados y
aterrados podemos decir con razón:
"no tienen descanso mis huesos a
causa de mis pecados"" (Homilía
sobre el Salmo 37). Por consiguiente,
el reconocimiento y la conciencia del
pecado son fruto de una sensibilidad
adquirida gracias a la luz de la
palabra de Dios.

3. En la confesión del Miserere se
pone de relieve un aspecto muy
importante: el pecado no se ve sólo
en su dimensión personal y
"psicológica", sino que se presenta
sobre todo en su índole teológica.



"Contra ti, contra ti solo pequé" (Sal
50,6), exclama el pecador, al que la
tradición ha identificado con David,
consciente de su adulterio cometido
con Betsabé tras la denuncia del
profeta Natán contra ese crimen y el
del asesinato del marido de ella,
Urías (cf. v. 2;2Sm 11‑12).

Por tanto, el pecado no es una mera
cuestión psicológica o social; es un
acontecimiento que afecta a la
relación con Dios, violando su ley,
rechazando su proyecto en la
historia, alterando la escala de
valores y "confundiendo las tinieblas
con la luz y la luz con las tinieblas",
es decir, "llamando bien al mal y mal
al bien" (cf. Is 5,20). El pecado, antes
de ser una posible injusticia contra el
hombre, es una traición a Dios. Son
emblemáticas las palabras que el hijo
pródigo de bienes pronuncia ante su
padre pródigo de amor: "Padre, he
pecado contra el cielo ‑es decir,
contra Dios‑ y contra ti" (Lc 15,21).



4. En este punto el salmista introduce
otro aspecto, vinculado más
directamente con la realidad
humana. Es una frase que ha
suscitado muchas interpretaciones y
que se ha relacionado también con la
doctrina del pecado original: "Mira,
en la culpa nací; pecador me concibió
mi madre" (Sal 50,7). El orante quiere
indicar la presencia del mal en todo
nuestro ser, como es evidente por la
mención de la concepción y del
nacimiento, un modo de expresar
toda la existencia partiendo de su
fuente. Sin embargo, el salmista no
vincula formalmente esta situación
al pecado de Adán y Eva, es decir, no
habla de modo explícito de pecado
original.

En cualquier caso, queda claro que,
según el texto del Salmo, el mal anida
en el corazón mismo del hombre, es
inherente a su realidad histórica y
por esto es decisiva la petición de la
intervención de la gracia divina. El



poder del amor de Dios es superior al
del pecado, el río impetuoso del mal
tiene menos fuerza que el agua
fecunda del perdón. "Donde abundó
el pecado, sobreabundó la
gracia" (Rm 5,20).

5. Por este camino la teología del
pecado original y toda la visión
bíblica del hombre pecador son
evocadas indirectamente con
palabras que permiten vislumbrar al
mismo tiempo la luz de la gracia y de
la salvación.

Como tendremos ocasión de
descubrir más adelante, al volver
sobre este salmo y sobre los
versículos sucesivos, la confesión de
la culpa y la conciencia de la propia
miseria no desembocan en el terror o
en la pesadilla del juicio, sino en la
esperanza de la purificación, de la
liberación y de la nueva creación.

En efecto, Dios nos salva "no por
obras de justicia que hubiésemos



hecho nosotros, sino según su
misericordia, por medio del baño de
regeneración y de renovación del
Espíritu Santo, que derramó sobre
nosotros con largueza por medio de
Jesucristo nuestro Salvador" (Tt
3,5‑6).

SALMO 50

1 Del maestro de coro. Salmo de
David.

2 Cuando el profeta Natán lo visitó,
después que aquel se había unido a
Betsabé.

3 ¡Ten piedad de mí, oh Dios, por tu
bondad,

por tu gran compasión, borra mis
faltas!

4 ¡Lávame totalmente de mi culpa

y purifícame de mi pecado!

5 Porque yo reconozco mis faltas



y mi pecado está siempre ante mí.

6 Contra ti, contra ti solo pequé

e hice lo que es malo a tus ojos.

Por eso, será justa tu sentencia

y tu juicio será irreprochable;

7 yo soy culpable desde que nací;

pecador me concibió mi madre.

8 Tú amas la sinceridad del corazón

y me enseñas la sabiduría en mi
interior.

9 Purifícame con el hisopo y quedaré
limpio;

lávame, y quedaré más blanco que la
nieve.

10 Anúnciame el gozo y la alegría:

que se alegren los huesos
quebrantados.



11 Aparta tu vista de mis pecados

y borra todas mis culpas.

12 Crea en mí, Dios mío, un corazón
puro,

y renueva la firmeza de mi espíritu.

13 No me arrojes lejos de tu
presencia

ni retires de mí tu santo espíritu.

14 Devuélveme la alegría de tu
salvación,

que tu espíritu generoso me
sostenga:

15 yo enseñaré tu camino a los
impíos

y los pecadores volverán a ti.

16 ¡Líbrame de la muerte, Dios,
salvador mío,

y mi lengua anunciará tu justicia!



17 Abre mis labios, Señor,

y mi boca proclamará tu alabanza.

18 Los sacrificios no te satisfacen;

si ofrezco un holocausto, no lo
aceptas:

19 mi sacrificio es un espíritu
contrito,

tú no desprecias el corazón contrito y
humillado.

20 Trata bien a Sión por tu bondad;

reconstruye los muros de Jerusalén,

21 Entonces aceptarás los sacrificios
rituales

–las oblaciones y los holocaustos–

y se ofrecerán novillos en tu altar.

Dios interviene en la historia.
Miércoles 15 de mayo de 2002



Habacuc 3

1. La liturgia de las Laudes nos
propone una serie de cánticos
bíblicos de gran intensidad espiritual
para acompañar la oración
fundamental de los salmos. Hoy
hemos escuchado un ejemplo
tomado del capítulo tercero y último
del libro de Habacuc. Este profeta,
que vivió a fines del siglo VII a.C.,
cuando el reino de Judá se sentía
aplastado entre dos superpotencias
en expansión, por un lado Egipto y
por otro Babilonia.

Con todo, muchos estudiosos
consideran que este himno final es
una cita. Así pues, en un apéndice al
breve escrito de Habacuc se habría
insertado un auténtico canto
litúrgico, "en el tono de las
lamentaciones", "para acompañar
con instrumentos de cuerda", como
dicen las notas situadas al inicio y al
final del cántico (cf. Ha 3,1. 19b). La 



liturgia de las Laudes, recogiendo el
hilo de la antigua plegaria de Israel,
nos invita a transformar en canto
cristiano esta composición,
escogiendo algunos de sus versículos
significativos (cf. vv. 2‑4. 13a.
15‑19a).

2. El himno, que entraña también
una considerable fuerza poética,
presenta una grandiosa imagen del
Señor (cf. vv. 3‑4). Su figura se
impone solemne sobre todo el
escenario del mundo, y el universo se
estremece a su paso. Avanza desde el
sur, desde Temán y desde el monte
Farán (cf. v. 3), es decir, desde la
región del Sinaí, sede de la gran
epifanía reveladora para Israel. De
igual modo, en el salmo 67 se
describía al "Señor que viene del
Sinaí al santuario" de Jerusalén (cf. v.
18). Su presencia, según una
tradición bíblica constante, está llena
de luz (cf. Ha 3,4).



Es una irradiación de su misterio
trascendente, pero que se comunica
a la humanidad. En efecto, la luz está
fuera de nosotros, no la podemos
aferrar o detener; sin embargo, nos
envuelve, ilumina y calienta. Así es
Dios, lejano y cercano, inasible pero
está a nuestro lado, más aún,
dispuesto a estar con nosotros y en
nosotros. Al revelarse su majestad,
responde desde la tierra un coro de
alabanza: es la respuesta cósmica,
una especie de oración a la que el
hombre da voz.

La tradición cristiana ha vivido esta
experiencia interior no sólo dentro
de la espiritualidad personal, sino
también en atrevidas creaciones
artísticas. Por no citar las
majestuosas catedrales de la Edad
Media, mencionamos sobre todo el
arte del Oriente cristiano con sus
admirables iconos y con las geniales
arquitecturas de sus iglesias y sus
monasterios.



La iglesia de Santa Sofía de
Constantinopla es, a este respecto,
una especie de arquetipo por lo que
atañe a la delimitación del espacio de
la oración cristiana, en la que la
presencia y la inasibilidad de la luz
permiten captar tanto la intimidad
como la trascendencia de la realidad
divina. Penetra en toda la comunidad
orante hasta la médula de sus huesos
y a la vez la invita a superarse a sí
misma para sumergirse en la
inefabilidad del misterio. Son
también significativas las propuestas
artísticas y espirituales
características de los monasterios de
esa tradición cristiana. En aquellos
auténticos espacios sagrados —y el
pensamiento va inmediatamente al
monte Athos— el tiempo contiene en
sí un signo de la eternidad. El
misterio de Dios se manifiesta y se
oculta en esos espacios a través de la
oración continua de los monjes y de
los ermitaños, que desde siempre



han sido considerados semejantes a
los ángeles.

3. Pero volvamos al cántico del
profeta Habacuc. Para el autor
sagrado, el ingreso del Señor en el
mundo tiene un significado preciso.
Quiere entrar en la historia de la
humanidad, "en medio de los años",
como se repite dos veces en el
versículo 2, para juzgar y mejorar
esa historia, que nosotros llevamos
de modo tan confuso y a menudo
perverso.

Entonces, Dios muestra su
indignación (cf. v. 2c) contra el mal. Y
el canto hace referencia a una serie
de intervenciones divinas
inexorables, aun sin especificar si se
trata de acciones directas o
indirectas. Se evoca el éxodo de
Israel, cuando la caballería del
faraón quedó ahogada en el mar (cf.
v. 15). Pero también se vislumbra la
perspectiva de la obra que el Señor



está a punto de realizar con respecto
al nuevo opresor de su pueblo. La
intervención divina se presenta de
un modo casi "visible" mediante una
serie de imágenes agrícolas: "la
higuera no echa yemas y las viñas no
tienen fruto, el olivo olvida su
aceituna y los campos no dan
cosechas, se acaban las ovejas del
redil y no quedan vacas en el
establo" (cf. v. 17). Todo lo que es
signo de paz y fertilidad es eliminado
y el mundo aparece como un
desierto. Se trata de un símbolo
frecuente en otros profetas (cf. Jr
4,19‑26; 12,7‑13; 14,1‑10), para
ilustrar el juicio del Señor, que no es
indiferente ante el mal, la opresión y
la injusticia.

4. Ante la irrupción divina el orante
se estremece (cf. Ha 3,16), un
escalofrío le penetra por los huesos,
tiemblan sus entrañas y vacilan sus
piernas al andar, porque el Dios de la



justicia es infalible, a diferencia de
los jueces terrenos.

Pero el ingreso del Señor tiene
también otra función, que en nuestro
canto se ensalza con alegría. En
efecto, en su indignación no olvida su
misericordia (cf. v. 2). Sale del
horizonte de su gloria no sólo para
destruir la arrogancia del impío, sino
también para salvar a su pueblo y a
su ungido (cf. v. 13), es decir, a Israel
y a su rey. Quiere ser también
liberador de los oprimidos, suscitar
la esperanza en el corazón de las
víctimas, abrir una nueva era de
justicia.

5. Por eso, nuestro cántico, a pesar de
estar marcado por el "tono de las
lamentaciones", se transforma en un
himno de alegría. En efecto, las
calamidades anunciadas están
orientadas a la liberación de los
oprimidos (cf. v. 15). Por
consiguiente, provocan la alegría del



justo, que exclama: "Yo exultaré con
el Señor, me gloriaré en Dios, mi
salvador" (v. 18). Esa misma actitud
la sugiere Jesús a sus discípulos en el
tiempo de los cataclismos
apocalípticos: "Cuando empiecen a
suceder estas cosas, cobrad ánimo y
levantad la cabeza, porque se acerca
vuestra liberación" (Lc 21,28).

En el cántico de Habacuc es bellísimo
el versículo final, que expresa la
serenidad recuperada. Al Señor se le
define —como había hecho David en
el salmo 17— no sólo como "la
fuerza" de su fiel, sino también como
aquel que le da agilidad, lozanía y
serenidad en los peligros. David
cantaba: "Yo te amo, Señor, tú eres
mi fortaleza, (...). Él me da pies de
ciervo y me coloca en las alturas" (Sal
17, 2.34). Ahora nuestro cantor
exclama: "El Señor soberano es mi
fuerza, él me da piernas de gacela y
me hace caminar por las alturas" (Ha
3,19). Cuando se tiene al Señor al



lado, no se temen ni pesadillas ni
obstáculos, sino que se prosigue con
paso ligero y con alegría por el
camino de la vida, aunque sea duro.

Habacuc 3

1 Oración del profeta Habacuc, en el
tono de las lamentaciones.

2 ¡Señor, yo he oído tu renombre!
¡He visto tu obra, Señor! ¡En el curso
de los años, hazla revivir, en el curso
de los años, manifiéstala; pero en la
conmoción, acuérdate de tener
piedad!

3 Dios viene de Temán, y el Santo, del
monte Parán. Su majestad cubre los
cielos, y su alabanza cubre los cielos,
y su alabanza llena la tierra.

4 Su resplandor es como la luz,
brotan rayos de sus manos, y allí está
el secreto de su fuerza.



5 Delante de él avanza la Peste, y la
Fiebre sigue sus pasos.

6 Él se detiene, y hace vacilar la
tierra, mira, y hace estremecer a las
naciones. ¡Se desmoronan las
montañas eternas, se hunden las
colinas antiguas, sus caminos de
siempre!

7 Yo he visto anonadados a los
campamentos de Cusán, se
conmueven las carpas del país de
Madián.

8 ¿Arde la ira del Señor contra los
ríos? ¿Tu cólera se enciende contra
los ríos y tu furor contra el mar, para
que montes en tus caballos, en tus
carros de guerra victoriosos?

9 Tú pones al desnudo tu arco y
sacias de flechas su cuerda. Abres la
tierra, y brotan torrentes.

10 Te ven las montañas y se
espantan, pasa una lluvia torrencial,



y el océano hace oír su voz y levanta
sus manos en alto.

11 El sol y la luna se detienen en su
morada, a la luz de tus flechas que
vuelan, al resplandor del centelleo de
lanza.

12 Con furia recorres la tierra, con
ira pisoteas las naciones.

13 Has salido para salvar a tu pueblo,
para salvar a tu Ungido; has abatido
el techo de la casa del impío, has
descubierto sus cimientos hasta la
roca.

14 Has traspasado con tus flechas la
cabeza de sus jefes, que se lanzaban
tempestuosamente para
destrozarme, entre gritos de alegría,
como quien devora a un pobre
ocultamente.

15 Con tus caballos has surcado el
mar, entre el bullir de las aguas
caudalosas.



16 Al oírlo, se conmovieron mis
entrañas, ante el fragor, balbucean
mis labios; la caries penetra en mis
huesos y debajo de mí tiemblan mis
pasos. Espero tranquilo el día de la
angustia, que le sobrevendrá al
pueblo que nos ataca.

17 Porque la higuera no florece, ni se
recoge nada en las viñas; fracasa la
cosecha del olivo y los campos no
dan alimento; las ovejas
desaparecerán del corral y no hay
bueyes en los establos.

18 Pero yo me alegraré en el Señor,
me regocijaré en Dios, mi Salvador.

19 El Señor, mi Señor, es mi
fortaleza: él da a mis pies la agilidad
de las gacelas y me hace caminar por
las alturas.

Un cántico en honor de la creación
y de la redención. Miércoles 5 de
junio de 2002



Salmo 147

1. El Lauda Ierusalem, que acabamos
de proclamar, es frecuente en la
liturgia cristiana. A menudo se
entona el salmo 147 refiriéndolo a la
palabra de Dios, que "corre veloz"
sobre la faz de la tierra, pero
también a la Eucaristía, verdadera
"flor de harina" otorgada por Dios
para "saciar" el hambre del hombre
(cf. vv. 14‑15)

Orígenes, en una de sus homilías,
traducidas y difundidas en Occidente
por san Jerónimo, comentando este
salmo, relacionaba precisamente la
palabra de Dios y la Eucaristía:
"Leemos las sagradas Escrituras.
Pienso que el evangelio es el cuerpo
de Cristo; pienso que las sagradas
Escrituras son su enseñanza. Y
cuando dice: el que no coma mi carne
y no beba mi sangre (Jn 6,53), aunque
estas palabras se puedan entender
como referidas también al Misterio



(eucarístico), sin embargo, el cuerpo
de Cristo y su sangre es
verdaderamente la palabra de la
Escritura, es la enseñanza de Dios.
Cuando acudimos al Misterio
(eucarístico), si se nos cae una
partícula, nos sentimos perdidos. Y
cuando escuchamos la palabra de
Dios, y se derrama en nuestros oídos
la palabra de Dios, la carne de Cristo
y su sangre, y nosotros pensamos en
otra cosa, ¿no caemos en un gran
peligro?" (74 omelie sul libro dei
Salmi, Milán 1993, pp. 543‑544).

Los estudiosos ponen de relieve que
este salmo está vinculado al anterior,
constituyendo una única
composición, como sucede
precisamente en el original hebreo.
En efecto, se trata de un único
cántico, coherente, en honor de la
creación y de la redención realizadas
por el Señor. Comienza con una
alegre invitación a la alabanza:
"Alabad al Señor, que la música es



buena; nuestro Dios merece una
alabanza armoniosa" (Sal 146,1).

2. Si fijamos nuestra atención en el
pasaje que acabamos de escuchar,
podemos descubrir tres momentos
de alabanza, introducidos por una
invitación dirigida a la ciudad santa,
Jerusalén, para que glorifique y alabe
a su Señor (cf. Sal 147,12).

En el primer momento (cf. vv. 13‑14)
entra en escena la acción histórica de
Dios. Se describe mediante una serie
de símbolos que representan la obra
de protección y ayuda realizada por
el Señor con respecto a la ciudad de
Sión y a sus hijos. Ante todo se hace
referencia a los "cerrojos" que
refuerzan y hacen inviolables las
puertas de Jerusalén. Tal vez el
salmista se refiere a Nehemías, que
fortificó la ciudad santa,
reconstruida después de la
experiencia amarga del destierro en
Babilonia (cf. Ne 3,3. 6. 13‑15; 4,1‑9;



6,15‑16; 12,27‑43). La puerta, por lo
demás, es un signo para indicar toda
la ciudad con su solidez y
tranquilidad. En su interior,
representado como un seno seguro,
los hijos de Sión, o sea los
ciudadanos, gozan de paz y
serenidad, envueltos en el manto
protector de la bendición divina.

La imagen de la ciudad alegre y
tranquila queda destacada por el don
altísimo y precioso de la paz, que
hace seguros sus confines. Pero
precisamente porque para la Biblia
la paz (shalôm) no es un concepto
negativo, es decir, la ausencia de
guerra, sino un dato positivo de
bienestar y prosperidad, el salmista
introduce la saciedad con la "flor de
harina", o sea, con el trigo excelente,
con las espigas colmadas de granos.
Así pues, el Señor ha reforzado las
defensas de Jerusalén (cf. Sal 87,2);
ha derramado sobre ella su
bendición (cf. Sal 128,5; 134,3),



extendiéndola a todo el país; ha dado
la paz (cf. Sal 122,6‑8); y ha saciado a
sus hijos (cf. Sal 132,15).

3. En la segunda parte del salmo (cf. 
Sal 147,15‑18), Dios se presenta sobre
todo como creador. En efecto, dos
veces se vincula la obra creadora a la
Palabra que había dado inicio al ser:
"Dijo Dios: "haya luz", y hubo luz. (...)
Envía su palabra a la tierra. (...)
Envía su palabra" (cf. Gn 1,3; Sal
147,15. 18).

Con la Palabra divina irrumpen y se
abren dos estaciones fundamentales.
Por un lado, la orden del Señor hace
que descienda sobre la tierra el
invierno, representado de forma
pintoresca por la nieve blanca como
lana, por la escarcha como ceniza,
por el granizo comparado a migas de
pan y por el frío que congela las
aguas (cf. vv. 16‑17). Por otro, una
segunda orden divina hace soplar el
viento caliente que trae el verano y



derrite el hielo: así, las aguas de
lluvia y de los torrentes pueden
correr libres para regar la tierra y
fecundarla.

En efecto, la Palabra de Dios está en
el origen del frío y del calor, del ciclo
de las estaciones y del fluir de la vida
en la naturaleza. La humanidad es
invitada a reconocer al Creador y a
darle gracias por el don fundamental
del universo, que la rodea, le permite
respirar, la alimenta y la sostiene.

4. Entonces se pasa al tercer
momento, el último, de nuestro
himno de alabanza (cf. vv. 19‑20). Se
vuelve al Señor de la historia, del que
se había partido. La Palabra divina
trae a Israel un don aún más elevado
y valioso, el de la Ley, la Revelación.
Se trata de un don específico: "Con
ninguna nación obró así ni les dio a
conocer sus mandatos" (v. 20).

Por consiguiente, la Biblia es el
tesoro del pueblo elegido, al que



debe acudir con amor y adhesión
fiel. Es lo que dice Moisés a los judíos
en el Deuteronomio: "¿Cuál es la gran
nación cuyos preceptos y normas
sean tan justos como toda esta Ley
que yo os expongo hoy?" (Dt 4,8).

5. Del mismo modo que hay dos
acciones gloriosas de Dios, la
creación y la historia, así existen dos
revelaciones: una inscrita en la
naturaleza misma y abierta a todos; y
la otra dada al pueblo elegido, que la
deberá testimoniar y comunicar a la
humanidad entera, y que se halla
contenida en la sagrada Escritura.
Aunque son dos revelaciones
distintas, Dios es único, como es
única su Palabra. Todo ha sido hecho
por medio de la Palabra ‑dirá el
Prólogo del evangelio de san Juan‑ y
sin ella no se ha hecho nada de
cuanto existe. Sin embargo, la
Palabra también se hizo "carne", es
decir, entró en la historia y puso su
morada entre nosotros (cf. Jn 1,3. 14).



SALMO 147

1 ¡Aleluya!

¡Qué bueno es cantar a nuestro Dios,

qué agradable y merecida es su
alabanza!

2 El Señor reconstruye a Jerusalén

y congrega a los dispersos de Israel;

3 sana a los que están afligidos

y les venda las heridas.

4 Él cuenta el número de las estrellas

y llama a cada una por su nombre:

5 nuestro Señor es grande y
poderoso,

su inteligencia no tiene medida.

6 El Señor eleva a los oprimidos



y humilla a los malvados hasta el
polvo.

7 Respondan al Señor dándole
gracias,

toquen la cítara para nuestro Dios.

8 El cubre el cielo de nubes

y provee de lluvia a la tierra;

hace brotar la hierba en las
montañas

y las plantas para provecho del
hombre;

9 dispensa su alimento al ganado,

y a los pichones de cuervo que
claman a él.

10 No le agrada el vigor de los
caballos

ni valora los músculos del hombre:

11 el Señor ama a los que lo temen



y a los que esperan en su
misericordia.

12 ¡Glorifica al Señor, Jerusalén,

alaba a tu Dios, Sión!

13 El reforzó los cerrojos de tus
puertas

y bendijo a tus hijos dentro de ti;

14 él asegura la paz en tus fronteras

y te sacia con lo mejor del trigo.

15 Envía su mensaje a la tierra,

su palabra corre velozmente;

16 reparte la nieve como lana

y esparce la escarcha como ceniza.

17 El arroja su hielo como migas,

y las aguas se congelan por el frío;

18 da una orden y se derriten,



hace soplar su viento y corren las
aguas.

19 Revela su palabra a Jacob,

sus preceptos y mandatos a Israel:

20 a ningún otro pueblo trató así

ni le dio a conocer sus
mandamientos.

¡Aleluya!

Alabanza a Dios creador. Miércoles
12 de junio de 2002

Salmo 91

1. La antigua tradición hebrea
reserva una situación particular al
salmo 91, que acabamos de
proclamar como el canto del hombre
justo a Dios creador. En efecto, el
título puesto al Salmo indica que está
destinado al día de sábado (cf. v. 1).
Por consiguiente, es el himno que se
eleva al Señor eterno y excelso



cuando, al ponerse el sol del viernes,
se entra en la jornada santa de la
oración, la contemplación y el
descanso sereno del cuerpo y del
espíritu.

En el centro del Salmo se yergue,
solemne y grandiosa, la figura del
Dios altísimo (cf. v. 9), en torno al
cual se delinea un mundo armónico
y pacificado. Ante él se encuentra
también la persona del justo que,
según una concepción típica del
Antiguo Testamento, es colmado de
bienestar, alegría y larga vida, como
consecuencia natural de su
existencia honrada y fiel. Se trata de
la llamada "teoría de la retribución",
según la cual todo delito tiene ya un
castigo en la tierra y todo acto bueno,
una recompensa. Aunque en esta
concepción hay un elemento de
verdad, sin embargo —como dejará
intuir Job y como reafirmará Jesús
(cf. Jn 9,2‑3)— la realidad del dolor
humano es mucho más compleja y



no se puede simplificar tan
fácilmente. En efecto, el sufrimiento
humano se debe ver desde la
perspectiva de la eternidad.

2. Pero examinemos ahora este
himno sapiencial con matices
litúrgicos. Está constituido por una
intensa invitación a la alabanza, al
canto alegre de acción de gracias, al
júbilo de la música, acompañada por
el arpa de diez cuerdas, el laúd y la
cítara (cf. vv. 2‑4). El amor y la
fidelidad del Señor se deben celebrar
con el canto litúrgico, que se ha de
entonar "con maestría" (cf. Sal 46, 8).
Esta invitación vale también para
nuestras celebraciones, a fin de que
recuperen su esplendor no sólo en
las palabras y en los ritos, sino
también en las melodías que las
animan.

Después de esta invitación a no
apagar nunca el hilo interior y
exterior de la oración, verdadera



respiración constante de la
humanidad fiel, el salmo 91 presenta,
casi en dos retratos, el perfil del
malvado (cf. vv. 7‑10) y del justo (cf.
vv. 13‑16). Con todo, el malvado se
halla ante el Señor, "el excelso por los
siglos" (v. 9), que hará perecer a sus
enemigos y dispersará a todos los
malhechores (cf. v. 10). En efecto,
sólo a la luz divina se logra
comprender a fondo el bien y el mal,
la justicia y la perversión.

3. La figura del pecador se describe
con una imagen tomada del mundo
vegetal: "Aunque germinen como
hierba los malvados y florezcan los
malhechores..." (v. 8). Pero este
florecimiento está destinado a
secarse y desaparecer. En efecto, el
salmista multiplica los verbos y los
términos que aluden a la
destrucción: "Serán destruidos para
siempre. (...) Tus enemigos, Señor,
perecerán; los malhechores serán
dispersados" (vv. 8. 10).



En el origen de este final catastrófico
se encuentra el mal profundo que
embarga la mente y el corazón del
malvado: "El ignorante no entiende,
ni el necio se da cuenta" (v. 7). Los
adjetivos que se usan aquí
pertenecen al lenguaje sapiencial y
denotan la brutalidad, la ceguera, la
torpeza de quien piensa que puede
hacer lo que quiera sobre la faz de la
tierra sin frenos morales, creyendo
erróneamente que Dios está ausente
o es indiferente. El orante, en
cambio, tiene la certeza de que, antes
o después, el Señor aparecerá en el
horizonte para hacer justicia y
doblegar la arrogancia del insensato
(cf. Sal 13).

4. Luego se nos presenta la figura del
justo, dibujada como en una pintura
amplia y densa de colores. También
en este caso se recurre a una imagen
del mundo vegetal, fresca y verde (cf.
vv. 13‑16). A diferencia del malvado,
que es como la hierba del campo,



lozana pero efímera, el justo se
yergue hacia el cielo, sólido y
majestuoso como palmera y cedro
del Líbano. Por otra parte, los justos
están "plantados en la casa del
Señor" (v. 14), es decir, tienen una
relación muy firme y estable con el
templo y, por consiguiente, con el
Señor, que en él ha establecido su
morada.

La tradición cristiana jugará también
con los dos significados de la palabra
griega phoinix, usada para traducir el
término hebreo que indica la
palmera. Phoinix es el nombre griego
de la palmera, pero también del ave
que llamamos "fénix". Ahora bien, ya
se sabe que el fénix era símbolo de
inmortalidad, porque se imaginaba
que esa ave renacía de sus cenizas. El
cristiano hace una experiencia
semejante gracias a su participación
en la muerte de Cristo, manantial de
vida nueva (cf. Rm 6,3‑4). "Dios (...),
estando muertos a causa de nuestros



delitos, nos vivificó juntamente con
Cristo" —dice la carta a los Efesios—
"y con él nos resucitó" (Ef2,5‑6).

5. Otra imagen, tomada esta vez del
mundo animal, representa al justo y
está destinada a exaltar la fuerza que
Dios otorga, incluso cuando llega la
vejez: "A mí me das la fuerza de un
búfalo y me unges con aceite
nuevo" (Sal 91,11). Por una parte, el
don de la potencia divina hace
triunfar y da seguridad (cf. v.12); por
otra, la frente gloriosa del justo es
ungida con aceite que irradia una
energía y una bendición protectora.
Así pues, el salmo 91 es un himno
optimista, potenciado también por la
música y el canto. Celebra la
confianza en Dios, que es fuente de
serenidad y paz, incluso cuando se
asiste al éxito aparente del malvado.
Una paz que se mantiene intacta
también en la vejez (cf. v. 15), edad
vivida aún con fecundidad y
seguridad.



Concluyamos con las palabras de
Orígenes, traducidas por san
Jerónimo, que toman como punto de
partida la frase en la que el salmista
dice a Dios: "Me unges con aceite
nuevo" (v. 11).

Orígenes comenta: "Nuestra vejez
necesita el aceite de Dios. De la
misma manera que nuestro cuerpo,
cuando está cansado, sólo recobra su
vigor si es ungido con aceite, como la
llamita de la lámpara se extingue si
no se le añade aceite, así también la
llamita de mi vejez necesita, para
crecer, el aceite de la misericordia de
Dios. Por lo demás, también los
apóstoles suben al monte de los
Olivos (cf. Hch 1,12) para recibir luz
del aceite del Señor, puesto que
estaban cansados y sus lámparas
necesitaban el aceite del Señor... Por
eso, pidamos al Señor que nuestra
vejez, todos nuestros trabajos y todas
nuestras tinieblas sean iluminadas
por el aceite del Señor" (74 Omelie sul



Libro del Salmi, Milán 1993, pp.
280‑282, passim).

SALMO 91

1 Salmo. Canto. Para el día sábado.

2 Es bueno dar gracias al Señor,

y cantar, Dios Altísimo, a tu Nombre;

3 proclamar tu amor de madrugada,

y tu fidelidad en las vigilias de la
noche,

4 con el arpa de diez cuerdas y la lira,

con música de cítara.

5 Tú me alegras, Señor, con tus
acciones,

cantaré jubiloso por la obra de tus
manos.

6 ¡Qué grandes son tus obras, Señor,

qué profundos tus designios!



7 El hombre insensato no conoce

y el necio no entiende estas cosas.

8 Si los impíos crecen como la hierba

y florecen los que hacen el mal,

es para ser destruidos eternamente:

9 tú, en cambio, eres el Excelso para
siempre.

10 Mira, Señor, cómo perecen tus
enemigos

y se dispersan los que hacen el mal.

11 Pero a mí me das la fuerza de un
toro salvaje

y me unges con óleo purísimo.

12 Mis ojos han desafiado a mis
calumniadores,

mis oídos han escuchado la derrota
de los malvados.



13 El justo florecerá como la
palmera,

crecerá como los cedros del Líbano:

14 trasplantado en la Casa del Señor,

florecerá en los atrios de nuestro
Dios.

15 En la vejez seguirá dando frutos,

se mantendrá fresco y frondoso,

16 para proclamar qué justo es el
Señor,

mi Roca, en quien no existe la
maldad.

Los beneficios de Dios para con su
pueblo. Miércoles 19 de junio de
2002

Deuteronomio 32,1‑12

1. "Moisés, ante toda la asamblea de
Israel, pronunció hasta el fin las



palabras de este cántico" (Dt 31,30).
Así se introduce el cántico recién
proclamado, tomado de las últimas
páginas del libro del Deuteronomio,
precisamente del capítulo 32. De él la
liturgia de Laudes ha seleccionado los
primeros doce versículos,
reconociendo en ellos un gozoso
himno al Señor que protege y cuida
de su pueblo con amor en medio de
los peligros y de las dificultades de la
jornada. El análisis del cántico ha
revelado que se trata de un texto
antiguo, pero posterior a Moisés, en
cuyos labios fue puesto para
conferirle un carácter de
solemnidad. Este canto litúrgico se
remonta a los inicios de la historia
del pueblo de Israel. No faltan en esa
página orante referencias o
semejanzas con algunos salmos y con
el mensaje de los profetas. Así, se
convirtió en una expresión sugestiva
e intensa de la fe de Israel.



2. El cántico de Moisés es más amplio
que el pasaje propuesto por la 
liturgia de Laudes, que constituye
sólo su preludio. Algunos estudiosos
han creído detectar en esta
composición un género literario que
se define técnicamente con el
vocablo hebreo rîb, es decir, "pleito",
"litigio procesal". La imagen de Dios
que se nos presenta en la Biblia no es
de ningún modo la de un ser oscuro,
una energía anónima y violenta, o un
hado incomprensible. Es, por el
contrario, una persona que tiene
sentimientos, actúa y reacciona, ama
y corrige, participa en la vida de sus
criaturas y no es indiferente a sus
obras. Así, en nuestro caso, el Señor
convoca una especie de tribunal, en
presencia de testigos, denuncia los
delitos del pueblo acusado y exige
una pena, pero su veredicto está
impregnado de una misericordia
infinita. Sigamos ahora las etapas de
esta historia, considerando sólo los



versículos que nos propone la
liturgia.

3. Se mencionan inmediatamente los
espectadores, testigos cósmicos:
"Escuchad, cielos; (...) oye,
tierra..." (Dt 32,1). En este proceso
simbólico Moisés actúa casi como un
fiscal. Su palabra es eficaz y fecunda
como la de los profetas, expresión de
la palabra divina. Notemos la
significativa serie de imágenes que se
usa para definirla: se trata de signos
tomados de la naturaleza, como la
lluvia, el rocío, la llovizna, el
chubasco y el orvallo, gracias a los
cuales la tierra verdea y se cubre de
brotes (cf. v. 2).

La voz de Moisés, profeta e
intérprete de la palabra divina,
anuncia la inminente entrada en
escena del gran juez, el Señor, cuyo
nombre santísimo pronuncia,
exaltando uno de sus numerosos
atributos. En efecto, el Señor es



llamado la Roca (cf. v. 4), título que
aparece con frecuencia en nuestro
cántico (cf. vv. 15, 18, 30, 31 y 37); es
una imagen que exalta la fidelidad
estable e inquebrantable de Dios,
opuesta a la inestabilidad y a la
infidelidad de su pueblo. El tema se
desarrolla mediante una serie de
afirmaciones sobre la justicia divina:
"Sus obras son perfectas; sus caminos
son justos; es un Dios fiel, sin
maldad; es justo y recto" (v. 4).

4. Después de la solemne
presentación del Juez supremo, que
es también la parte agraviada, la
atención del cantor se dirige hacia el
acusado. Para definirlo recurre a una
eficaz representación de Dios como
padre (cf. v. 6). A sus criaturas, tan
amadas, las llama hijos suyos, pero,
desgraciadamente, son "hijos
degenerados" (cf. v. 5). En efecto,
sabemos que ya el Antiguo
Testamento presenta una concepción
de Dios como padre solícito con sus



hijos, que a menudo lo defraudan (cf.
Ex 4,22; Dt 8,5; Sal 102,13; Si 51,10;Is
1,2; 63,16; Os 11,1‑4). Por eso, la
denuncia no es fría, sino apasionada:
"¿Así le pagas al Señor, pueblo necio
e insensato? ¿No es él tu padre y tu
creador, el que te hizo y te
constituyó?" (Dt 32,6). Efectivamente,
no es lo mismo rebelarse contra un
soberano implacable que contra un
padre amoroso.

Para hacer concreta la acusación y
lograr que la conversión aflore de un
corazón sincero, Moisés apela a la
memoria: "Acuérdate de los días
remotos, considera las edades
pretéritas" (v. 7). En efecto, la fe
bíblica es un "memorial", o sea, es
redescubrir la acción eterna de Dios
que se manifiesta a lo largo del
tiempo; es hacer presente y eficaz la
salvación que el Señor donó y sigue
ofreciendo al hombre. El gran pecado
de infidelidad coincide, entonces, con
la "falta de memoria", que borra el



recuerdo de la presencia divina en
nosotros y en la historia.

5. El acontecimiento fundamental,
que no se ha de olvidar, es el paso
por el desierto después de la salida
de Egipto, tema central del
Deuteronomio y de todo el
Pentateuco. Así se evoca el viaje
terrible y dramático en el desierto
del Sinaí, "en una soledad poblada de
aullidos" (cf. v. 10), como se dice con
una imagen de fuerte impacto
emotivo. Pero allí Dios se inclina
sobre su pueblo con una ternura y
una dulzura sorprendentes. Además
del símbolo paterno, se alude al
materno del águila: "Lo rodeó
cuidando de él; lo guardó como a las
niñas de sus ojos. Como el águila
incita a su nidada, revolando sobre
los polluelos, así extendió sus alas,
los tomó y los llevó sobre sus
plumas" (vv. 10‑11). El camino por la
estepa desértica se transforma,
entonces, en un itinerario tranquilo y



sereno, porque está el manto
protector del amor divino.

El cántico evoca también el Sinaí,
donde Israel se convirtió en aliado
del Señor, su "porción" y su
"heredad", es decir, su realidad más
valiosa (cf. v. 9; Ex 19,5). De este
modo, el cántico de Moisés se
transforma en un examen de
conciencia coral para que, por fin, a
los beneficios divinos ya no responda
el pecado, sino la fidelidad.

Duteronomio 32,1‑12

1 «Escucha, cielo, y hablaré. oiga la
tierra las palabras de mi boca.

2 Que mi enseñanza descienda como
lluvia y mi palabra caiga como rocío,
como aguacero sobre la hierba, como
chaparrones sobre el pasto

3 Yo voy a proclamar el nombre del
Señor: ¡den gloria a nuestro Dios!



4 Él es la Roca: su obra es perfecta,
todos sus caminos son justos; es un
Dios fiel y sin falsedad, justiciero y
recto.

5 Pero se comportaron mal con él los
que ya no son sus hijos, a causa de su
depravación. esa generación tortuosa
y perversa.

6 ¿Así le pagas al Señor, pueblo necio
e insensato? ¿Acaso él no es tu padre
y tu creador, el que te hizo y te
afianzó?

7 Acuérdate de los días lejanos,
considera las épocas pasadas;
pregúntale a tu padre, y él te
informará, a los ancianos, y ellos te
lo dirán:

8 Cuando el Altísimo dio una
herencia a cada nación, cuando
distribuyó a los hombres, él fijó las
fronteras de los pueblos según el
número de los hijos de Dios.



9 Pero la parte del Señor es su
pueblo. la porción de su herencia es
Jacob.

10 Lo encontró en una tierra
desierta. en la soledad rugiente de la
estepa: lo rodeó y lo cuidó. lo
protegió como a la pupila de sus ojos.

11 Como el águila que impulsa a su
nidada. revoloteando sobre sus
pichones. así extendió sus alas, lo
tomó y lo llevó sobre sus plumas.

12 El Señor solo lo condujo, no había
a su lado ningún dios extranjero.

Grandeza del Señor y dignidad del
hombre. Miércoles 26 de junio de
2002

Salmo 8

1. "El hombre (...) se nos revela como
el centro de esta empresa. Se nos
revela gigante, se nos revela divino,
no en sí mismo, sino en su principio



y en su destino. Honremos al
hombre, a su dignidad, su espíritu, su
vida" (Ángelus del 13 de julio de 1969:
L'Osservatore Romano, edición en
lengua española, 29 de julio de 1969,
p. 2).

Con estas palabras, en julio de 1969,
Pablo VI entregaba a los astronautas
norteamericanos a punto de partir
hacia la luna el texto del salmo 8, que
acaba de resonar aquí, para que
entrara en los espacios cósmicos.

En efecto, este himno es una
celebración del hombre, una criatura
insignificante comparada con la
inmensidad del universo, una "caña"
frágil, para usar una famosa imagen
del gran filósofo Blas Pascal
(Pensamientos, n. 264). Y, sin
embargo, se trata de una "caña
pensante" que puede comprender la
creación, en cuanto señor de todo lo
creado, "coronado" por Dios mismo
(cf. Sal 8,6). Como sucede a menudo



en los himnos que exaltan al
Creador, el salmo 8 comienza y
termina con una solemne antífona
dirigida al Señor, cuya magnificencia
se manifiesta en todo el universo:
"¡Señor, dueño nuestro, qué
admirable es tu nombre en toda la
tierra!" (vv. 2. 10)

2. El cuerpo del canto parece suponer
una atmósfera nocturna, con la luna
y las estrellas encendidas en el cielo.
La primera estrofa del himno (cf. vv.
2‑5) está dominada por una
confrontación entre Dios, el hombre
y el cosmos. En la escena aparece
ante todo el Señor, cuya gloria
cantan los cielos, pero también los
labios de la humanidad. La alabanza
que brota espontáneamente de la
boca de los niños anula y confunde
los discursos presuntuosos de los que
niegan a Dios (cf. v. 3). A estos se les
califica de "adversarios", "enemigos"
y "rebeldes", porque creen
erróneamente que con su razón y su



acción pueden desafiar y enfrentarse
al Creador (cf. Sal 13,1).

Inmediatamente después se abre el
sugestivo escenario de una noche
estrellada. Ante ese horizonte
infinito, surge la eterna pregunta:
"¿Qué es el hombre?" (Sal 8,5). La
respuesta primera e inmediata habla
de nulidad, tanto en relación con la
inmensidad de los cielos como, sobre
todo, con respecto a la majestad del
Creador. En efecto, el cielo, dice el
salmista, es "tuyo", "has creado" la
luna y las estrellas, que son "obra de
tus dedos" (cf. v. 4). Es hermosa esa
expresión, que se usa en vez de la
más común: "obra de tus manos" (cf.
v. 7): Dios ha creado estas realidades
colosales con la facilidad y la finura
de un recamado o de un cincel, con el
toque leve de un arpista que desliza
sus dedos entre las cuerdas.

3. Por eso, la primera reacción es de
asombro: ¿cómo puede Dios



"acordarse" y "cuidar" (cf. v. 5) de
esta criatura tan frágil y pequeña?
Pero he aquí la gran sorpresa: al
hombre, criatura débil, Dios le ha
dado una dignidad estupenda: lo ha
hecho poco inferior a los ángeles o,
como puede traducirse también el
original hebreo, poco inferior a un
dios (cf. v. 6).

Entramos, así, en la segunda estrofa
del Salmo (cf. vv. 6‑10). El hombre es
considerado como el lugarteniente
regio del mismo Creador. En efecto,
Dios lo ha "coronado" como un
virrey, destinándolo a un señorío
universal: "Todo lo sometiste bajo sus
pies", y el adjetivo "todo" resuena
mientras desfilan las diversas
criaturas (cf. vv. 7‑9). Pero este
dominio no se conquista con la
capacidad humana, realidad frágil y
limitada, ni se obtiene con una
victoria sobre Dios, como pretendía
el mito griego de Prometeo. Es un
dominio que Dios regala: a las manos



frágiles y a menudo egoístas del
hombre se confía todo el horizonte
de las criaturas, para que conserve
su armonía y su belleza, para que las
use y no abuse de ellas, para que
descubra sus secretos y desarrolle
sus potencialidades.

Como declara la constitución pastoral
Gaudium et spes del concilio Vaticano
II, "el hombre ha sido creado "a
imagen de Dios", capaz de conocer y
amar a su Creador, y ha sido
constituido por él señor de todas las
criaturas terrenas, para regirlas y
servirse de ellas glorificando a
Dios" (n. 12).

4. Por desgracia, el dominio del
hombre, afirmado en el salmo 8,
puede ser mal entendido y
deformado por el hombre egoísta,
que con frecuencia ha actuado más
como un tirano loco que como un
gobernador sabio e inteligente. El
libro de la Sabiduría pone en guardia



contra este tipo de desviaciones,
cuando precisa que Dios "formó al
hombre para que dominase sobre los
seres creados (...) y administrase el
mundo con santidad y justicia" (Sb
9,2‑3). También Job, aunque en un
contexto diverso, recurre a este
salmo para recordar sobre todo la
debilidad humana, que no merecería
tanta atención por parte de Dios:
"¿Qué es el hombre para que tanto de
él te ocupes, para que pongas en él tu
corazón, para que lo escrutes todas
las mañanas?" (Jb 7,17‑18). La
historia documenta el mal que la
libertad humana esparce en el
mundo con las devastaciones
ambientales y con las injusticias
sociales más clamorosas.

A diferencia de los seres humanos
que humillan a sus semejantes y la
creación, Cristo se presenta como el
hombre perfecto, "coronado de gloria
y honor por haber padecido la
muerte, pues por la gracia de Dios



experimentó la muerte para bien de
todos" (Hb 2, 9). Reina sobre el
universo con el dominio de paz y de
amor que prepara el nuevo mundo,
los nuevos cielos y la nueva tierra (cf.
2P 3,13). Más aún, su autoridad regia
—como sugiere el autor de la carta a
los Hebreos aplicándole el salmo 8—
se ejerce a través de la entrega
suprema de sí en la muerte "para
bien de todos".

Cristo no es un soberano que exige
que le sirvan, sino que sirve y se
consagra a los demás: "El Hijo del
hombre no ha venido a ser servido,
sino a servir y a dar su vida como
rescate por muchos" (Mc 10,45). De
este modo, recapitula en sí "lo que
está en los cielos y lo que está en la
tierra" (Ef 1,10). Desde esta
perspectiva cristológica, el salmo 8
revela toda la fuerza de su mensaje y
de su esperanza, invitándonos a
ejercer nuestra soberanía sobre la



creación no con el dominio, sino con
el amor.

SALMO 8

1 Del maestro de coro. Con la cítara
de Gat. Salmo de David.

2 ¡Señor, nuestro Dios,

qué admirable es tu Nombre en toda
la tierra!

Quiero adorar tu majestad sobre el
cielo:

3 con la alabanza de los niños y de
los más pequeños,

erigiste una fortaleza contra tus
adversarios

para reprimir al enemigo y al
rebelde.

4 Al ver el cielo, obra de tus manos,

la luna y la estrellas que has creado:



5 ¿qué es el hombre para que pienses
en él,

el ser humano para que lo cuides?

6 Lo hiciste poco inferior a los
ángeles,

lo coronaste de gloria y esplendor;

7 le diste dominio sobre la obra de
tus manos,

todo lo pusiste bajo sus pies:

8 todos los rebaños y ganados,

y hasta los animales salvajes;

9 las aves del cielo, los peces del mar

y cuanto surca los senderos de las
aguas.

10 ¡Señor, nuestro Dios,

qué admirable es tu Nombre en toda
la tierra!



Exaltación de la potencia de Dios
creador. Miércoles 3 de julio de 2002

Salmo 92

1. El contenido esencial del salmo 92,
en el que vamos a reflexionar hoy, se
halla expresado sugestivamente en
algunos versículos del himno que la
Liturgia de las Horas propone para
las Vísperas del lunes: "Oh inmenso
creador, que al torbellino de las
aguas marcaste un curso y un límite
en la armonía del cosmos, tú a las
ásperas soledades de la tierra
sedienta le diste el refrigerio de los
torrentes y los mares".

Antes de abordar el contenido
central del Salmo, dominado por la
imagen de las aguas, queremos
captar la tonalidad de fondo, el
género literario en que está escrito.
En efecto, los estudiosos de la Biblia
definen este salmo, al igual que los
siguientes (95‑98), como "canto del
Señor rey". En él se exalta el reino de



Dios, fuente de paz, de verdad y de
amor, que invocamos en el "Padre
nuestro" cuando pedimos: "Venga tu
reino".

En efecto, el salmo 92 comienza
precisamente con la siguiente
exclamación de júbilo: "El Señor
reina" (v. 1). El salmista celebra la
realeza activa de Dios, es decir, su
acción eficaz y salvífica, creadora del
mundo y redentora del hombre. El
Señor no es un emperador impasible,
relegado en su cielo lejano, sino que
está presente en medio de su pueblo
como Salvador poderoso y grande en
el amor.

2. En la primera parte del himno de
alabanza domina el Señor rey. Como
un soberano, se halla sentado en su
trono de gloria, un trono
indestructible y eterno (cf. v. 2). Su
manto es el esplendor de la
trascendencia, y el cinturón de su
vestido es la omnipotencia (cf. v. 1).



Precisamente la soberanía
omnipotente de Dios se revela en el
centro del Salmo, caracterizado por
una imagen impresionante, la de las
aguas caudalosas.

El salmista alude más en particular a
la "voz" de los ríos, es decir, al
estruendo de sus aguas.
Efectivamente, el fragor de grandes
cascadas produce, en quienes
quedan aturdidos por el ruido y
estremecidos, una sensación de
fuerza tremenda. El salmo 41 evoca
esta sensación cuando dice: "Una
sima grita a otra sima con voz de
cascadas: tus torrentes y tus olas me
han arrollado" (v. 8). Frente a esta
fuerza de la naturaleza el ser
humano se siente pequeño. Sin
embargo, el salmista la toma como
trampolín para exaltar la potencia,
mucho más grande aún, del Señor. A
la triple repetición de la expresión
"levantan los ríos su voz" (Sal 92,3),



corresponde la triple afirmación de
la potencia superior de Dios.

3. Los Padres de la Iglesia suelen
comentar este salmo aplicándolo a
Cristo: "Señor y Salvador". Orígenes,
traducido por san Jerónimo al latín,
afirma: "El Señor reina, vestido de
esplendor. Es decir, el que antes
había temblado en la miseria de la
carne, ahora resplandece en la
majestad de la divinidad". Para
Orígenes, los ríos y las aguas que
levantan su voz representan a las
"figuras autorizadas de los profetas y
los apóstoles", que "proclaman la
alabanza y la gloria del Señor, y
anuncian sus juicios para todo el
mundo" (cf. 74 Omelie sul libro dei
Salmi, Milán 1993, pp. 666‑669).

San Agustín desarrolla aún más
ampliamente el símbolo de los
torrentes y los mares. Como ríos
llenos de aguas caudalosas, es decir,
llenos de Espíritu Santo y



fortalecidos, los Apóstoles ya no
tienen miedo y levantan finalmente
su voz. Pero "cuando Cristo comenzó
a ser anunciado por tantas voces, el
mar inició a agitarse". Al alterarse el
mar del mundo —explica san Agustín
—, la barca de la Iglesia parecía
fluctuar peligrosamente, agitada por
amenazas y persecuciones, pero "el
Señor domina desde las alturas":
"camina sobre el mar y aplaca las
olas" (Esposizioni sui salmi, III, Roma
1976, p. 231).

4. Sin embargo, el Dios soberano de
todo, omnipotente e invencible, está
siempre cerca de su pueblo, al que da
sus enseñanzas. Esta es la idea que el
salmo 92 ofrece en su último
versículo: al trono altísimo de los
cielos sucede el trono del arca del
templo de Jerusalén; a la potencia de
su voz cósmica sigue la dulzura de su
palabra santa e infalible: "Tus
mandatos son fieles y seguros; la



santidad es el adorno de tu casa,
Señor, por días sin término" (v. 5).

Así concluye un himno breve pero
profundamente impregnado de
oración. Es una plegaria que
engendra confianza y esperanza en
los fieles, los cuales a menudo se
sienten agitados y temen ser
arrollados por las tempestades de la
historia y golpeados por fuerzas
oscuras y amenazadoras.

Un eco de este salmo puede verse en
el Apocalipsis de san Juan, cuando el
autor inspirado, describiendo la gran
asamblea celestial que celebra la
derrota de la Babilonia opresora,
afirma: "Oí el ruido de
muchedumbre inmensa como el
ruido de grandes aguas y como el
fragor de fuertes truenos. Y decían:
"¡Aleluya!, porque reina el Señor,
nuestro Dios, dueño de todo"" (Ap
19,6).



5. Concluimos nuestra reflexión
sobre el salmo 92 dejando la palabra
a san Gregorio Nacianceno, el
"teólogo" por excelencia entre los
santos Padres. Lo hacemos con una
de sus hermosas poesías, en la que la
alabanza a Dios, soberano y creador,
asume una dimensión trinitaria: "Tú
(Padre) has creado el universo,
dando a cada cosa el puesto que le
compete y manteniéndola en virtud
de tu providencia... Tu Palabra es
Dios‑Hijo: en efecto, es consustancial
al Padre, igual a él en honor.

Él ha constituido armoniosamente el
universo, para reinar sobre todo. Y,
abrazándolo todo, el Espíritu Santo,
Dios, lo cuida y protege todo. A ti,
Trinidad viva, te proclamaré solo y
único monarca, (...) fuerza
inquebrantable que gobierna los
cielos, mirada inaccesible a la vista
pero que contempla todo el universo
y conoce todas las profundidades
secretas de la tierra hasta los



abismos. Oh Padre, sé benigno
conmigo: que encuentre misericordia
y gracia, porque a ti corresponde la
gloria y la gracia por los siglos de los
siglos" (Poesía 31, en: Poesie/1, Roma
1994, pp. 65‑66).

SALMO 92

1 ¡Reina el Señor, revestido de
majestad!

El Señor se ha revestido,

se ha ceñido de poder.

El mundo está firmemente
establecido:

¡no se moverá jamás!

2 Tu trono está firme desde siempre,

tú existes desde la eternidad.

3 Los ríos hacen resonar sus voces,



Señor, los ríos hacen resonar su
fragor.

4 Pero más fuerte que las aguas
impetuosas,

más fuerte que el oleaje del mar,

es el Señor en las alturas.

5 Tus testimonios, Señor, son dignos
de fe,

la santidad embellece tu Casa

a lo largo de los tiempos.

Toda la creación alabe al Señor.
Miércoles 10 de julio de 2002

Daniel 3,57‑88. 56

1. En el capítulo 3 del libro de Daniel
se halla una hermosa oración, en
forma de letanía, un verdadero
cántico de las criaturas, que la
liturgia de Laudes nos propone



muchas veces, en fragmentos
diversos.

Ahora hemos escuchado su parte
fundamental, un grandioso coro
cósmico, enmarcado por dos
antífonas a modo de síntesis:
"Criaturas todas del Señor, bendecid
al Señor, ensalzadlo con himnos por
los siglos. (...) Bendito el Señor en la
bóveda del cielo, alabado y glorioso y
ensalzado por los siglos" (vv. 56 y 57).

Entre estas dos aclamaciones se
desarrolla un solemne himno de
alabanza, que se expresa con la
repetida invitación "bendecid":
formalmente, se trata sólo de una
invitación a bendecir a Dios dirigida
a toda la creación; en realidad, se
trata de un canto de acción de
gracias que los fieles elevan al Señor
por todas las maravillas del universo.
El hombre se hace portavoz de toda
la creación para alabar y dar gracias
a Dios.



2. Este himno, cantado por tres
jóvenes judíos que invitan a todas las
criaturas a alabar a Dios, desemboca
en una situación dramática. Los tres
jóvenes, perseguidos por el soberano
babilonio, son arrojados a un horno
de fuego ardiente a causa de su fe. Y
aunque están a punto de sufrir el
martirio, se ponen a cantar, alegres,
alabando a Dios. El dolor terrible y
violento de la prueba desaparece, se
disuelve en presencia de la oración y
la contemplación. Es precisamente
esta actitud de abandono confiado la
que suscita la intervención divina.

En efecto, como atestigua
sugestivamente el relato de Daniel:
"El ángel del Señor bajó al horno
junto a Azarías y sus compañeros,
empujó fuera del horno la llama de
fuego, y les sopló, en medio del
horno, como un frescor de brisa y de
rocío, de suerte que el fuego no los
tocó siquiera ni les causó dolor ni
molestia" (vv. 49‑50). Las pesadillas



se disipan como la niebla ante el sol,
los miedos se disuelven y el
sufrimiento desaparece cuando todo
el ser humano se convierte en
alabanza y confianza, espera y
esperanza. Esta es la fuerza de la
oración cuando es pura, intensa,
llena de abandono en Dios,
providente y redentor.

3. El cántico de los tres jóvenes hace
desfilar ante nuestros ojos una
especie de procesión cósmica, que
parte del cielo poblado de ángeles,
donde brillan también el sol, la luna
y las estrellas. Desde allí Dios
derrama sobre la tierra el don de las
aguas que están sobre los cielos (cf. v.
60), es decir, la lluvia y el rocío (cf. v.
64).

Pero he aquí que soplan los vientos,
estallan los rayos e irrumpen las
estaciones con el calor y el frío, con
el ardor del verano, pero también
con la escarcha, el hielo y la nieve (cf.



vv. 65‑70 y 73). El poeta incluye
también en el canto de alabanza al
Creador el ritmo del tiempo, el día y
la noche, la luz y las tinieblas (cf. vv.
71‑72). Por último, la mirada se
detiene también en la tierra,
partiendo de las cimas de los montes,
realidades que parecen unir el cielo y
la tierra (cf. vv. 74‑75).

Entonces se unen a la alabanza a
Dios las criaturas vegetales que
germinan en la tierra (cf. v. 76), las
fuentes, que dan vida y frescura, los
mares y ríos, con sus aguas
abundantes y misteriosas (cf. vv.
77‑78). En efecto, el cantor evoca
también "los monstruos marinos"
junto a los cetáceos (cf. v. 79), como
signo del caos acuático primordial al
que Dios impuso límites que es
preciso respetar (cf. Sal 92,3‑4; Jb
38,8‑11; 40,15‑41,26).

Viene luego el vasto y variado reino
animal, que vive y se mueve en las



aguas, en la tierra y en los cielos (cf. 
Dn 3,80‑81).

4. El último actor de la creación que
entra en escena es el hombre. En
primer lugar, la mirada se extiende a
todos los "hijos del hombre" (cf. v.
82); después, la atención se concentra
en Israel, el pueblo de Dios (cf. v. 83);
a continuación, vienen los que están
consagrados plenamente a Dios, no
sólo como sacerdotes (cf. v. 84) sino
también como testigos de fe, de
justicia y de verdad. Son los "siervos
del Señor", las "almas y espíritus
justos", los "santos y humildes de
corazón" y, entre estos, sobresalen los
tres jóvenes, Ananías, Azarías y
Misael, portavoces de todas las
criaturas en una alabanza universal
y perenne (cf. vv. 85‑88).

Constantemente han resonado los
tres verbos de la glorificación divina,
como en una letanía: "bendecid",
"alabad" y "exaltad" al Señor. Esta es



el alma auténtica de la oración y del
canto: celebrar al Señor sin cesar,
con la alegría de formar parte de un
coro que comprende a todas las
criaturas.

5. Quisiéramos concluir nuestra
meditación citando a algunos santos
Padres de la Iglesia como Orígenes,
Hipólito, Basilio de Cesarea y
Ambrosio de Milán, que comentaron
el relato de los seis días de la
creación (cf. Gn 1,1‑2,4),
precisamente en relación con el
cántico de los tres jóvenes.

Nos limitamos a recoger el
comentario de san Ambrosio, el cual,
refiriéndose al cuarto día de la
creación (cf. Gn 1,14‑19), imagina que
la tierra habla y, discurriendo sobre
el sol, encuentra unidas a todas las
criaturas en la alabanza a Dios: "En
verdad, es bueno el sol, porque sirve,
ayuda a mi fecundidad y alimenta



mis frutos. Me ha sido dado para mi
bien y sufre como yo la fatiga.

Gime conmigo, para que llegue la
adopción de los hijos y la redención
del género humano, a fin de que
también nosotros seamos liberados
de la esclavitud. A mi lado, conmigo
alaba al Creador, conmigo canta un
himno al Señor, nuestro Dios. Donde
el sol bendice, allí bendice la tierra,
bendicen los árboles frutales,
bendicen los animales, bendicen
conmigo las aves" (I sei giorni della
creazione, SAEMO, I, Milán‑Roma
1977‑1994, pp. 192‑193).

Nadie está excluido de la bendición
del Señor, ni siquiera los monstruos
marinos (cf. Dn 3,79). En efecto, san
Ambrosio prosigue: "También las
serpientes alaban al Señor, porque su
naturaleza y su aspecto revelan a
nuestros ojos cierta belleza y
muestran que tienen su
justificación" (ib., pp. 103‑104).



Con mayor razón, nosotros, los seres
humanos, debemos unir a este
concierto de alabanza nuestra voz
alegre y confiada, acompañada por
una vida coherente y fiel.

Daniel 3,57‑88. 56

57 Criaturas todas del Señor,
bendecid al Señor,

ensalzadlo con himnos por los siglos.

58 Ángeles del Señor, bendecid al
Señor;

59 cielos, bendecid al Señor.

60 Aguas del espacio, bendecid al
Señor;

61ejércitos del Señor, bendecid al
Señor.

62 Sol y luna, bendecid al Señor

63 astros del cielo, bendecid al Señor.



64 Lluvia y rocío, bendecid al Señor;

65 vientos todos, bendecid al Señor.

66 Fuego y calor, bendecid al Señor;

67 fríos y heladas, bendecid al Señor.

68 Rocíos y nevadas, bendecid al
Señor;

69 témpanos y hielos, bendecid al
Señor.

70 Escarchas y nieves, bendecid al
Señor;

71 noche y día, bendecid al Señor.

72 Luz y tinieblas, bendecid al Señor;

73 rayos y nubes, bendecid al Señor.

74 Bendiga la tierra al Señor,

ensálcelo con himnos por los siglos.

75 Montes y cumbres, bendecid al
Señor;



76 cuanto germina en la tierra,
bendiga al Señor.

77 Manantiales, bendecid al Señor;

78 mares y ríos, bendecid al Señor.

79 Cetáceos y peces, bendecid al
Señor;

80 aves del cielo, bendecid al Señor.

81 Fieras y ganados, bendecid al
Señor,

ensalzadlo con himnos por los siglos.

82 Hijos de los hombres, bendecid al
Señor;

83 bendiga Israel al Señor.

84 Sacerdotes del Señor, bendecid al
Señor;

85 siervos del Señor, bendecid al
Señor.



86 Almas y espíritus justos, bendecid
al Señor;

87 santos y humildes de corazón,
bendecid al Señor.

88 Ananías, Azarías y Misael,
bendecid al Señor,

ensalzadlo con himnos por los siglos.

Bendigamos al Padre y al Hijo con el
Espíritu Santo,

ensalcémoslo con himnos por los
siglos.

56 Bendito el Señor en la bóveda del
cielo,

alabado y glorioso y ensalzado por
los siglos.

Glorificación de Dios, Señor y
Creador. Miércoles 17 de julio de
2002

Salmo 148



1. El salmo 148, que ahora se ha
elevado a Dios, constituye un
verdadero "cántico de las criaturas",
una especie de Te Deum del Antiguo
Testamento, un aleluya cósmico que
implica todo y a todos en la alabanza
divina.

Un exegeta contemporáneo lo
comenta así: "El salmista,
llamándolos por su nombre, pone en
orden los seres: en el cielo, dos astros
según los tiempos, y aparte las
estrellas; por un lado, los árboles
frutales, por el otro, los cedros; en un
plano, los reptiles, y en otro los
pájaros; aquí los príncipes y allí los
pueblos; en dos filas, quizá dándose
la mano, jóvenes y doncellas... Dios
los ha establecido, atribuyéndoles un
lugar y una función; el hombre los
acoge, dándoles un lugar en el
lenguaje, y, así dispuestos, los
conduce a la celebración litúrgica. El
hombre es "pastor del ser" o liturgo
de la creación" (Luis Alonso Schökel, 



Trenta salmi: poesia e preghiera,
Bolonia 1982, p. 499).

Sigamos también nosotros este coro
universal, que resuena en el ábside
del cielo y tiene como templo el
cosmos entero. Dejémonos
conquistar por la alabanza que todas
las criaturas elevan a su Creador.

2. En el cielo encontramos a los
cantores del universo estelar: los
astros más lejanos, los ejércitos de
ángeles, el sol y la luna, las estrellas
lucientes, los "cielos de los cielos" (cf.
v. 4), es decir, los espacios celestes,
las aguas superiores, que el hombre
de la Biblia imagina conservadas en
cisternas antes de derramarse como
lluvias sobre la tierra.

El aleluya, o sea, la invitación a
"alabar al Señor", resuena al menos
ocho veces y tiene como meta final el
orden y la armonía de los seres
celestiales: "Les dio una ley que no
pasará" (v. 6).



La mirada se dirige luego al
horizonte terrestre, donde se
desarrolla una procesión de
cantores, al menos veintidós, es
decir, una especie de alfabeto de
alabanza, esparcido por nuestro
planeta. He aquí los monstruos
marinos y los abismos, símbolos del
caos acuático en el que se funda la
tierra (cf. Sal 23,2), según la
concepción cosmológica de los
antiguos semitas.

El Padre de la Iglesia san Basilio
observaba: "Ni siquiera el abismo fue
juzgado despreciable por el salmista,
que lo acogió en el coro general de la
creación; es más, con su lenguaje
propio, completa también él
armoniosamente el himno al
Creador" (Homiliae in hexaemeron,
III, 9:PG 29, 75).

3. La procesión continúa con las
criaturas de la atmósfera: rayos,
granizo, nieve y bruma, viento



huracanado, considerado un
mensajero veloz de Dios (cf. Sal
148,8).

Vienen luego los montes y las sierras,
consideradas popularmente como las
criaturas más antiguas de la tierra
(cf. v. 9). El reino vegetal está
representado por los árboles frutales
y los cedros (cf. ib.). El mundo
animal, en cambio, está presente con
las fieras, los animales domésticos,
los reptiles y los pájaros (cf. v. 10).

Por último, está el hombre, que
preside la liturgia de la creación. Es
definido según todas las edades y
distinciones: niños, jóvenes y viejos,
príncipes, reyes y pueblos (cf. vv.
11‑12).

4. Encomendamos ahora a san Juan
Crisóstomo la tarea de
proporcionarnos una visión de
conjunto de este inmenso coro. Lo
hace con palabras que remiten
también al cántico de los tres jóvenes



en el horno ardiente, sobre el que
meditamos en la anterior catequesis.

El gran Padre de la Iglesia y patriarca
de Constantinopla afirma: "Por su
gran rectitud de espíritu, los santos,
cuando se disponen a dar gracias a
Dios, suelen invitar a muchos a
participar en su alabanza,
exhortándolos a celebrar juntamente
con ellos esta hermosa liturgia. Es lo
que hicieron también los tres jóvenes
en el horno, cuando llamaron a toda
la creación a alabar a Dios por el
beneficio recibido y cantarle himnos
(Dn 3).

"Lo mismo hace también este salmo,
invitando a ambas partes del mundo,
la de arriba y la de abajo, la sensible
y la inteligible. Lo mismo hizo el
profeta Isaías, cuando dijo:
"¡Aclamad, cielos, y exulta, tierra!
(...), pues Dios ha consolado a su
pueblo" (Is 49,13). Y así también se
expresa el Salterio: "Cuando Israel



salió de Egipto, los hijos de Jacob de
un pueblo balbuciente, (...) los
montes saltaron como carneros, las
colinas como corderos" (Sal 113,1. 4).
Y en otro pasaje dice Isaías: "Las
nubes destilen la justicia" (Is 45,8). En
efecto, los santos, al considerar que
no pueden alabar ellos solos al Señor,
se dirigen a todo el orbe, implicando
a todos en la salmodia
común" (Expositio in psalmum
CXLVIII: PG 55, 484‑485).

5. También nosotros somos invitados
a unirnos a este inmenso coro,
convirtiéndonos en portavoces
explícitos de toda criatura y
alabando a Dios en las dos
dimensiones fundamentales de su
misterio. Por una parte, debemos
adorar su grandeza trascendente,
"porque sólo su nombre es sublime,
su majestad está sobre el cielo y la
tierra" (v. 13), como dice nuestro
salmo. Por otra, reconocemos su
bondad condescendiente, puesto que



Dios está cercano a sus criaturas y
viene especialmente en ayuda de su
pueblo: "Él acrece el vigor de su
pueblo, (...) su pueblo escogido" (v.
14), como afirma también el salmista.

Frente al Creador omnipotente y
misericordioso aceptamos, entonces,
la invitación de san Agustín a
alabarlo, ensalzarlo y celebrarlo a
través de sus obras: "Cuando tú
observas estas criaturas y disfrutas
con ellas y te elevas al Artífice de
todo, y de las cosas creadas, gracias a
la inteligencia, contemplas sus
atributos invisibles, entonces se
eleva su confesión sobre la tierra y
en el cielo... Si las criaturas son
hermosas, ¡cuánto más hermoso será
el Creador!" (Exposiciones sobre los
Salmos, IV, Roma 1977, pp. 887‑889).

SALMO 148

1 ¡Aleluya!

Alaben al Señor desde el cielo,



alábenlo en las alturas;

2 alábenlo, todos sus ángeles,

alábenlo, todos sus ejércitos.

3 Alábenlo, sol y luna,

alábenlo, astros luminosos;

4 alábenlo, espacios celestiales

y aguas que están sobre el cielo.

5 Alaben el nombre del Señor,

porque él lo ordenó, y fueron
creados;

6 él los afianzó para siempre,

estableciendo una ley que no pasará.

7 Alaben al Señor desde la tierra,

los cetáceos y los abismos del mar;

8 el rayo, el granizo, la nieve, la
bruma,



y el viento huracanado que obedece
a sus órdenes.

9 Las montañas y todas las colinas,

los árboles frutales y todos los
cedros;

10 las fieras y los animales
domésticos,

los reptiles y los pájaros alados.

11 Los reyes de la tierra y todas las
naciones,

los príncipes y los gobernantes de la
tierra;

12 los ancianos, los jóvenes y los
niños,

13 alaben el nombre del Señor.

Porque sólo su Nombre es sublime;

su majestad está sobre el cielo y la
tierra,



14 y él exalta la fuerza de su pueblo.

¡A él, la alabanza de todos sus fieles,

y de Israel, el pueblo de sus amigos!

¡Aleluya!

Añoranza del templo del Señor.
Miércoles 28 de agosto de 2002

Salmo 83

1. Continúa nuestro itinerario a
través de los Salmos de la liturgia de
Laudes. Ahora hemos escuchado el
Salmo 83, atribuido por la tradición
judaica a "los hijos de Coré", una
familia sacerdotal que se ocupaba
del servicio litúrgico y custodiaba el
umbral de la tienda del arca de la
Alianza (cf.1Cro 9,19).

Se trata de un canto dulcísimo,
penetrado de un anhelo místico
hacia el Señor de la vida, al que se
celebra repetidamente (cf. Sal 83,2. 4.
9. 13) con el título de "Señor de los



ejércitos", es decir, Señor de las
multitudes estelares y, por tanto, del
cosmos. Por otra parte, este título
estaba relacionado de modo especial
con el arca conservada en el templo,
llamada "el arca del Señor de los
ejércitos, que está sobre los
querubines" (1S 4,4; cf. Sal 79,2). En
efecto, se la consideraba como el
signo de la tutela divina en los días
de peligro y de guerra (cf. 1S 4,3‑5; 2S
11,11).

El fondo de todo el Salmo está
representado por el templo, hacia el
que se dirige la peregrinación de los
fieles. La estación parece ser el
otoño, porque se habla de la "lluvia
temprana" que aplaca el calor del
verano (cf. Sal 83,7). Por tanto, se
podría pensar en la peregrinación a
Sión con ocasión de la tercera fiesta
principal del año judío, la de las
Tiendas, memoria de la
peregrinación de Israel a través del
desierto.



2. El templo está presente con todo su
encanto al inicio y al final del Salmo.
En la apertura (cf. vv. 2‑4)
encontramos la admirable y delicada
imagen de los pájaros que han hecho
sus nidos en el santuario, privilegio
envidiable.

Esta es una representación de la
felicidad de cuantos, como los
sacerdotes del templo, tienen una
morada fija en la Casa de Dios,
gozando de su intimidad y de su paz.
En efecto, todo el ser del creyente
tiende al Señor, impulsado por un
deseo casi físico e instintivo: "Mi
alma se consume y anhela los atrios
del Señor, mi corazón y mi carne
retozan por el Dios vivo" (v. 3). El
templo aparece nuevamente también
al final del Salmo (cf. vv. 11‑13). El
peregrino expresa su gran felicidad
por estar un tiempo en los atrios de
la casa de Dios, y contrapone esta
felicidad espiritual a la ilusión
idolátrica, que impulsa hacia "las



tiendas del impío", o sea, hacia los
templos infames de la injusticia y la
perversión.

3. Sólo en el santuario del Dios vivo
hay luz, vida y alegría, y es "dichoso
el que confía" en el Señor, eligiendo
la senda de la rectitud (cf. vv. 12‑13).
La imagen del camino nos lleva al
núcleo del Salmo (cf. vv. 5‑9), donde
se desarrolla otra peregrinación más
significativa. Si es dichoso el que vive
en el templo de modo estable, más
dichoso aún es quien decide
emprender una peregrinación de fe a
Jerusalén.

También los Padres de la Iglesia, en
sus comentarios al Salmo 83, dan
particular relieve al versículo 6:
"Dichosos los que encuentran en ti su
fuerza al preparar su peregrinación".
Las antiguas traducciones del
Salterio hablaban de la decisión de
realizar las "subidas" a la Ciudad
santa. Por eso, para los Padres la



peregrinación a Sión era el símbolo
del avance continuo de los justos
hacia las "eternas moradas", donde
Dios acoge a sus amigos en la alegría
plena (cf. Lc 16,9).

Quisiéramos reflexionar un
momento sobre esta "subida" mística,
de la que la peregrinación terrena es
imagen y signo. Y lo haremos con las
palabras de un escritor cristiano del
siglo VII, abad del monasterio del
Sinaí.

4. Se trata de san Juan Clímaco, que
dedicó un tratado entero —La escala
del Paraíso— a ilustrar los
innumerables peldaños por los que
asciende la vida espiritual. Al final de
su obra, cede la palabra a la caridad,
colocada en la cima de la escala del
progreso espiritual.

Ella invita y exhorta, proponiendo
sentimientos y actitudes ya sugeridos
por nuestro Salmo: "Subid,
hermanos, ascended. Cultivad,



hermanos, en vuestro corazón el
ardiente deseo de subir siempre (cf. 
Sal 83,6). Escuchad la Escritura, que
invita: "Venid, subamos al monte del
Señor y a la casa de nuestro Dios" (Is
2,3), que ha hecho nuestros pies
ágiles como los del ciervo y nos ha
dado como meta un lugar sublime,
para que, siguiendo sus caminos,
venciéramos (cf. Sal 17,33). Así pues,
apresurémonos, como está escrito,
hasta que encontremos todos en la
unidad de la fe el rostro de Dios y,
reconociéndolo, lleguemos a ser el
hombre perfecto en la madurez de la
plenitud de Cristo (cf. Ef 4,13)" (La
scala del Paradiso, Roma 1989, p.
355).

5. El salmista piensa, ante todo, en la
peregrinación concreta que conduce
a Sión desde las diferentes
localidades de la Tierra Santa. La
lluvia que está cayendo le parece una
anticipación de las gozosas
bendiciones que lo cubrirán como un



manto (cf. Sal 83,7) cuando esté
delante del Señor en el templo (cf. v.
8). La cansada peregrinación a través
de "áridos valles" (cf. v. 7) se
transfigura por la certeza de que la
meta es Dios, el que da vigor (cf. v. 8),
escucha la súplica del fiel (cf. v. 9) y
se convierte en su "escudo" protector
(cf. v. 10).

Precisamente desde esta perspectiva
la peregrinación concreta se
transforma, como habían intuido los
Padres, en una parábola de la vida
entera, en tensión entre la lejanía y
la intimidad con Dios, entre el
misterio y la revelación. También en
el desierto de la existencia diaria, los
seis días laborables son fecundados,
iluminados y santificados por el
encuentro con Dios en el séptimo día,
a través de la liturgia y la oración en
el encuentro dominical.

Caminemos, pues, también cuando
estemos en "áridos valles",



manteniendo la mirada fija en esa
meta luminosa de paz y comunión.
También nosotros repetimos en
nuestro corazón la bienaventuranza
final, semejante a una antífona que
concluye el Salmo: "¡Señor de los
ejércitos, dichoso el hombre que
confía en ti!" (v. 13).

SALMO 83

1 Del maestro de coro. Con la cítara
de Gat. De los hijos de Coré. Salmo.

2 ¡Qué amable es tu Morada,

Señor del Universo!

3 Mi alma se consume de deseos

por los atrios del Señor;

mi corazón y mi carne claman
ansiosos

por el Dios viviente.

4 Hasta el gorrión encontró una casa,



y la golondrina tiene un nido

donde poner sus pichones,

junto a tus altares, Señor del
universo,

mi Rey y mi Dios.

5 ¡Felices los que habitan en tu Casa

y te alaban sin cesar!

6 ¡Felices los que encuentran su
fuerza en ti,

al emprender la peregrinación!

7 Al pasar por el valle árido,

lo convierten en un oasis;

caen las primeras lluvias,

y lo cubren de bendiciones;

8 ellos avanzan con vigor siempre
creciente



hasta contemplar a Dios en Sión.

9 Señor del universo, oye mi
plegaria,

escucha, Dios de Jacob;

10 protege, Dios, a nuestro Escudo

y mira el rostro de tu Ungido.

11 Vale más un día en tus atrios

que mil en otra parte;

yo prefiero el umbral de la Casa de
mi Dios

antes que vivir entre malvados.

12 Porque el Señor es sol y escudo;

Dios da la gracia y la gloria,

y no niega sus bienes

a los que proceden con rectitud.

13 ¡Señor del universo,



feliz el hombre que confía en ti!

La nueva ciudad de Dios centro de
toda la humanidad. Miércoles 4 de
septiembre de 2002

Isaías 2

1. La liturgia diaria de Laudes,
además de los salmos, propone
siempre un cántico tomado del
Antiguo Testamento. En efecto, ya se
sabe que, junto al Salterio, auténtico
libro de la oración de Israel y, luego,
de la Iglesia, existe otra especie de
"Salterio" esparcido por las diversas
páginas históricas, proféticas y
sapienciales de la Biblia. También
está constituido por himnos, súplicas,
alabanzas e invocaciones, a menudo
de gran belleza e intensidad
espiritual.

En nuestra peregrinación ideal a lo
largo de las oraciones de la Liturgia
de Laudes, ya hemos encontrado
muchos de estos cánticos que se



hallan esparcidos por las páginas
bíblicas. Ahora reflexionamos sobre
uno realmente admirable, obra de
uno de los más grandes profetas de
Israel, Isaías, que vivió en el siglo VIII
antes de Cristo. Es testigo de tiempos
difíciles para el reino de Judá, pero
también cantor de la esperanza
mesiánica con un lenguaje poético
elevadísimo.

2. Es el caso del cántico que
acabamos de escuchar y que se halla
situado casi al inicio de su libro, en
los primeros versículos del capítulo
2, precedidos por una nota
redaccional posterior, que reza así:
"Visión de Isaías, hijo de Amós,
tocante a Judá y Jerusalén" (Is 2,1).
Así pues, el himno está concebido
como una visión profética, que
describe una meta hacia la cual
tiende, en la esperanza, la historia de
Israel. No es casual que las primeras
palabras sean: "Al final de los
días" (v. 2), es decir, en la plenitud de



los tiempos. Por eso, es una
invitación a no quedarse en el
presente, tan miserable, sino a saber
intuir bajo la superficie de los
acontecimientos diarios la presencia
misteriosa de la acción divina, que
conduce la historia hacia un
horizonte muy diverso de luz y de
paz.

Esta "visión", de sabor mesiánico,
volverá a presentarse en el capítulo
60 del mismo libro, en un escenario
más amplio, signo de una ulterior
meditación de las palabras esenciales
e incisivas del profeta, precisamente
las del cántico que acabamos de
proclamar. El profeta Miqueas (cf. Mi
4,1‑3) recogerá el mismo himno,
aunque con un final (cf.Mi 4,4‑5)
diverso del que tiene el oráculo de
Isaías (cf. Is 2,5).

3. En el centro de la "visión" de Isaías
se eleva el monte Sión, que dominará
idealmente todos los demás montes,



pues está habitado por Dios y, por
consiguiente, es lugar de contacto
con el cielo (cf. 1R 8,22‑53). De él,
según el oráculo de Isaías 60,1‑6,
saldrá una luz que rasgará y disipará
las tinieblas, y hacia él se dirigirán
procesiones de pueblos desde todos
los rincones de la tierra.

Este poder de atracción de Sión se
funda en dos realidades que brotan
del monte santo de Jerusalén: la ley y
la palabra del Señor. Realmente
constituyen una sola realidad, que es
fuente de vida, de luz y de paz,
expresión del misterio del Señor y de
su voluntad. Cuando las naciones
llegan a la cima de Sión, donde se
eleva el templo de Dios, sucede el
milagro que desde siempre espera la
humanidad y hacia el que suspira.
Los pueblos renuncian a las armas,
que son recogidas para forjar con
ellas instrumentos pacíficos de
trabajo: las espadas se transforman
en arados, las lanzas en podaderas.



Así surge un horizonte de paz,
deshalôm (cf. Is 60,17), como se dice
en hebreo, palabra muy usada en la
teología mesiánica. Cae, finalmente
para siempre, el telón sobre la guerra
y sobre el odio.

4. El oráculo de Isaías concluye con
un llamamiento, que va en la línea
de la espiritualidad de los cantos de
peregrinación a Jerusalén: "Casa de
Jacob, ven, caminemos a la luz del
Señor" (Is 2,5). Israel no debe ser un
mero espectador de esta
transformación histórica radical; no
puede rechazar la invitación puesta
al inicio en labios de los pueblos:
"Venid, subamos al monte del
Señor" (Is 2,3).

También a los cristianos nos
interpela este cántico de Isaías. Al
comentarlo, los Padres de la Iglesia
de los siglos IV y V (Basilio Magno,
Juan Crisóstomo, Teodoreto de Ciro,
Cirilo de Alejandría) lo veían



realizado con la venida de Cristo. Por
consiguiente, identificaban la Iglesia
con el "monte de la casa del Señor...
encumbrado sobre las montañas",
del que salía la palabra del Señor y
hacia el que confluirán los pueblos
paganos, en la nueva era de paz
inaugurada por el Evangelio.

5. Ya el mártir san Justino, en su 
Primera Apología, escrita
aproximadamente el año 153,
proclamaba la realización del
versículo del cántico, que dice: "de
Jerusalén saldrá la palabra del
Señor" (cf. v. 3). Escribía: "De
Jerusalén salieron doce hombres
hacia todo el mundo. Eran
ignorantes; no sabían hablar, pero
gracias al poder de Dios revelaron a
todo el género humano que habían
sido enviados por Cristo para
enseñar a todos la palabra de Dios. Y
nosotros, que antes nos matábamos
los unos a los otros, no sólo no
luchamos ya contra los enemigos,



sino que, para no mentir y no
engañar a los que nos interrogan, de
buen grado morimos confesando a
Cristo" (Primera Apología, 39, 3:Gli
apologeti greci, Roma 1986, p. 118).

Por eso, de modo particular, los
cristianos aceptamos la invitación
del profeta y tratamos de poner los
cimientos de la civilización del amor
y de la paz, en la que ya no habrá ni
guerra "ni muerte ni llanto ni gritos
ni fatigas, porque el mundo viejo ha
pasado" (Ap 21,4).

Isaías 2

1 Palabra que Isaías, hijo de Amós,
recibió en una visión, acerca de Judá
y de Jerusalén:

2 Sucederá al fin de los tiempos que
la montaña de la Casa del Señor será
afianzada sobre la cumbre de las
montañas y se elevará por encima de
las colinas. Todas las naciones
afluirán hacia ella



3 y acudirán pueblos numerosos, que
dirán; ¡Vengan, subamos a la
montaña del Señor, a la Casa del Dios
de Jacob! Él nos instruirá en sus
caminos y caminaremos por sus
sendas». Porque de Sión saldrá la Ley
y de Jerusalén, la palabra del Señor.

4 El será juez entre las naciones y
árbitro de pueblos numerosos Con
sus espadas forjarán arados y
podaderas con sus lanzas. No
levantará la espada una nación
contra otra ni se adiestrarán más
para la guerra.

5 ¡Ven, casa de Jacob, y caminemos a
la luz del Señor!

La llegada del Día del Señor

6 Sí, tú has desechado a tu pueblo a
la casa de Jacob. porque están llenos
de adivinos de Oriente, de astrólogos,
como los filisteos, y estrechan la
mano de los extranjeros.



7 Su país está lleno de plata y oro y
sus tesoros no tienen fin. Su país está
lleno de caballos y sus carros de
guerra no tienen fin.

8 Su país está lleno de ídolos; ellos se
postran ante la obra de sus manos,
ante lo que fabricaron sus propios
dedos.

9 El hombre será doblegado y el
mortal, humillado –tú no podrías
perdonarlos –

10 ¡Entra en la roca y escóndete en el
polvo, lejos del Terror del Señor y del
esplendor de su majestad!

11 La mirada altanera del hombre
será humillada, la arrogancia
humana será abatida. y sólo el Señor
será exaltado en aquel día.

12 Porque habrá un día para el Señor
de los ejércitos contra todo lo
arrogante y altanero, contra todo lo
alto y encumbrado,



13 contra todos los cedros del Líbano,
altaneros y elevados, contra todas las
encinas de Basán

14 contra todas las montañas altivas,
contra todas las colinas
encumbradas,

15 contra todas las altas torres,
contra todo muro fortificado,

16 contra todas las naves de Tarsis,
contra todos los barcos suntuosos.

17 El orgullo del hombre será
humillado, la arrogancia humana
será abatida, y sólo el Señor será
exaltado en aquel día,

18 y hasta el último de los ídolos
desaparecerá.

19 ¡Entren en las cavernas de las
rocas y en las cuevas del suelo. lejos
del Terror del Señor y del esplendor
de su majestad, cuando él se levante
para llenar la tierra de espanto!



20 Aquel día, el hombre arrojará a
los topos y a los murciélagos los
ídolos de plata y los ídolos de oro que
se había fabricado para adorarlos,

21 y se meterá en las hendiduras de
las rocas y en las grietas de los
peñascos, lejos del Terror del Señor y
del esplendor de su majestad, cuando
él se levante para llenar la tierra de
espanto.

22 ¡Dejen entonces al hombre que
sólo tiene aliento en sus narices! ¿En
qué se lo puede estimar?

Dios, rey y juez del universo.
Miércoles 18 de septiembre de 2002

Salmo 95

1. "Decid a los pueblos: "El Señor es
rey"". Esta exhortación del salmo 95
(v. 10), que se acaba de proclamar, en
cierto sentido ofrece la tonalidad en
que se modula todo el himno. En
efecto, se sitúa entre los "salmos del



Señor rey", que abarcan los salmos
95‑98, así como el 46 y el 92.

Ya hemos tenido anteriormente
ocasión de presentar y comentar el
salmo 92, y sabemos que en estos
cánticos el centro está constituido
por la figura grandiosa de Dios, que
gobierna todo el universo y dirige la
historia de la humanidad.

También el salmo 95 exalta tanto al
Creador de los seres como al
Salvador de los pueblos: Dios
"afianzó el orbe, y no se moverá; él
gobierna a los pueblos
rectamente" (v. 10). El verbo
"gobernar" expresa la certeza de que
no nos hallamos abandonados a las
oscuras fuerzas del caos o de la
casualidad, sino que desde siempre
estamos en las manos de un
Soberano justo y misericordioso.

2. El salmo 95 comienza con una
invitación jubilosa a alabar a Dios,
una invitación que abre



inmediatamente una perspectiva
universal: "cantad al Señor, toda la
tierra" (v. 1). Se invita a los fieles a
"contar la gloria" de Dios "a los
pueblos" y, luego, "a todas las
naciones" para proclamar "sus
maravillas" (v. 3). Es más, el salmista
interpela directamente a las "familias
de los pueblos" (v. 7) para invitarlas a
glorificar al Señor. Por último, pide a
los fieles que digan "a los pueblos: el
Señor es rey" (v. 10), y precisa que el
Señor "gobierna a las naciones" (v.
10), "a los pueblos" (v. 13). Es muy
significativa esta apertura universal
de parte de un pequeño pueblo
aplastado entre grandes imperios.
Este pueblo sabe que su Señor es el
Dios del universo y que "los dioses de
los gentiles son apariencia" (v. 5).

El Salmo se halla sustancialmente
constituido por dos cuadros. La
primera parte (cf. vv. 1‑9) comprende
una solemne epifanía del Señor "en
su santuario" (v. 6), es decir, en el



templo de Sión. La preceden y la
siguen cantos y ritos sacrificiales de
la asamblea de los fieles. Fluye
intensamente la alabanza ante la
majestad divina: "Cantad al Señor un
cántico nuevo, (...) cantad (...), cantad
(...), bendecid (...), proclamad su
victoria (...), contad su gloria, sus
maravillas (...), aclamad la gloria y el
poder del Señor, aclamad la gloria
del nombre del Señor, entrad en sus
atrios trayéndole ofrendas, postraos
(...)" (vv. 1‑3, 7‑9).

Así pues, el gesto fundamental ante
el Señor rey, que manifiesta su gloria
en la historia de la salvación, es el
canto de adoración, alabanza y
bendición. Estas actitudes deberían
estar presentes también en nuestra
liturgia diaria y en nuestra oración
personal.

3. En el centro de este canto coral
encontramos una declaración contra
los ídolos. Así, la plegaria se



manifiesta como un camino para
conseguir la pureza de la fe, según la
conocida máxima: lex orandi, lex
credendi, o sea, la norma de la
oración verdadera es también norma
de fe, es lección sobre la verdad
divina. En efecto, esta se puede
descubrir precisamente a través de la
íntima comunión con Dios realizada
en la oración.

El salmista proclama: "Es grande el
Señor, y muy digno de alabanza, más
temible que todos los dioses. Pues los
dioses de los gentiles son apariencia,
mientras que el Señor ha hecho el
cielo" (vv. 4‑5). A través de la liturgia
y la oración la fe se purifica de toda
degeneración, se abandonan los
ídolos a los que se sacrifica
fácilmente algo de nosotros durante
la vida diaria, se pasa del miedo ante
la justicia trascedente de Dios a la
experiencia viva de su amor.



4. Pero pasemos al segundo cuadro,
el que se abre con la proclamación
de la realeza del Señor (cf. vv. 10‑13).
Quien canta aquí es el universo,
incluso en sus elementos más
misteriosos y oscuros, como el mar,
según la antigua concepción bíblica:
"Alégrese el cielo, goce la tierra,
retumbe el mar y cuanto lo llena;
vitoreen los campos y cuanto hay en
ellos, aclamen los árboles del bosque,
delante del Señor, que ya llega, ya
llega a regir la tierra" (vv. 11‑13).

Como dirá san Pablo, también la
naturaleza, juntamente con el
hombre, "espera vivamente (...) ser
liberada de la servidumbre de la
corrupción para participar en la
gloriosa libertad de los hijos de
Dios" (Rm 8,19. 21).

Aquí quisiéramos dejar espacio a la
relectura cristiana de este salmo que
hicieron los Padres de la Iglesia, los
cuales vieron en él una prefiguración



de la Encarnación y de la crucifixión,
signo de la paradójica realeza de
Cristo.

5. Así, san Gregorio Nacianceno, al
inicio del discurso pronunciado en
Constantinopla en la Navidad del año
379 o del 380, recoge algunas
expresiones del salmo 95: "Cristo
nace: glorificadlo. Cristo baja del
cielo: salid a su encuentro. Cristo está
en la tierra: levantaos. "Cantad al
Señor, toda la tierra" (v. 1); y, para
unir a la vez los dos conceptos,
"alégrese el cielo, goce la tierra" (v.
11) a causa de aquel que es celeste
pero que luego se hizo
terrestre" (Omelie sulla natività,
Discurso 38, 1, Roma 1983, p. 44).

De este modo, el misterio de la
realeza divina se manifiesta en la
Encarnación. Más aún, el que reina
"hecho terrestre", reina precisamente
en la humillación de la cruz. Es
significativo que muchos antiguos



leyeran el versículo 10 de este salmo
con una sugestiva integración
cristológica: "El Señor reina desde el
árbol de la cruz".

Por esto, ya la Carta a Bernabé
enseñaba que "el reino de Jesús está
en el árbol de la cruz" (VIII, 5: I Padri
apostolici, Roma 1984, p. 198) y el
mártir san Justino, citando casi
íntegramente el Salmo en su Primera
Apología, concluía invitando a todos
los pueblos a alegrarse porque "el
Señor reinó desde el árbol de la
cruz" (Gli apologeti greci, Roma 1986,
p. 121).

En esta tierra floreció el himno del
poeta cristiano Venancio Fortunato, 
Vexilla regis, en el que se exalta a
Cristo que reina desde la altura de la
cruz, trono de amor y no de dominio:
Regnavit a ligno Deus. En efecto,
Jesús, ya durante su existencia
terrena, había afirmado: "El que
quiera llegar a ser grande entre



vosotros, será vuestro servidor; y el
que quiera ser el primero entre
vosotros, será esclavo de todos, pues
tampoco el Hijo del hombre ha
venido a ser servido, sino a servir y a
dar su vida como rescate por
muchos" (Mc 10,43‑45).

SALMO 95

1 Canten al Señor un canto nuevo,

cante al Señor toda la tierra;

2 canten al Señor, bendigan su
Nombre,

día tras día, proclamen su victoria.

3 Anuncien su gloria entre las
naciones,

y sus maravillas entre los pueblos.

4 Porque el Señor es grande y muy
digno de alabanza,

más temible que todos los dioses.



5 Los dioses de los pueblos no son
más que apariencia,

pero el Señor hizo el cielo;

6 en su presencia hay esplendor y
majestad,

en su Santuario, poder y hermosura.

7 Aclamen al Señor, familias de los
pueblos,

aclamen la gloria y el poder del
Señor;

8 aclamen la gloria del nombre del
Señor.

Entren en sus atrios trayendo una
ofrenda,

9 adoren al Señor al manifestarse su
santidad:

¡que toda la tierra tiemble ante él!



10 Digan entre las naciones: «¡el
Señor reina!

El mundo está firme y no vacilará. 

El Señor juzgará a los pueblos con
rectitud».

11 Alégrese el cielo y exulte la tierra,

resuene el mar y todo lo que hay en
él;

12 regocíjese el campo con todos sus
frutos,

griten de gozo los árboles del bosque.

13 Griten de gozo delante del Señor,

porque él viene a gobernar la tierra:

él gobernará al mundo con justicia,

y a los pueblos con su verdad.

Nuestra salvación está cerca.
Miércoles 25 de septiembre de 2002



Salmo 84

1. El salmo 84, que acabamos de
proclamar, es un canto gozoso y lleno
de esperanza en el futuro de la
salvación. Refleja el momento
entusiasmante del regreso de Israel
del exilio babilónico a la tierra de sus
padres. La vida nacional se reanuda
en aquel amado hogar, que había
sido apagado y destruido en la
conquista de Jerusalén por obra del
ejército del rey Nabucodonosor en el
año 586 a.C.

En efecto, en el original hebreo del
Salmo aparece varias veces el verbo 
shûb, que indica el regreso de los
deportados, pero también significa
un "regreso" espiritual, es decir, la
"conversión". Por eso, el
renacimiento no sólo afecta a la
nación, sino también a la comunidad
de los fieles, que habían considerado
el exilio como un castigo por los
pecados cometidos y que veían ahora



el regreso y la nueva libertad como
una bendición divina por la
conversión realizada.

2. El Salmo se puede seguir en su
desarrollo de acuerdo con dos etapas
fundamentales. La primera está
marcada por el tema del "regreso",
con todos los matices a los que
aludíamos.

Ante todo se celebra el regreso físico
de Israel: "Señor (...), has restaurado
la suerte de Jacob" (v. 2);
"restáuranos, Dios salvador nuestro
(...) ¿No vas a devolvernos la
vida?" (vv. 5. 7). Se trata de un
valioso don de Dios, el cual se
preocupa de liberar a sus hijos de la
opresión y se compromete en favor
de su prosperidad: "Amas a todos los
seres (...). Con todas las cosas eres
indulgente, porque son tuyas, Señor
que amas la vida" (Sb 11,24. 26).

Ahora bien, además de este
"regreso", que unifica concretamente



a los dispersos, hay otro "regreso"
más interior y espiritual. El salmista
le da gran espacio, atribuyéndole un
relieve especial, que no sólo vale
para el antiguo Israel, sino también
para los fieles de todos los tiempos.

3. En este "regreso" actúa de forma
eficaz el Señor, revelando su amor al
perdonar la maldad de su pueblo, al
borrar todos sus pecados, al reprimir
totalmente su cólera, al frenar el
incendio de su ira (cf. Sal 84,3‑4).

Precisamente la liberación del mal, el
perdón de las culpas y la purificación
de los pecados crean el nuevo pueblo
de Dios. Eso se pone de manifiesto a
través de una invocación que
también ha llegado a formar parte de
la liturgia cristiana: "Muéstranos,
Señor, tu misericordia y danos tu
salvación" (v. 8).

Pero a este "regreso" de Dios que
perdona debe corresponder el
"regreso", es decir, la conversión del



hombre que se arrepiente. En efecto,
el Salmo declara que la paz y la
salvación se ofrecen "a los que se
convierten de corazón" (v. 9). Los que
avanzan con decisión por el camino
de la santidad reciben los dones de la
alegría, la libertad y la paz.

Es sabido que a menudo los términos
bíblicos relativos al pecado evocan
un equivocarse de camino, no
alcanzar la meta, desviarse de la
senda recta. La conversión es,
precisamente, un "regreso" al buen
camino que lleva a la casa del Padre,
el cual nos espera para abrazarnos,
perdonarnos y hacernos felices (cf. 
Lc 15,11‑32).

4. Así llegamos a la segunda parte del
Salmo (cf. vv. 10‑14), tan familiar
para la tradición cristiana. Allí se
describe un mundo nuevo, en el que
el amor de Dios y su fidelidad, como
si fueran personas, se abrazan; del
mismo modo, también la justicia y la



paz se besan al encontrarse. La
verdad brota como en una
primavera renovada, y la justicia,
que para la Biblia es también
salvación y santidad, mira desde el
cielo para iniciar su camino en
medio de la humanidad

Todas las virtudes, antes expulsadas
de la tierra a causa del pecado, ahora
vuelven a la historia y, al
encontrarse, trazan el mapa de un
mundo de paz. La misericordia, la
verdad, la justicia y la paz se
transforman casi en los cuatro
puntos cardinales de esta geografía
del espíritu. También Isaías canta:
"Destilad, cielos, como rocío de lo
alto; derramad, nubes, la victoria.
Ábrase la tierra y produzca
salvación, y germine juntamente la
justicia. Yo, el Señor, lo he creado" (Is
45,8).

5. Ya en el siglo II con san Ireneo de
Lyon, las palabras del salmista se



leían como anuncio de la "generación
de Cristo en el seno de la
Virgen" (Adversus haereses III, 5, 1).
En efecto, la venida de Cristo es la
fuente de la misericordia, el brotar
de la verdad, el florecimiento de la
justicia, el esplendor de la paz.

Por eso, la tradición cristiana lee el
Salmo, sobre todo en su parte final,
en clave navideña. San Agustín lo
interpreta así en uno de sus
discursos para la Navidad. Dejemos
que él concluya nuestra reflexión:
""La verdad ha brotado de la tierra":
Cristo, el cual dijo: "Yo soy la
verdad" (Jn 14,6) nació de una
Virgen. "La justicia ha mirado desde
el cielo": quien cree en el que nació
no se justifica por sí mismo, sino que
es justificado por Dios. "La verdad ha
brotado de la tierra": porque "el
Verbo se hizo carne" (Jn 1,14). "Y la
justicia ha mirado desde el cielo":
porque "toda dádiva buena y todo
don perfecto viene de lo alto" (St



1,17). "La verdad ha brotado de la
tierra", es decir, ha tomado un
cuerpo de María. "Y la justicia ha
mirado desde el cielo": porque "nadie
puede recibir nada si no se le ha
dado del cielo" (Jn 3,27)" (Discorsi, IV/
1, Roma 1984, p. 11).

SALMO 84

1 Del maestro de coro. De los hijos de
Coré. Salmo.

2 Fuiste propicio, Señor, con tu
tierra,

cambiaste la suerte de Jacob;

3 perdonaste la culpa de tu pueblo,

lo absolviste de todos sus pecados;

4 reprimiste toda tu indignación

y aplacaste el ardor de tu enojo.

5 ¡Restáuranos, Dios, salvador
nuestro;



olvida tu aversión hacia nosotros!

6 ¿Vas a estar enojado para siempre?

¿Mantendrás tu ira eternamente?

7 ¿No volverás a darnos la vida,

para que tu pueblo se alegre en ti?

8 ¡Manifiéstanos, Señor, tu
misericordia

y danos tu salvación!

9 Voy a proclamar lo que dice el
Señor:

el Señor promete la paz,

la paz para su pueblo y sus amigos,

y para los que se convierten de
corazón.

10 Su salvación está muy cerca de
sus fieles,

y la Gloria habitará en nuestra tierra.



11 El Amor y la Verdad se
encontrarán,

la Justicia y la Paz se abrazarán;

12 la Verdad brotará de la tierra

y la Justicia mirará desde el cielo.

13 El mismo Señor nos dará sus
bienes

y nuestra tierra producirá sus frutos.

14 La Justicia irá delante de él,

y la Paz, sobre la huella de sus pasos.

Himno después de la victoria.
Miércoles 2 de octubre de 2002

Isaías 26,1‑12

1. En el libro del profeta Isaías
convergen voces diversas,
distribuidas en un amplio arco de
tiempo y todas puestas bajo el
nombre y la inspiración de este



grandioso testigo de la palabra de
Dios, que vivió en el siglo VIII antes
de Cristo.

En este vasto libro de profecías que
también Jesús desenrolló y leyó en la
sinagoga de su pueblo, Nazaret (cf. Lc
4,17‑19), se halla una serie de
capítulos, que va del 24 al 27,
denominada habitualmente por los
estudiosos "el gran Apocalipsis de
Isaías". En efecto, se encontrará en él
una segunda y menor en los
capítulos 34‑35. En páginas a
menudo ardientes y densas de
símbolos, se delinea una fuerte
descripción poética del juicio divino
sobre la historia y se exalta la espera
de salvación por parte de los justos.

2. Con frecuencia, como sucederá con
el Apocalipsis de san Juan, se oponen
dos ciudades contrapuestas entre sí:
la ciudad rebelde, encarnada en
algunos centros históricos de



entonces, y la ciudad santa, donde se
reúnen los fieles.

Pues bien, el cántico que acaba de
proclamarse, y que está tomado del
capítulo 26 de Isaías, es precisamente
la celebración gozosa de la ciudad de
la salvación. Se eleva fuerte y
gloriosa, porque el Señor mismo ha
puesto sus fundamentos y sus
murallas de protección,
transformándola en una morada
segura y tranquila (cf. v. 1). Él abre
ahora sus puertas de par en par, para
acoger al pueblo de los justos (cf. v.
2), que parece repetir las palabras
del salmista cuando, delante del
templo de Sión, exclama: "Abridme
las puertas del triunfo y entraré para
gracias al Señor. Esta es la puerta del
Señor: los vencedores entrarán por
ella" (Sal 177,19‑20).

3. Quien entra en la ciudad de la
salvación debe cumplir un requisito
fundamental: "ánimo firme, ... fiarse



de ti, ... confiar" (cf. Is 26,3‑4). Es la fe
en Dios, una fe sólida, basada en él,
que es la "Roca eterna" (v. 4).

Es la confianza, ya expresada en la
raíz originaria hebrea de la palabra
"amén", profesión sintética de fe en
el Señor, que, como cantaba el rey
David, es "mi fortaleza, mi roca, mi
alcázar, mi libertador; mi Dios, peña
mía, refugio mío, mi escudo y
baluarte, mi fuerza salvadora" (Sal
17,2‑3; cf. 2S 22,2‑3).

El don que Dios ofrece a los fieles es
la paz (cf. Is 26,3), el don mesiánico
por excelencia, síntesis de vida en la
justicia, en la libertad y en la alegría
de la comunión.

4. Es un don reafirmado con fuerza
también en el versículo final del
cántico de Isaías: "Señor, tú nos darás
la paz, porque todas nuestras
empresas nos las realizas tú" (v. 12).
Este versículo atrajo la atención de
los Padres de la Iglesia: en aquella



promesa de paz vislumbraron las
palabras de Cristo que resonarían
siglos más tarde: "Os dejo la paz, mi
paz os doy" (Jn 14,27).

En su Comentario al evangelio de
Juan, san Cirilo de Alejandría
recuerda que, al dar la paz, Jesús da
su mismo Espíritu. Por tanto, no nos
deja huérfanos, sino que, mediante el
Espíritu, permanece con nosotros. Y
san Cirilo comenta: el profeta "pide
que venga el Espíritu divino, por el
cual hemos sido admitidos de nuevo
en la amistad con Dios Padre, del que
antes estábamos alejados por el
pecado que reinaba en nosotros". El
comentario se transforma luego en
oración: "Oh Señor, concédenos la
paz. Entonces admitiremos que
tenemos todo, y nos parecerá que no
le falta nada a quien ha recibido la
plenitud de Cristo. En efecto, la
plenitud de todo bien es que Dios
more en nosotros por el Espíritu (cf. 
Col 1,19)" (vol. III, Roma 1994, p. 165).



5. Demos una última mirada al texto
de Isaías. Presenta una reflexión
sobre la "senda recta del justo" (cf. v.
7) y una declaración de adhesión a
las decisiones justas de Dios (cf. vv.
8‑9). La imagen dominante es la de la
senda, clásica en la Biblia, como ya
había declarado Oseas, profeta poco
anterior a Isaías: "¿Quién es sabio
para entender estas cosas, inteligente
para conocerlas?: Que rectos son los
caminos del Señor, por ellos caminan
los justos, mas los rebeldes en ellos
tropiezan" (Os 14,10).

En el cántico de Isaías hay otro
componente, que es muy sugestivo
también por el uso litúrgico que hace
de él la liturgia de Laudes. En efecto,
se menciona el alba, esperada
después de una noche dedicada a la
búsqueda de Dios: "Mi alma te ansía
de noche, mi espíritu en mi interior
madruga por ti" (Is 26,9).



Precisamente a las puertas del día,
cuando inicia el trabajo y bulle ya la
vida diaria en las calles de la ciudad,
el fiel debe comprometerse
nuevamente a caminar "en la senda
de tus juicios, Señor" (v. 8),
esperando en él y en su palabra,
única fuente de paz.

Afloran entonces en sus labios las
palabras del salmista, que desde la
aurora profesa su fe: "Oh Dios, tú
eres mi Dios, por ti madrugo, mi
alma está sedienta de ti. (...) Tu
gracia vale más que la vida" (Sal 62,2.
4). Así, con el ánimo fortalecido,
puede afrontar la nueva jornada.

Isaías 26,1‑12

1 Aquel día, se entonará este canto
en el país de Judá: Tenemos una
ciudad fuerte, el Señor le ha puesto
como salvaguardia muros y
antemuros.



2 Abran las puertas, para que entre
una nación justa, que se mantiene
fiel.

3 Su carácter es firme, y tú la
conservas en paz. porque ella confía
en ti.

4 Confíen en el Señor para siempre,
porque el Señor es una Roca eterna.

5 El doblegó a los que habitaban en
la altura, en la ciudad inaccesible; la
humilló hasta la tierra, le hizo tocar
el polvo.

6 Ella es pisoteada por los pies del
pobre, por las pisadas de los débiles.

Salmo: la esperanza en los juicios del
Señor

7 La senda del justo es recta, tú
allanas el sendero del justo.

8 Sí, en la senda trazada por tus
juicios, esperamos en ti, Señor: tu



Nombre y tu recuerdo son el deseo
de nuestra alma.

9 Mi alma te desea por la noche, y mi
espíritu te busca de madrugada,
porque cuando tus juicios se ejercen
sobre la tierra, los habitantes del
mundo aprenden la justicia.

10 Si se hace gracia al malvado, no
aprende la justicia; en el país de la
rectitud, obra perversamente, sin
mirar la majestad del Señor.

11 Señor, tu mano está levantada,
pero ellos no la ven; ¡que vean
avergonzados tu celo por el pueblo,
que los devore el fuego destinado a
tus adversarios!

12 Señor, tú nos aseguras la paz,
porque eres tú el que realiza por
nosotros todo lo que nosotros
hacemos.

Todos los pueblos alaben a Dios.
Miércoles 9 de octubre de 2002



Salmo 66

1. Acaba de resonar la voz del
antiguo salmista, que ha elevado al
Señor un canto jubiloso de acción de
gracias. Es un texto breve y esencial,
pero que se abre a un inmenso
horizonte, hasta abarcar idealmente
a todos los pueblos de la tierra.

Esta apertura universalista refleja
probablemente el espíritu profético
de la época sucesiva al destierro
babilónico, cuando se deseaba que
incluso los extranjeros fueran
llevados por Dios al monte santo
para ser colmados de gozo. Sus
sacrificios y holocaustos serían
gratos, porque el templo del Señor se
convertiría en "casa de oración para
todos los pueblos" (Is 56,7).

También en nuestro salmo, el
número 66, el coro universal de las
naciones es invitado a unirse a la
alabanza que Israel eleva en el
templo de Sión. En efecto, se repite



dos veces esta antífona: "Oh Dios,
que te alaben los pueblos, que todos
los pueblos te alaben" (vv. 4 y 6).

2. Incluso los que no pertenecen a la
comunidad elegida por Dios reciben
de él una vocación: en efecto, están
llamados a conocer el "camino"
revelado a Israel. El "camino" es el
plan divino de salvación, el reino de
luz y de paz, en cuya realización se
ven implicados también los paganos,
invitados a escuchar la voz de
Yahveh (cf. v. 3). Como resultado de
esta escucha obediente temen al
Señor "hasta los confines del orbe" (v.
8), expresión que no evoca el miedo,
sino más bien el respeto, impregnado
de adoración, del misterio
trascendente y glorioso de Dios.

3. Al inicio y en la parte final del
Salmo se expresa el deseo insistente
de la bendición divina: "El Señor
tenga piedad y nos bendiga, ilumine
su rostro sobre nosotros (...). Nos



bendice el Señor nuestro Dios. Que
Dios nos bendiga" (vv. 2. 7‑8).

Es fácil percibir en estas palabras el
eco de la famosa bendición
sacerdotal que Moisés enseñó, en
nombre de Dios, a Aarón y a los
descendientes de la tribu sacerdotal:
"El Señor te bendiga y te proteja,
ilumine su rostro sobre ti y te
conceda su favor; el Señor se fije en ti
y te conceda la paz" (Nm 6,24‑26).

Pues bien, según el salmista, esta
bendición derramada sobre Israel
será como una semilla de gracia y
salvación que se plantará en el
terreno del mundo entero y de la
historia, dispuesta a brotar y a
convertirse en un árbol frondoso.

El pensamiento va también a la
promesa hecha por el Señor a
Abraham en el día de su elección:
"De ti haré una nación grande y te
bendeciré. Engrandeceré tu nombre;
y serás tú una bendición. (...) Por ti se



bendecirán todos los linajes de la
tierra" (Gn 12,2‑3).

4. En la tradición bíblica uno de los
efectos comprobables de la
bendición divina es el don de la vida,
de la fecundidad y de la fertilidad.

En nuestro salmo se alude
explícitamente a esta realidad
concreta, valiosa para la existencia:
"La tierra ha dado su fruto" (v. 7).
Esta constatación ha impulsado a los
estudiosos a unir el Salmo al rito de
acción de gracias por una cosecha
abundante, signo del favor divino y
testimonio ante los demás pueblos de
la cercanía del Señor a Israel.

La misma frase llamó la atención de
los Padres de la Iglesia, que
partiendo del ámbito agrícola
pasaron al plano simbólico. Así,
Orígenes aplicó ese versículo a la
Virgen María y a la Eucaristía, es
decir, a Cristo que procede de la flor
de la Virgen y se transforma en fruto



que puede comerse. Desde esta
perspectiva "la tierra es santa María,
la cual viene de nuestra tierra, de
nuestro linaje, de este barro, de este
fango, de Adán". Esta tierra ha dado
su fruto: lo que perdió en el paraíso,
lo recuperó en el Hijo. "La tierra ha
dado su fruto: primero produjo una
flor (...); luego esa flor se convirtió en
fruto, para que pudiéramos comerlo,
para que comiéramos su carne.
¿Queréis saber cuál es ese fruto? Es
el Virgen que procede de la Virgen; el
Señor, de la esclava; Dios, del
hombre; el Hijo, de la Madre; el fruto,
de la tierra" (74 Omelie sul libro dei
Salmi, Milán 1993, p. 141).

5. Concluyamos con unas palabras de
san Agustín en su comentario al
Salmo. Identifica el fruto que ha
germinado en la tierra con la
novedad que se produce en los
hombres gracias a la venida de
Cristo, una novedad de conversión y
un fruto de alabanza a Dios.



En efecto, "la tierra estaba llena de
espinas", explica. Pero "se ha
acercado la mano del escardador, se
ha acercado la voz de su majestad y
de su misericordia; y la tierra ha
comenzado a alabar. La tierra ya da
su fruto". Ciertamente, no daría su
fruto "si antes no hubiera sido
regada" por la lluvia, "si no hubiera
venido antes de lo alto la
misericordia de Dios". Pero ya
tenemos un fruto maduro en la
Iglesia gracias a la predicación de los
Apóstoles: "Al enviar luego la lluvia
mediante sus nubes, es decir,
mediante los Apóstoles, que
anunciaron la verdad, "la tierra ha
dado su fruto" con más abundancia;
y esta mies ya ha llenado el mundo
entero" (Esposizioni sui Salmi, II,
Roma 1970, p. 551).

SALMO 66



1 Del maestro de coro. Para
instrumentos de cuerda. Salmo.
Canto.

2 Que Dios tenga piedad y nos
bendiga,

haga brillar su rostro sobre nosotros,

3 para que en la tierra se reconozca
su dominio,

y su victoria entre las naciones.

4 ¡Que los pueblos te den gracias, oh
Dios,

que todos los pueblos te den gracias!

5 Que canten de alegría las naciones,

porque gobiernas a los pueblos con
justicia

y guías a las naciones de la tierra.

6 ¡Que los pueblos te den gracias, oh
Dios,



que todos los pueblos te den gracias!

7 La tierra ha dado su fruto:

el Señor, nuestro Dios, nos bendice.

8 Que Dios nos bendiga,

y lo teman todos los confines de la
tierra.

Oración a Dios ante las
dificultades. Miércoles 23 de
octubre de 2002

Salmo 85

1. El salmo 85, que se acaba de
proclamar y que será objeto de
nuestra reflexión, nos brinda una
sugestiva definición del orante. Se
presenta a Dios con estas palabras:
soy "tu siervo" e "hijo de tu
esclava" (v. 16). Desde luego, la
expresión puede pertenecer al
lenguaje de las ceremonias de corte,
pero también se usaba para indicar
al siervo adoptado como hijo por el



jefe de una familia o de una tribu.
Desde esta perspectiva, el salmista,
que se define también "fiel" del
Señor (cf. v. 2), se siente unido a Dios
por un vínculo no sólo de obediencia,
sino también de familiaridad y
comunión.

Por eso, su súplica está totalmente
impregnada de abandono confiado y
esperanza.

Sigamos ahora esta plegaria que la 
Liturgia de las Horas nos propone al
inicio de una jornada que
probablemente implicará no sólo
compromisos y esfuerzos, sino
también incomprensiones y
dificultades.

2. El Salmo comienza con una
intensa invocación, que el orante
dirige al Señor confiando en su amor
(cf. vv. 1‑7). Al final expresa
nuevamente la certeza de que el
Señor es un "Dios clemente y
misericordioso, lento a la cólera, rico



en piedad y leal" (v. 15; cf. Ex 34,6).
Estos reiterados y convencidos
testimonios de confianza manifiestan
una fe intacta y pura, que se
abandona al "Señor (...) bueno y
clemente, rico en misericordia con
los que te invocan" (v. 5).

En el centro del Salmo se eleva un
himno, en el que se mezclan
sentimientos de gratitud con una
profesión de fe en las obras de
salvación que Dios realiza delante de
los pueblos (cf. vv. 8‑13).

3. Contra toda tentación de idolatría,
el orante proclama la unicidad
absoluta de Dios (cf. v. 8). Luego se
expresa la audaz esperanza de que
un día "todos los pueblos" adorarán
al Dios de Israel (v. 9). Esta
perspectiva maravillosa encuentra su
realización en la Iglesia de Cristo,
porque él envió a sus apóstoles a
enseñar a "todas las gentes" (Mt
28,19). Nadie puede ofrecer una



liberación plena, salvo el Señor, del
que todos dependen como criaturas y
al que debemos dirigirnos en actitud
de adoración (cf. Sal 85, v. 9). En
efecto, él manifiesta en el cosmos y
en la historia sus obras admirables,
que testimonian su señorío absoluto
(cf. v. 10).

En este contexto el salmista se
presenta ante Dios con una petición
intensa y pura: "Enséñame, Señor, tu
camino, para que siga tu verdad;
mantén mi corazón entero en el
temor de tu nombre" (v. 11). Es
hermosa esta petición de poder
conocer la voluntad de Dios, así como
esta invocación para obtener el don
de un "corazón entero", como el de
un niño, que sin doblez ni cálculos se
abandona plenamente al Padre para
avanzar por el camino de la vida.

4. En este momento aflora a los
labios del fiel la alabanza a Dios
misericordioso, que no permite que



caiga en la desesperación y en la
muerte, en el mal y en el pecado (cf.
vv. 12‑13; Sal 15,10‑11).

El salmo 85 es un texto muy
apreciado por el judaísmo, que lo ha
incluido en la liturgia de una de las
solemnidades más importantes, el 
Yom Kippur o día de la expiación. El
libro del Apocalipsis, a su vez, tomó
un versículo (cf. v. 9) para colocarlo
en la gloriosa liturgia celeste dentro
de "el cántico de Moisés, siervo de
Dios, y el cántico del Cordero": "todas
las naciones vendrán y se postrarán
ante ti"; y el Apocalipsis añade:
"porque tus juicios se hicieron
manifiestos" (Ap 15,4).

San Agustín dedicó a este salmo un
largo y apasionado comentario en
sus Exposiciones sobre los Salmos,
transformándolo en un canto de
Cristo y del cristiano. La traducción
latina, en el versículo 2, de acuerdo
con la versión griega de los Setenta,



en vez de "fiel" usa el término
"santo": "protege mi vida, pues soy
santo". En realidad, sólo Cristo es
santo, pero —explica san Agustín—
también el cristiano se puede aplicar
a sí mismo estas palabras: "Soy santo,
porque tú me has santificado; porque
lo he recibido (este título), no porque
lo tuviera; porque tú me lo has dado,
no porque yo me lo haya merecido".
Por tanto, "diga todo cristiano, o
mejor, diga todo el cuerpo de Cristo;
clame por doquier, mientras sufre las
tribulaciones, las diversas
tentaciones, los innumerables
escándalos: "protege mi vida, pues
soy santo; salva a tu siervo que
confía en ti". Este santo no es
soberbio, porque espera en el
Señor" (Esposizioni sui Salmi, vol. II,
Roma 1970, p. 1251).

5. El cristiano santo se abre a la
universalidad de la Iglesia y ora con
el salmista: "Todos los pueblos
vendrán a postrarse en tu presencia,



Señor" (Sal 85,9). Y san Agustín
comenta: "Todos los pueblos en el
único Señor son un solo pueblo y
forman una unidad. Del mismo
modo que existen la Iglesia y las
Iglesias, y las Iglesias son la Iglesia,
así ese "pueblo" es lo mismo que los
pueblos. Antes eran pueblos varios,
gentes numerosas; ahora forman un
solo pueblo. ¿Por qué un solo
pueblo? Porque hay una sola fe, una
sola esperanza, una sola caridad, una
sola espera. En definitiva, ¿por qué
no debería haber un solo pueblo, si
es una sola la patria? La patria es el
cielo; la patria es Jerusalén. Y este
pueblo se extiende de oriente a
occidente, desde el norte hasta el sur,
en las cuatro partes del mundo" (ib.,
p. 1269).

Desde esta perspectiva universal,
nuestra oración litúrgica se
transforma en un himno de alabanza
y un canto de gloria al Señor en
nombre de todas las criaturas.



SALMO 85

1 Oración de David.

Inclina tu oído, Señor, respóndeme,

porque soy pobre y miserable;

2 protégeme, porque soy uno de tus
fieles,

salva a tu servidor que en ti confía.

3 Tú eres mi Dios: ten piedad de mí,
Señor,

porque te invoco todo el día;

4 reconforta el ánimo de tu servidor,

porque a ti, Señor, elevo mi alma.

5 Tú, Señor, eres bueno e indulgente,

rico en misericordia con aquellos
que te invocan:

6 ¡atiende, Señor, a mi plegaria,



escucha la voz de mi súplica!

7 Yo te invoco en el momento de la
angustia;

porque tú me respondes.

8 No hay otro dios igual a ti, Señor,

ni hay obras como las tuyas.

9 Todas las naciones que has creado

vendrán a postrarse delante de ti

y glorificarán tu Nombre, Señor.

10 porque tú eres grande, Dios mío,

y eres el único que hace maravillas.

11 Indícame tu camino, Señor,

para que yo viva según tu verdad;

orienta totalmente mi corazón

al temor de tu Nombre.



12 Te daré gracias, Dios mío, de todo
corazón,

y glorificaré tu Nombre eternamente;

13 porque es grande el amor que me
tienes,

y tú me libraste del fondo del
Abismo.

14 Dios mío, los orgullosos se
levantaron contra mí,

y una banda de forajidos atenta
contra mi vida

sin preocuparse para nada de ti.

15 Pero tú, Señor, Dios compasivo y
bondadoso,

lento para enojarte, rico en amor y
fidelidad,

16 vuelve hacia mí tu rostro y ten
piedad de mí;



fortalece a tu servidor,

salva a tu hijo de tu servidora.

17 Dame una prueba de tu bondad,

para que mis adversarios queden
confundidos,

al ver que tú, Señor, eres mi ayuda y
mi consuelo.

Dios juzgará con justicia. Miércoles
30 de octubre de 2002

Isaías 33

1. Entre los cánticos bíblicos que
acompañan a los salmos en la 
liturgia de las Laudes encontramos el
breve texto proclamado hoy. Está
tomado de un capítulo del libro del
profeta Isaías, el trigésimo tercero de
su amplia y admirable colección de
oráculos divinos.

El cántico comienza, en los versículos
anteriores a los que se recogen en la



liturgia (cf. vv. 10‑12), con el anuncio
de un ingreso potente y glorioso de
Dios en el escenario de la historia
humana: "Ahora me levanto, dice el
Señor, ahora me exalto, ahora me
elevo" (v. 10). Las palabras de Dios se
dirigen a los "lejanos" y a los
"cercanos", es decir, a todas las
naciones de la tierra, incluso a las
más remotas, y a Israel, el pueblo
"cercano" al Señor por la alianza (cf.
v. 13).

En otro pasaje del libro de Isaías se
afirma: "Yo pongo alabanza en los
labios: ¡Paz, paz a los lejanos y a los
cercanos! ‑dice el Señor‑. Yo los
curaré" (Is 57, 19). Sin embargo,
ahora las palabras del Señor se
vuelven duras, asumen el tono del
juicio sobre el mal de los "lejanos" y
de los "cercanos".

2. En efecto, inmediatamente
después, cunde el miedo entre los
habitantes de Sión, en los que reinan



el pecado y la impiedad (cf. Is 33,14).
Son conscientes de que viven cerca
del Señor, que reside en el templo, ha
elegido caminar con ellos en la
historia y se ha transformado en
"Emmanuel", "Dios con nosotros" (cf. 
Is 7,14). Ahora bien, el Señor justo y
santo no puede tolerar la impiedad,
la corrupción y la injusticia. Como
"fuego devorador" y "hoguera
perpetua" (cf. Is 33,14), acomete el
mal para aniquilarlo.

Ya en el capítulo 10, Isaías advertía:
"La luz de Israel vendrá a ser fuego, y
su Santo, llama; arderá y
devorará" (v. 17). También el salmista
cantaba: "Como se derrite la cera
ante el fuego, así perecen los impíos
ante Dios" (Sal 67,3). Se quiere decir,
en el ámbito de la economía del
Antiguo Testamento, que Dios no es
indiferente ante el bien y el mal, sino
que muestra su indignación y su
cólera contra la maldad.



3. Nuestro cántico no concluye con
esta sombría escena de juicio. Más
aún, reserva la parte más amplia e
intensa a la santidad acogida y vivida
como signo de la conversión y
reconciliación con Dios, ya realizada.
Siguiendo la línea de algunos salmos,
como el 14 y el 23, que exponen las
condiciones exigidas por el Señor
para vivir en comunión gozosa con él
en la liturgia del templo, Isaías
enumera seis compromisos morales
para el auténtico creyente, fiel y justo
(cf. Is 33,15), el cual puede habitar,
sin sufrir daño, en medio del fuego
divino, para él fuente de beneficios.

El primer compromiso consiste en
"proceder con justicia", es decir, en
considerar la ley divina como
lámpara que ilumina el sendero de la
vida. El segundo coincide con el
hablar leal y sincero, signo de
relaciones sociales correctas y
auténticas. Como tercer compromiso,
Isaías propone "rehusar el lucro de la



opresión" combatiendo así la
violencia sobre los pobres y la
riqueza injusta. Luego, el creyente se
compromete a condenar la
corrupción política y judicial
"sacudiendo la mano para rechazar
el soborno", imagen sugestiva que
indica el rechazo de donativos
hechos para desviar la aplicación de
las leyes y el curso de la justicia.

4. El quinto compromiso se expresa
con el gesto significativo de "taparse
los oídos" cuando se hacen
propuestas sanguinarias,
invitaciones a cometer actos de
violencia. El sexto y último
compromiso se presenta con una
imagen que, a primera vista,
desconcierta porque no corresponde
a nuestro modo de hablar. La
expresión "cerrar un ojo" equivale a
"hacer que no vemos para no tener
que intervenir"; en cambio, el profeta
dice que el hombre honrado "cierra
los ojos para no ver la maldad",



manifestando que rechaza
completamente cualquier contacto
con el mal.

San Jerónimo, en su comentario a
Isaías, teniendo en cuenta el
conjunto del pasaje, desarrolla así el
concepto: "Toda iniquidad, opresión
e injusticia, es un delito de sangre: y,
aunque no mata con la espada, mata
con la intención. "Cierra los ojos para
no ver la maldad": ¡Feliz conciencia,
que no escucha y no contempla el
mal! Por eso, quien obra así, habitará
"en lo alto", es decir, en el reino de
los cielos o en la altísima gruta de
"un picacho rocoso", o sea, en
Jesucristo" (In Isaiam prophetam, 10,
33: PL 24, 367).

De esta forma, san Jerónimo nos
ayuda a comprender lo que significa
"cerrar los ojos" en la expresión del
profeta: se trata de una invitación a
rechazar totalmente cualquier
complicidad con el mal. Como se



puede notar fácilmente, se citan los
principales sentidos del cuerpo: en
efecto, las manos, los pies, los ojos,
los oídos y la lengua están implicados
en el obrar moral humano.

5. Ahora bien, quien decide seguir
esta conducta honrada y justa podrá
acceder al templo del Señor, donde
recibirá la seguridad del bienestar
exterior e interior que Dios da a los
que están en comunión con él. El
profeta usa dos imágenes para
describir este gozoso desenlace (cf. v.
16): la seguridad en un alcázar
inexpugnable y la abundancia de pan
y agua, símbolo de vida próspera y
feliz.

La tradición ha interpretado
espontáneamente el signo del agua
como imagen del bautismo (cf., por
ejemplo, la Carta de Bernabé, XI, 5),
mientras que el pan se ha
transfigurado para los cristianos en
signo de la Eucaristía. Es lo que se



lee, por ejemplo, en el comentario de
san Justino mártir, el cual ve en las
palabras de Isaías una profecía del
"pan" eucarístico, "memoria" de la
muerte redentora de Cristo (cf. 
Diálogo con Trifón, Paulinas 1988, p.
242).

Isaías 33

1 ¡Ay de ti, devastador que no has
sido devastado, traidor, a quien no
han traicionado! Cuando termines de
devastar, serás devastado, cuando
acabes de traicionar, te traicionarán
a ti.

2 Señor, ten piedad de nosotros,
nosotros esperamos en ti. Sé nuestro
brazo cada mañana y nuestra
salvación en el tiempo de la angustia.

3 Al estruendo de tu voz, huyen los
pueblos; cuando te alzas, se
dispersan las naciones.



4 Como arrasa la oruga, se recoge el
botín; se abalanzan sobre él, como
una bandada de langostas.

5 El Señor es sublime porque habita
en las alturas: él llena a Sión con el
derecho y la justicia,

6 él será la seguridad de tus días. La
sabiduría y la ciencia son la riqueza
salvadora; el temor del Señor, ese es
su tesoro.

7 La gente de Ariel grita por las
calles, los mensajeros de paz lloran
amargamente.

8 Los senderos están desolados,
nadie transita por los caminos. Se ha
roto la alianza, se rechaza a los
testigos, no se tiene en cuenta a
nadie.

9 La tierra está de duelo y desfallece,
el Líbano pierde el color y se
marchita, el Sarón se ha convertido



en una estepa, el Basán y el Carmelo
se deshojan.

10 «Ahora me levantaré, dice el
Señor, ahora me erguiré. ahora me
alzaré.

11 Ustedes han concebido hecho y
darán a luz paja; mi soplo es un
fuego que los va a devorar.

12 Los pueblos serán calcinados,
como espinas cortadas, arderán en el
fuego.

13 Los que están lejos, escuchen lo
que hice; los que están cerca,
reconozcan mi poder».

14 Están aterrados en Sión los
pecadores, un temblor invade a los
impíos: «¿Quién de nosotros habitará
en una hoguera eterna?».

15 El que obra con justicia y que
habla con rectitud, el que rehúsa una
ganancia extorsionada, el que sacude



sus manos para no retener el
soborno, el que tapa sus oídos a las
propuestas sanguinarias, el que
cierra los ojos para no ver la maldad:

16 ese hombre habitará en las
alturas, rocas fortificadas serán su
baluarte, se le dará su pan y tendrá el
agua asegurada.

17 Tus ojos verán a un rey en su
hermosura, contemplarán un país
que se extiende a lo lejos.

18 Tú evocarás lo que te horrorizaba:
«¿Dónde está el que contaba, donde
el que pesaba, dónde el que
numeraba las torres?».

19 Ya no verás más a aquel pueblo
brutal, aquel pueblo de lengua
impenetrable, que tartamudea en un
idioma incomprensible.

20 Mira a Sión, la ciudad de nuestras
fiestas, que tus ojos vean a Jerusalén,
morada tranquila, carpa que no será



desplazada, cuyas estacas no serán
arrancadas y cuyas cuerdas no se
romperán.

21 Porque allí el Señor se muestra
magnífico con nosotros, como un
lugar de ríos, de canales anchurosos,
por donde no circula ningún barco a
remos ni atraviesa ningún navío
poderoso.

23 ¡Se aflojan tus cordajes, ya no
sostienen el mástil, ni se despliega el
pabellón!

22 Porque el Señor es nuestro Juez, el
Señor es nuestro Legislador, el Señor
es nuestro Rey: él nos salvará.

23d Entonces se repartirán un
inmenso botín, hasta los tullidos
participarán del saqueo.

24 Ningún habitante dirá: «Me siento
mal», y al pueblo que habita allí le
será perdonada su culpa.



El triunfo del Señor en su venida
final. Miércoles 6 de noviembre de
2002

Salmo 97

1. El salmo 97, que se acaba de
proclamar, pertenece a una categoría
de himnos que ya hemos encontrado
durante el itinerario espiritual que
estamos realizando a la luz del
Salterio.

Se trata de un himno al Señor rey del
universo y de la historia (cf. v. 6). Se
define como "cántico nuevo" (v. 1),
que en el lenguaje bíblico significa
un canto perfecto, pleno, solemne,
acompañado con música de fiesta. En
efecto, además del canto coral, se
evocan "el son melodioso" de la
cítara (cf. v. 5), los clarines y las
trompetas (cf. v. 6), pero también una
especie de aplauso cósmico (cf. v. 8).

Luego, resuena repetidamente el
nombre del "Señor" (seis veces),



invocado como "nuestro Dios" (v. 3).
Por tanto, Dios está en el centro de la
escena con toda su majestad,
mientras realiza la salvación en la
historia y se le espera para "juzgar"
al mundo y a los pueblos (cf. v. 9). El
verbo hebreo que indica el "juicio"
significa también "regir": por eso, se
espera la acción eficaz del Soberano
de toda la tierra, que traerá paz y
justicia.

2. El Salmo comienza con la
proclamación de la intervención
divina dentro de la historia de Israel
(cf. vv. 1‑3). Las imágenes de la
"diestra" y del "santo brazo" remiten
al éxodo, a la liberación de la
esclavitud de Egipto (cf. v. 1). En
cambio, la alianza con el pueblo
elegido se recuerda mediante dos
grandes perfecciones divinas:
"misericordia" y "fidelidad" (cf. v. 3).

Estos signos de salvación se revelan
"a las naciones", hasta "los confines



de la tierra" (vv. 2 y 3), para que la
humanidad entera sea atraída hacia
Dios salvador y se abra a su palabra
y a su obra salvífica.

3. La acogida dispensada al Señor
que interviene en la historia está
marcada por una alabanza coral:
además de la orquesta y de los cantos
del templo de Sión (cf. vv. 5‑6),
participa también el universo, que
constituye una especie de templo
cósmico.

Son cuatro los cantores de este
inmenso coro de alabanza. El
primero es el mar, con su fragor, que
parece actuar de contrabajo continuo
en ese himno grandioso (cf. v. 7). Lo
siguen la tierra y el mundo entero
(cf. vv. 4 y 7), con todos sus
habitantes, unidos en una armonía
solemne. La tercera personificación
es la de los ríos, que, al ser
considerados como brazos del mar,
parecen aplaudir con su flujo rítmico



(cf. v. 8). Por último, vienen las
montañas, que parecen danzar de
alegría ante el Señor, aun siendo las
criaturas más sólidas e imponentes
(cf. v. 8; Sal 28, 6; 113, 6).

Así pues, se trata de un coro colosal,
que tiene como única finalidad
exaltar al Señor, rey y juez justo. En
su parte final, el Salmo, como
decíamos, presenta a Dios "que llega
para regir (juzgar) la tierra (...) con
justicia y (...) con rectitud" (Sal97, 9).

Esta es la gran esperanza y nuestra
invocación: "¡Venga tu reino!", un
reino de paz, de justicia y de
serenidad, que restablezca la
armonía originaria de la creación.

4. En este salmo, el apóstol san Pablo
reconoció con profunda alegría una
profecía de la obra de Dios en el
misterio de Cristo. San Pablo se sirvió
del versículo 2 para expresar el tema
de su gran carta a los Romanos: en el
Evangelio "se ha revelado la justicia



de Dios" (cf. Rm 1,17), "se ha
manifestado" (cf. Rm 3,21).

La interpretación que hace san Pablo
confiere al Salmo una mayor
plenitud de sentido. Leído desde la
perspectiva del Antiguo Testamento,
el Salmo proclama que Dios salva a
su pueblo y que todas las naciones, al
contemplarlo, se admiran. En
cambio, desde la perspectiva
cristiana, Dios realiza la salvación en
Cristo, hijo de Israel; todas las
naciones lo contemplan y son
invitadas a beneficiarse de esa
salvación, ya que el Evangelio "es
fuerza de Dios para la salvación de
todo el que cree: del judío
primeramente y también del griego",
es decir del pagano (Rm 1, 16). Ahora
"todos los confines de la tierra" no
sólo "han contemplado la salvación
de nuestro Dios" (Sal 97,3), sino que
la han recibido.



5. Desde esta perspectiva, Orígenes,
escritor cristiano del siglo III, en un
texto recogido después por san
Jerónimo, interpreta el "cántico
nuevo" del Salmo como una
celebración anticipada de la novedad
cristiana del Redentor crucificado.
Por eso, sigamos su comentario, que
entrelaza el cántico del salmista con
el anuncio evangélico: "Cántico
nuevo es el Hijo de Dios que fue
crucificado, algo hasta entonces
inaudito. Una realidad nueva debe
tener un cántico nuevo. "Cantad al
Señor un cántico nuevo". En
realidad, el que sufrió la pasión es un
hombre; pero vosotros cantad al
Señor. Sufrió la pasión como
hombre, pero salvó como Dios".

Prosigue Orígenes: Cristo "hizo
milagros en medio de los judíos: curó
paralíticos, limpió leprosos, resucitó
muertos. Pero también otros profetas
lo hicieron. Multiplicó unos pocos
panes en un número enorme, y dio



de comer a un pueblo innumerable.
Pero también Eliseo lo hizo.
Entonces, ¿qué hizo de nuevo para
merecer un cántico nuevo? ¿Queréis
saber lo que hizo de nuevo? Dios
murió como hombre, para que los
hombres tuvieran la vida; el Hijo de
Dios fue crucificado, para elevarnos
hasta el cielo" (74 omelie sul libro dei
Salmi, Milán 1993, pp. 309‑310).

SALMO 97

1 Canten al Señor un canto nuevo,

porque él hizo maravillas:

su mano derecha y su santo brazo

le obtuvieron la victoria.

2 El Señor manifestó su victoria,

reveló su justicia a los ojos de las
naciones:

3 se acordó de su amor y su fidelidad



en favor del pueblo de Israel.

Los confines de la tierra han
contemplado

el triunfo de nuestro Dios.

4 Aclame al Señor toda la tierra,

prorrumpan en cantos jubilosos.

5 Canten al Señor con el arpa

y al son de instrumentos musicales;

6 con clarines y sonidos de trompeta

aclamen al Señor, que es Rey.

7 Resuene el mar y todo lo que hay
en él,

el mundo y todos sus habitantes;

8 aplaudan las corrientes del océano,

griten de gozo las montañas al
unísono.



9 Griten de gozo delante del Señor,

porque él viene a gobernar la tierra;

él gobernará al mundo con justicia,

y a los pueblos con rectitud.

Jerusalén, madre de todos los
pueblos. Miércoles 13 de noviembre
de 2002

Salmo 86

1. El canto a Jerusalén, ciudad de la
paz y madre universal, que
acabamos de escuchar, por desgracia
está en contraste con la experiencia
histórica que la ciudad vive. Pero la
oración tiene como finalidad
sembrar confianza e infundir
esperanza.

La perspectiva universal del salmo
86 puede hacer pensar en el himno
del libro de Isaías, en el cual
confluyen hacia Sión todas las
naciones para escuchar la palabra



del Señor y redescubrir la belleza de
la paz, forjando "de sus espadas
arados", y "de sus lanzas
podaderas" (cf. Is 2,2‑5). En realidad,
el salmo se sitúa en una perspectiva
muy diversa, la de un movimiento
que, en vez de confluir hacia Sión,
parte de Sión; el salmista considera a
Sión como el origen de todos los
pueblos. Después de declarar el
primado de la ciudad santa no por
méritos históricos o culturales, sino
sólo por el amor derramado por Dios
sobre ella (cf. Sal 86,1‑3), el salmo
celebra precisamente este
universalismo, que hermana a todos
los pueblos.

2. Sión es aclamada como madre de
toda la humanidad y no sólo de
Israel. Esa afirmación supone una
audacia extraordinaria. El salmista
es consciente de ello y lo hace notar:
"¡Qué pregón tan glorioso para ti,
ciudad de Dios!" (v. 3). ¿Cómo puede
la modesta capital de una pequeña



nación presentarse como el origen de
pueblos mucho más poderosos? ¿Por
qué Sión puede tener esa inmensa
pretensión? La respuesta se da en la
misma frase: Sión es madre de toda
la humanidad porque es la "ciudad
de Dios"; por eso está en la base del
proyecto de Dios.

Todos los puntos cardinales de la
tierra se encuentran en relación con
esta madre: Raab, es decir, Egipto, el
gran Estado occidental; Babilonia, la
conocida potencia oriental; Tiro, que
personifica el pueblo comercial del
norte; mientras Etiopía representa el
sur lejano y Palestina la zona central,
también ella hija de Sión.

En el registro espiritual de Jerusalén
se hallan incluidos todos los pueblos
de la tierra: tres veces se repite la
fórmula "han nacido allí (...); todos
han nacido en ella" (vv. 4‑6). Es la
expresión jurídica oficial con la que
se declaraba que una persona había



nacido en una ciudad determinada y,
como tal, gozaba de la plenitud de los
derechos civiles de aquel pueblo.

3. Es sugestivo observar que incluso
las naciones consideradas hostiles a
Israel suben a Jerusalén y son
acogidas no como extranjeras sino
como "familiares". Más aún, el
salmista transforma la procesión de
estos pueblos hacia Sión en un canto
coral y en una danza festiva: vuelven
a encontrar sus "fuentes" (cf. v. 7) en
la ciudad de Dios, de la que brota una
corriente de agua viva que fecunda
todo el mundo, siguiendo la línea de
lo que proclamaban los profetas (cf. 
Ez 47,1‑12; Zc 13,1; 14,8; Ap 22,1‑2).

En Jerusalén todos deben descubrir
sus raíces espirituales, sentirse en su
patria, reunirse como miembros de
la misma familia, abrazarse como
hermanos que han vuelto a su casa.

4. El salmo 86, página de auténtico
diálogo interreligioso, recoge la



herencia universalista de los profetas
(cf. Is 56,6‑7; 60,6‑7; 66,21; Jl 4,10‑11; 
Ml 1,11, etc.) y anticipa la tradición
cristiana que aplica este salmo a la
"Jerusalén de arriba", de la que san
Pablo proclama que "es libre; es
nuestra madre" y tiene más hijos que
la Jerusalén terrena (cf. Ga 4,26‑27).
Lo mismo dice el Apocalipsis cuando
canta a "la nueva Jerusalén, que baja
del cielo, de junto a Dios" (Ap 21,2.
10).

En la misma línea del salmo 86,
también el concilio Vaticano II ve en
la Iglesia universal el lugar en donde
se reúnen "todos los justos, desde
Adán, desde el justo Abel hasta el
último elegido". Esa Iglesia "llegará
gloriosamente a su plenitud al final
de los siglos" (Lumen gentium, 2).

5. En la tradición cristiana, esta
lectura eclesial del salmo se abre a la
relectura del mismo en clave
mariológica. Jerusalén era para el



salmista una auténtica "metrópoli",
es decir, una "ciudad‑madre", en
cuyo interior se hallaba presente el
Señor mismo (cf. So 3,14‑18). Desde
esta perspectiva, el cristianismo
canta a María como la Sión viva, en
cuyo seno fue engendrado el Verbo
encarnado y, como consecuencia,
han sido regenerados los hijos de
Dios. Las voces de los Padres de la
Iglesia como, por ejemplo, Ambrosio
de Milán, Atanasio de Alejandría,
Máximo el Confesor, Juan
Damasceno, Cromacio de Aquileya y
Germano de Constantinopla,
concuerdan en esta relectura
cristiana del salmo 86.

Citaremos ahora a un maestro de la
tradición armenia, Gregorio de
Narek (ca. 950‑1010), el cual, en su 
Panegírico de la santísima Virgen
María, se dirige así a la Virgen: "Al
refugiarnos bajo tu dignísima y
poderosa intercesión, encontramos
amparo, oh santa Madre de Dios,



consuelo y descanso bajo la sombra
de tu protección, como al abrigo de
una muralla bien fortificada: una
muralla adornada, en la que se
hallan engarzados diamantes
purísimos; una muralla envuelta en
fuego y, por eso, inexpugnable a los
asaltos de los ladrones; una muralla
que arroja pavesas, inaccesible e
inalcanzable para los crueles
traidores; una muralla rodeada por
todas partes, según David, cuyos
cimientos fueron puestos por el
Altísimo (cf. Sal 86,1. 5); una muralla
fuerte de la ciudad de arriba, según
san Pablo (cf. Ga 4,26; Hb 12,22),
donde acogiste a todos como
habitantes, porque, mediante el
nacimiento corporal de Dios, hiciste
hijos de la Jerusalén de arriba a los
hijos de la Jerusalén terrena. Por eso,
sus labios bendicen tu seno virginal y
todos te proclaman morada y templo
de Aquel que es de la misma
naturaleza del Padre. Así pues, con
razón se te aplican las palabras del



profeta: "Fuiste nuestro refugio y
nuestro defensor frente a los
torrentes en los días de angustia" (cf. 
Sal 45,2)" (Testi mariani del primo
millennio, IV, Roma 1991, p. 589).

SALMO 86

1 De los hijos de Coré. Salmo. Canto.

¡Esta es la ciudad que fundó el Señor

sobre las santas Montañas!

2 El ama las puertas de Sión

más que a todas las moradas de
Jacob.

3 Cosas admirables se dicen de ti,
Ciudad de Dios:

4 «Contaré a Egipto y a Babilonia

entre aquellos que me conocen;

filisteos, tirios y etíopes han nacido
en ella».



5 Así se hablará de Sión:

«Este, y también aquél, han nacido
en ella,

y el Altísimo en persona la ha
fundado».

6 Al registrar a los pueblos, el Señor
escribirá:

«Este ha nacido en ella».

7 Y todos cantarán, mientras danzan:

«Todas mis fuentes de vida están en
ti».

El buen pastor es el Dios altísimo y
sapientísimo. Miércoles 20 de
noviembre de 2002

Isaías 40,1‑17

1. En el libro del gran profeta Isaías,
que vivió en el siglo VIII a.C., se
recogen también las voces de otros
profetas, discípulos y continuadores



suyos. Es el caso del que los
estudiosos de la Biblia han llamado
"el segundo Isaías", el profeta del
regreso de Israel del exilio en
Babilonia, que tuvo lugar en el siglo
VI a.C. Su obra constituye los
capítulos 40‑55 del libro de Isaías, y
precisamente del primero de estos
capítulos está tomado el cántico que
ha entrado en la Liturgia de las
Laudes y que se acaba de proclamar.

Este cántico consta de dos partes: los
dos primeros versículos provienen
del final de un hermosísimo oráculo
de consolación que anuncia el
regreso de los desterrados a
Jerusalén, guiados por Dios mismo
(cf. Is 40,1‑11). Los versículos
sucesivos forman el inicio de un
discurso apologético, que exalta la
omnisciencia y la omnipotencia de
Dios y, por otra parte, somete a dura
crítica a los fabricantes de ídolos.



2. Así pues, al inicio del texto
litúrgico aparece la figura poderosa
de Dios, que vuelve a Jerusalén
precedido de sus trofeos, como Jacob
había vuelto a Tierra Santa
precedido de sus rebaños (cf. Gn
31,17; 32,17). Los trofeos de Dios son
los hebreos desterrados, que él libró
de las manos de sus conquistadores.
Por tanto, Dios se presenta "como
pastor" (Is 40,11). Esta imagen,
frecuente en la Biblia y en otras
tradiciones antiguas, evoca la idea de
guía y de dominio, pero aquí los
rasgos son sobre todo tiernos y
apasionados, porque el pastor es
también el compañero de viaje de
sus ovejas (cf. Sal 22). Vela por su
grey, no sólo alimentándola y
preocupándose de que no se
disperse, sino también cuidando con
ternura de los corderitos y de las
ovejas que han dado a luz (cf. Is
40,11).



3. Después de la descripción de la
entrada en escena del Señor, rey y
pastor, viene la reflexión sobre su
acción como Creador del universo.
Nadie puede equipararse a él en esta
obra grandiosa y colosal: desde
luego, no el hombre, y mucho menos
los ídolos, seres muertos e
impotentes. El profeta recurre luego
a una serie de preguntas retóricas, es
decir, preguntas en las que se incluye
ya la respuesta. Son pronunciadas en
una especie de proceso: nadie puede
competir con Dios y arrogarse su
inmenso poder o su ilimitada
sabiduría.

Nadie es capaz de medir el inmenso
universo creado por Dios. El profeta
destaca que los instrumentos
humanos son ridículamente
inadecuados para esa tarea. Por otra
parte, Dios actuó en solitario; nadie
pudo ayudarle o aconsejarle en un
proyecto tan inmenso como el de la
creación cósmica (cf. vv. 13‑14).



En su 18ª Catequesis bautismal, san
Cirilo de Jerusalén, comentando este
cántico, invita a no medir a Dios con
la vara de nuestra limitación
humana: "Para ti, hombre tan
pequeño y débil, la distancia de la
Gotia a la India, de España a Persia,
es grande, pero para Dios, que tiene
en su mano el mundo entero,
cualquier tierra está cerca" (Le
Catechesi, Roma 1993, p. 408).

4. Después de celebrar la
omnipotencia de Dios en la creación,
el profeta pondera su señorío sobre
la historia, es decir, sobre las
naciones, sobre la humanidad que
puebla la tierra. Los habitantes de los
territorios conocidos, pero también
los de las regiones remotas, que la
Biblia llama "islas" lejanas, son una
realidad microscópica comparada
con la grandeza infinita del Señor.
Las imágenes son brillantes e
intensas: los pueblos son como "gotas



de un cubo", "polvillo de balanza",
"un grano" (Is 40,15).

Nadie podría ofrecer un sacrificio
digno de este grandioso Señor y rey:
no bastarían todas las víctimas de la
tierra, ni todos los bosques de cedros
del Líbano para encender el fuego de
este holocausto (cf. v. 16). El profeta
recuerda al hombre su límite frente a
la infinita grandeza y a la soberana
omnipotencia de Dios. La conclusión
es lapidaria: "En su presencia, las
naciones todas, como si no
existieran, valen para él nada y
vacío" (v. 17).

5. Por consiguiente, el fiel es
invitado, desde el inicio de la
jornada, a adorar al Señor
omnipotente. San Gregorio de Nisa,
Padre de la Iglesia de Capadocia
(siglo IV), meditaba así las palabras
del cántico de Isaías: "Cuando
escuchamos la palabra
"omnipotente", pensamos en el hecho



de que Dios mantiene todas las cosas
en la existencia, tanto las inteligibles
como las que pertenecen a la
creación material. En efecto, por este
motivo, tiene el orbe de la tierra; por
este motivo, tiene en su mano los
confines de la tierra; por este motivo,
tiene en su puño el cielo; por este
motivo, mide con su mano el agua
del mar; por este motivo, abarca en sí
toda la creación intelectual: para que
todas las cosas permanezcan en la
existencia, mantenidas con poder
por la potencia que las
abraza" (Teologia trinitaria, Milán
1994, p. 625).

San Jerónimo, por su parte, se queda
atónito ante otra verdad
sorprendente: la de Cristo, que, "a
pesar de su condición divina, (...) se
despojó de su rango, tomó la
condición de esclavo, pasando por
uno de tantos" (Flp 2,6‑7). Ese Dios
infinito y omnipotente ‑afirma‑ se
hizo pequeño y limitado. San



Jerónimo lo contempla en el establo
de Belén y exclama: "Aquel que
encierra en un puño el universo, se
halla aquí encerrado en un estrecho
pesebre" (Carta 22, 39, en: Opere
scelte, I, Turín 1971, p. 379).

Isaías 40,1‑17

1 ¡Consuelen, consuelen a mi pueblo,
dice su Dios!

2 Hablen al corazón de Jerusalén y
anúncienle que su tiempo de servicio
se ha cumplido, que su culpa está
paga, que ha recibido de la mano del
Señor doble castigo por todos sus
pecados.

3 Una voz proclama: ¡Preparen en el
desierto el camino del Señor, tracen
en la estepa un sendero para nuestro
Dios!

4 ¡Que se rellenen todos los valles y
se aplanen todas las montañas y
colinas; que las quebradas se



conviertan en llanuras y los terrenos
escarpados, en planicies!

5 Entonces se revelará la gloria del
Señor y todos los hombres la verán
juntamente, porque ha hablado la
boca del Señor.

6 Una voz dice: «¡Proclama!». Y yo
respondo: «¿Qué proclamaré?».
«Toda carne es hierba y toda su
consistencia, como la flor de los
campos:

7 la hierba se seca, la flor se marchita
cuando sopla sobre ella el aliento del
Señor. Sí, el pueblo es la hierba.

8 La hierba se seca, la flor se
marchita, pero la palabra de nuestro
Dios permanece para siempre».

9 Súbete a una montaña elevada, tú
que llevas la buena noticia a Sión;
levanta con fuerza tu voz, tú que
llevas la buena noticia a Jerusalén.



Levántala sin temor, di a las ciudades
de Judá: «¡Aquí está tu Dios!».

10 Ya llega el Señor con poder y su
brazo le asegura el dominio: el
premio de su victoria lo acompaña y
su recompensa lo precede.

11 Como un pastor, él apacienta su
rebaño, lo reúne con su brazo; lleva
sobre su pecho a los corderos y guía
con cuidado a las que han dado a luz

12 ¿Quién midió las aguas en el
hueco de su mano y abarcó con la
palma las dimensiones del cielo?
¿Quién hizo caber en una medida el
polvo de la tierra o pesó en una
báscula las montañas y en una
balanza la colinas?

13 ¿Quién abarcó el espíritu del
Señor y qué consejero lo instruyó?

14 ¿Con quién se aconsejó para que
le hiciera comprender, para que le
enseñara el sendero del derecho,



para que le enseñara la ciencia y le
hiciera conocer el camino de la
inteligencia?

15 Sí, las naciones son como una gota
que cae de un balde, cuentan como
un grano de polvo en la balanza; las
islas pesan lo mismo que el polvillo.

16 El Líbano no bastarías para
encender fogatas, sus animales no
bastarían para los holocaustos.

17 Todas las naciones son como nada
ante él, cuentan para él como la nada
y el vacío.

Santo es el Señor, nuestro Dios.
Miércoles 27 de noviembre de 2002

Salmo 98

1. "El Señor reina". Esta aclamación,
con la que se inicia el salmo 98, que
acabamos de escuchar, revela su
tema fundamental y su género
literario característico. Se trata de un



canto elevado por el pueblo de Dios
al Señor, que gobierna el mundo y la
historia como soberano trascendente
y supremo. Guarda relación con
otros himnos análogos —los salmos
95‑97, sobre los que ya hemos
reflexionado— que la liturgia de las
Laudes presenta como la oración
ideal de la mañana.

En efecto, el fiel, al comenzar su
jornada, sabe que no se halla
abandonado a merced de una
casualidad ciega y oscura, ni
sometido a la incertidumbre de su
libertad, ni supeditado a las
decisiones de los demás, ni
dominado por las vicisitudes de la
historia. Sabe que sobre cualquier
realidad terrena se eleva el Creador y
Salvador en su grandeza, santidad y
misericordia.

2. Son diversas las hipótesis
sugeridas por los estudiosos sobre el
uso de este salmo en la liturgia del



templo de Sión. En cualquier caso,
tiene el carácter de una alabanza
contemplativa que se eleva al Señor,
encumbrado en la gloria celestial
sobre todos los pueblos de la tierra
(cf. v. 1). Y, a pesar de eso, Dios se
hace presente en un espacio y en
medio de una comunidad, es decir,
en Jerusalén (cf. v. 2), mostrando que
es "Dios con nosotros".

Son siete los títulos solemnes que el
salmista atribuye a Dios ya en los
primeros versículos: es rey, grande,
encumbrado, terrible, santo,
poderoso y justo (cf. vv. 1‑4). Más
adelante, Dios se presenta también
como "paciente" (v. 8). Se destaca
sobre todo la santidad de Dios. En
efecto, tres veces se repite, casi en
forma de antífona, que "él es
santo" (vv. 3, 5 y 9). Ese término, en
el lenguaje bíblico, indica sobre todo
la trascendencia divina. Dios es
superior a nosotros, y se sitúa
infinitamente por encima de



cualquiera de sus criaturas. Sin
embargo, esta trascendencia no lo
transforma en soberano impasible y
ajeno: cuando se le invoca, responde
(cf. v. 6). Dios es quien puede salvar,
el único que puede librar a la
humanidad del mal y de la muerte.
En efecto, "ama la justicia" y
"administra la justicia y el derecho
en Jacob" (cf. v. 4).

3. Sobre el tema de la santidad de
Dios los Padres de la Iglesia hicieron
innumerables reflexiones,
celebrando la inaccesibilidad divina.
Sin embargo, este Dios trascendente
y santo se acercó al hombre. Más
aún, como dice san Ireneo, se
"habituó" al hombre ya en el Antiguo
Testamento, manifestándose con
apariciones y hablando por medio de
los profetas, mientras el hombre "se
habituaba" a Dios aprendiendo a
seguirlo y a obedecerle. San Efrén, en
uno de sus himnos, subraya incluso
que por la Encarnación "el Santo



tomó como morada el seno (de
María), de modo corporal, y ahora
toma como morada la mente, de
modo espiritual" (Inni sulla Natività,
IV, 130).

Además, por el don de la Eucaristía,
en analogía con la Encarnación, "la
Medicina de vida bajó de lo alto, para
habitar en los que son dignos de ella.
Después de entrar, puso su morada
entre nosotros, santificándonos así a
nosotros mismos dentro de él" (Inni
conservati in armeno, XLVII, 27. 30).

4. Este vínculo profundo entre
"santidad" y cercanía de Dios se
desarrolla también en el salmo 98.
En efecto, después de contemplar la
perfección absoluta del Señor, el
salmista recuerda que Dios se
mantenía en contacto constante con
su pueblo a través de Moisés y Aarón,
sus mediadores, así como a través de
Samuel, su profeta. Hablaba y era



escuchado, castigaba los delitos, pero
también perdonaba.

El "estrado de sus pies", es decir, el
trono del arca del templo de Sión (cf.
vv. 5‑8), era signo de su presencia en
medio del pueblo. De esta forma, el
Dios santo e invisible se hacía
disponible a su pueblo a través de
Moisés, el legislador, Aarón, el
sacerdote, y Samuel, el profeta. Se
revelaba con palabras y obras de
salvación y de juicio, y estaba
presente en Sión por el culto
celebrado en el templo.

5. Así pues, podríamos decir que el
salmo 98 se realiza hoy en la Iglesia,
sede de la presencia del Dios santo y
trascedente. El Señor no se ha
retirado al espacio inaccesible de su
misterio, indiferente a nuestra
historia y a nuestras expectativas,
sino que "llega para regir la tierra.
Regirá el orbe con justicia y los
pueblos con rectitud" (Sal 97,9).



Dios ha venido a nosotros sobre todo
en su Hijo, que se hizo uno de
nosotros para infundirnos su vida y
su santidad. Por eso, ahora no nos
acercamos a Dios con terror, sino con
confianza. En efecto, tenemos en
Cristo al Sumo sacerdote santo,
inocente, sin mancha. "De ahí que
pueda también salvar perfectamente
a los que por él se llegan a Dios, ya
que está siempre vivo para
interceder en su favor" (Hb 7,25). Así,
nuestro canto se llena de serenidad y
alegría: ensalza al Señor rey, que
habita entre nosotros, enjugando
toda lágrima de nuestros ojos (cf. Ap
21,3‑4).

SALMO 98

1 ¡El Señor reina! Tiemblan los
pueblos.

Él tiene su trono sobre los
querubines: la tierra vacila.

2 ¡Grande es el Señor en Sión!



3 Él se alza sobre todas las naciones.

Alaben tu Nombre grande y temible.

¡Santo es el Señor!

4 Tú eres el rey poderoso que ama la
justicia,

tú has establecido lo que es recto,

tú ejerces sobre Jacob el derecho y la
justicia.

5 Glorifiquen al Señor, nuestro Dios,

adórenlo ante el estrado de sus pies.

¡Santo es el Señor!

6 Moisés y Aarón, entre sus
sacerdotes,

y Samuel, entre los que invocaban su
Nombre,

clamaban al Señor y él les respondía.



7 Dios les hablaba desde la columna
de nube;

ellos observaban sus mandamientos

y los preceptos que les había dado.

8 Señor, nuestro Dios, tú les
respondías;

tú eras para ellos un Dios indulgente,

pero te vengabas de sus malas
acciones.

9 Glorifiquen al Señor, nuestro Dios,

y adórenlo en su santa Montaña:

el Señor, nuestro Dios, es santo.

¡Misericordia, Dios mío!. Miércoles
4 de diciembre de 2002

Salmo 50

1. Todas las semanas, la liturgia de
las Laudes nos propone nuevamente
el salmo 50, el célebre Miserere. Ya lo



hemos meditado otras veces en
algunas de sus partes. También
ahora consideraremos en especial
una sección de esta grandiosa
imploración de perdón: los
versículos 12‑16.

Es significativo, ante todo, notar que,
en el original hebreo, resuena tres
veces la palabra "espíritu", invocado
de Dios como don y acogido por la
criatura arrepentida de su pecado:
"Renuévame por dentro con espíritu
firme; (...) no me quites tu santo
espíritu; (...) afiánzame con espíritu
generoso" (vv. 12. 13. 14). En cierto
sentido, utilizando un término
litúrgico, podríamos hablar de una
"epíclesis", es decir, una triple
invocación del Espíritu que, como en
la creación aleteaba por encima de
las aguas (cf. Gn 1,2), ahora penetra
en el alma del fiel infundiendo una
nueva vida y elevándolo del reino del
pecado al cielo de la gracia.



2. Los Padres de la Iglesia ven en el
"espíritu" invocado por el salmista la
presencia eficaz del Espíritu Santo.
Así, san Ambrosio está convencido de
que se trata del único Espíritu Santo
"que ardió con fervor en los profetas,
fue insuflado (por Cristo) a los
Apóstoles, y se unió al Padre y al Hijo
en el sacramento del bautismo" (El
Espíritu Santo I, 4, 55:SAEMO 16, p.
95). Esa misma convicción
manifiestan otros Padres, como
Dídimo el Ciego de Alejandría de
Egipto y Basilio de Cesarea en sus
respectivos tratados sobre el Espíritu
Santo (Dídimo el Ciego, Lo Spirito
Santo, Roma 1990, p. 59; Basilio de
Cesarea, Lo Spirito Santo, IX, 22,
Roma 1993, p. 117 s).

También san Ambrosio, observando
que el salmista habla de la alegría
que invade su alma una vez recibido
el Espíritu generoso y potente de
Dios, comenta: "La alegría y el gozo
son frutos del Espíritu y nosotros nos



fundamos sobre todo en el Espíritu
Soberano. Por eso, los que son
renovados con el Espíritu Soberano
no están sujetos a la esclavitud, no
son esclavos del pecado, no son
indecisos, no vagan de un lado a otro,
no titubean en sus opciones, sino
que, cimentados sobre roca, están
firmes y no vacilan" (Apología del
profeta David a Teodosio Augusto, 15,
72: SAEMO 5, p. 129).

3. Con esta triple mención del
"espíritu", el salmo 50, después de
describir en los versículos anteriores
la prisión oscura de la culpa, se abre
a la región luminosa de la gracia. Es
un gran cambio, comparable a una
nueva creación: del mismo modo que
en los orígenes Dios insufló su
espíritu en la materia y dio origen a
la persona humana (cf. Gn 2,7), así
ahora el mismo Espíritu divino crea
de nuevo (cf. Sal 50,12), renueva,
transfigura y transforma al pecador
arrepentido, lo vuelve a abrazar (cf.



v. 13) y lo hace partícipe de la alegría
de la salvación (cf. v. 14). El hombre,
animado por el Espíritu divino, se
encamina ya por la senda de la
justicia y del amor, como reza otro
salmo: "Enséñame a cumplir tu
voluntad, ya que tú eres mi Dios. Tu
espíritu, que es bueno, me guíe por
tierra llana" (Sal 142,10).

4. Después de experimentar este
nuevo nacimiento interior, el orante
se transforma en testigo; promete a
Dios "enseñar a los malvados los
caminos" del bien (cf. Sal 50,15), de
forma que, como el hijo pródigo,
puedan regresar a la casa del Padre.
Del mismo modo, san Agustín, tras
recorrer las sendas tenebrosas del
pecado, había sentido la necesidad
de atestiguar en sus Confesiones la
libertad y la alegría de la salvación.

Los que han experimentado el amor
misericordioso de Dios se convierten
en sus testigos ardientes, sobre todo



con respecto a quienes aún se hallan
atrapados en las redes del pecado.
Pensamos en la figura de san Pablo,
que, deslumbrado por Cristo en el
camino de Damasco, se transforma
en un misionero incansable de la
gracia divina.

5. Por última vez, el orante mira
hacia su pasado oscuro y clama a
Dios: "¡Líbrame de la sangre, oh Dios,
Dios, Salvador mío!" (v. 16). La
"sangre", a la que alude, se interpreta
de diversas formas en la Escritura.
La alusión, puesta en boca del rey
David, hace referencia al asesinato
de Urías, el marido de Betsabé, la
mujer que había sido objeto de la
pasión del soberano. En sentido más
general, la invocación indica el deseo
de purificación del mal, de la
violencia, del odio, siempre presentes
en el corazón humano con fuerza
tenebrosa y maléfica. Pero ahora los
labios del fiel, purificados del
pecado, cantan al Señor.



Y el pasaje del salmo 50 que hemos
comentado hoy concluye
precisamente con el compromiso de
proclamar la "justicia" de Dios. El
término "justicia" aquí, como a
menudo en el lenguaje bíblico, no
designa propiamente la acción
punitiva de Dios con respecto al mal;
más bien, indica la rehabilitación del
pecador, porque Dios manifiesta su
justicia haciendo justos a los
pecadores (cf. Rm 3,26). Dios no se
complace en la muerte del malvado,
sino en que se convierta de su
conducta y viva (cf. Ez 18,23).

SALMO 50

1 Del maestro de coro. Salmo de
David.

2 Cuando el profeta Natán lo visitó,
después que aquel se había unido a
Betsabé.

3 ¡Ten piedad de mí, oh Dios, por tu
bondad,



por tu gran compasión, borra mis
faltas!

4 ¡Lávame totalmente de mi culpa

y purifícame de mi pecado!

5 Porque yo reconozco mis faltas

y mi pecado está siempre ante mí.

6 Contra ti, contra ti solo pequé

e hice lo que es malo a tus ojos.

Por eso, será justa tu sentencia

y tu juicio será irreprochable;

7 yo soy culpable desde que nací;

pecador me concibió mi madre.

8 Tú amas la sinceridad del corazón

y me enseñas la sabiduría en mi
interior.



9 Purifícame con el hisopo y quedaré
limpio;

lávame, y quedaré más blanco que la
nieve.

10 Anúnciame el gozo y la alegría:

que se alegren los huesos
quebrantados.

11 Aparta tu vista de mis pecados

y borra todas mis culpas.

12 Crea en mí, Dios mío, un corazón
puro,

y renueva la firmeza de mi espíritu.

13 No me arrojes lejos de tu
presencia

ni retires de mí tu santo espíritu.

14 Devuélveme la alegría de tu
salvación,



que tu espíritu generoso me
sostenga:

15 yo enseñaré tu camino a los
impíos

y los pecadores volverán a ti.

16 ¡Líbrame de la muerte, Dios,
salvador mío,

y mi lengua anunciará tu justicia!

17 Abre mis labios, Señor,

y mi boca proclamará tu alabanza.

18 Los sacrificios no te satisfacen;

si ofrezco un holocausto, no lo
aceptas:

19 mi sacrificio es un espíritu
contrito,

tú no desprecias el corazón contrito y
humillado.

20 Trata bien a Sión por tu bondad;



reconstruye los muros de Jerusalén,

21 Entonces aceptarás los sacrificios
rituales

–las oblaciones y los holocaustos–

y se ofrecerán novillos en tu altar.

Lamentación del pueblo en tiempo
de hambre y guerra. Miércoles 11
de diciembre de 2002

Jeremías 14

1. El canto que el profeta Jeremías,
desde su horizonte histórico, eleva al
cielo es amargo y lleno de
sufrimiento (cf. Jr 14,17‑21). Lo
hemos escuchado ahora como
invocación, pues se reza en la liturgia
de Laudes el viernes, día en que se
conmemora la muerte del Señor. El
contexto del que brota esta
lamentación es una calamidad que a
menudo azota a la tierra de Oriente
Próximo: la sequía. Pero a este



drama natural el profeta une otro no
menos terrible: la tragedia de la
guerra: "Salgo al campo: muertos a
espada; entro en la ciudad:
desfallecidos de hambre" (v. 18). Por
desgracia, la descripción es
trágicamente actual en numerosas
regiones de nuestro planeta.

2. Jeremías entra en escena con el
rostro bañado en lágrimas: su llanto
es una lamentación incesante por "la
hija de su pueblo", es decir, por
Jerusalén. En efecto, según un
símbolo bíblico muy conocido, la
ciudad se representa con una imagen
femenina, "la hija de Sión". El profeta
participa íntimamente en la "terrible
desgracia" y en la "herida de fuertes
dolores" de su pueblo (v. 17). A
menudo sus palabras están marcadas
por el dolor y las lágrimas, porque
Israel no se deja penetrar del
mensaje misterioso que el
sufrimiento implica. En otro pasaje,
Jeremías exclama: "Si no lo oyereis,



en silencio llorará mi alma por ese
orgullo, y dejarán caer mis ojos
lágrimas, y verterán copiosas
lágrimas, porque va cautiva la grey
del Señor" (Jr 13, 17).

3. El motivo de la desgarradora
invocación del profeta se ha de
buscar, como decíamos, en dos
acontecimientos trágicos: la espada y
el hambre, es decir, la guerra y la
carestía (cf. Jr 14, 18). Así pues, se
trata de una situación histórica
dolorosa y es significativo el retrato
del profeta y del sacerdote, los
custodios de la palabra del Señor, los
cuales "vagan sin sentido por el
país" (ib.).

La segunda parte del cántico (cf. vv.
19‑21) ya no es una lamentación
individual, en primera persona
singular, sino una súplica colectiva
dirigida a Dios: "¿Por qué nos has
herido sin remedio?" (v. 19). En
efecto, además de la espada y del



hambre, hay una tragedia mayor: la
del silencio de Dios, que ya no se
revela y parece haberse encerrado
en su cielo, como disgustado por la
conducta de la humanidad. Por eso,
las preguntas dirigidas a él se hacen
tensas y explícitas en sentido
típicamente religioso: "¿Por qué has
rechazado del todo a Judá? ¿Tiene
asco tu garganta de Sión?" (v. 19). Ya
se sienten solos y abandonados,
privados de paz, de salvación y de
esperanza. El pueblo, abandonado a
sí mismo, se encuentra
desconcertado e invadido por el
terror.

Esta soledad existencial, ¿no es la
fuente profunda de tanta
insatisfacción, que captamos
también en nuestros días? Tanta
inseguridad y tantas reacciones
desconsideradas tienen su raíz en el
hecho de haberse alejado de Dios,
roca de salvación.



4. En este momento se produce un
cambio radical: el pueblo vuelve a
Dios y le dirige una intensa oración.
Ante todo, reconoce su pecado con
una breve pero sentida confesión de
culpa: "Señor, reconocemos nuestra
impiedad (...), pecamos contra ti" (v.
20). Por consiguiente, el silencio de
Dios era provocado por el
alejamiento del hombre. Si el pueblo
se convierte y vuelve al Señor,
también Dios se mostrará dispuesto a
salir a su encuentro para abrazarlo.

Al final, el profeta usa dos palabras
fundamentales: el "recuerdo" y la
"alianza" (v. 21). Dios es invitado por
su pueblo a "recordar", es decir, a
reanudar el hilo de su benevolencia
generosa, manifestada tantas veces
en el pasado con intervenciones
decisivas para salvar a Israel. Dios es
invitado a recordar que se ha unido a
su pueblo mediante una alianza de
fidelidad y amor.



Precisamente por esta alianza, el
pueblo puede confiar en que el Señor
intervendrá para liberarlo y salvarlo.
El compromiso que ha asumido, el
honor de su "nombre", el hecho de su
presencia en el templo, su "trono
glorioso", impulsan a Dios, después
del juicio por el pecado y el silencio,
a acercarse nuevamente a su pueblo
para devolverle la vida, la paz y la
alegría.

Por consiguiente, al igual que los
israelitas, también nosotros podemos
tener la certeza de que el Señor no
nos abandona para siempre, sino
que, después de cada prueba
purificadora, vuelve a "iluminar su
rostro sobre nosotros, nos otorga su
favor (...) y nos concede la paz", como
reza la bendición sacerdotal recogida
en el libro de los Números (cf. Nm
6,25‑26).

5. En conclusión, la súplica de
Jeremías se podría comparar con una



conmovedora exhortación dirigida a
los cristianos de Cartago por san
Cipriano, obispo de esa ciudad en el
siglo III. En tiempo de persecución,
san Cipriano exhorta a sus fieles a
invocar al Señor. Esta imploración
no es idéntica a la súplica del profeta,
porque no contiene una confesión de
los pecados, pues la persecución no
es un castigo por los pecados, sino
una participación en la pasión de
Cristo. A pesar de ello, se trata de una
invocación tan apremiante como la
de Jeremías. "Imploremos todos al
Señor ‑dice san Cipriano‑ con
sinceridad, sin dejar de pedir,
confiando en obtener lo que
pedimos.

Implorémosle gimiendo y llorando,
como es justo que imploren los que
se encuentran entre los
desventurados que lloran y otros que
temen desgracias, entre los muchos
que sufren por las matanzas y los
pocos que quedan de pie. Pidamos



que pronto se nos devuelva la paz,
que se nos preste ayuda en nuestros
escondrijos y en los peligros, que se
cumpla lo que el Señor se digna
mostrar a sus siervos: la restauración
de su Iglesia, la seguridad de nuestra
salvación eterna, el cielo despejado
después de la lluvia, la luz después
de las tinieblas, la calma tras las
tempestades y los torbellinos, la
ayuda compasiva de su amor de
padre, las grandezas de la divina
majestad, que conocemos muy
bien" (Epistula 11, 8, en: S. Pricoco‑M
Simonetti, La preghiera dei cristiani,
Milán 2000, pp. 138‑139).

Jeremías 14

1 Palabra del Señor que llegó a
Jeremías con motivo de la gran
sequía:

2 Judá está de duelo y sus puertas
desfallecen; están lúgubres,
aterradas, y se eleva el clamor de
Jerusalén.



3 Los nobles mandan a sus criados
en busca de agua: ellos van a las
cisternas, pero no encuentran agua;
vuelven con los cántaros vacíos;
avergonzados y confundidos, se
agarran la cabeza.

4 Al ver el suelo agrietado, porque no
hay lluvia en el país, los campesinos,
avergonzados, se agarran la cabeza.

5 Sí, hasta la cierva en el campo, deja
abandonadas sus crías, por falta de
pasto;

6 los asnos salvajes se paran en los
montes desolados, aspiran el aire
como los chacales; sus ojos se
consumen, porque no hay más
hierba.

7 ¡Si muestra iniquidad atestigua
contra nosotros, obra, Señor, a causa
de tu Nombre! Porque son muchas
nuestras apostasías, hemos pecado
contra ti.



8 Señor, esperanza de Israel, su
salvador en el tiempo de la angustia:
¿por qué te comportas como un
extranjero en el país, como un
viajero que sólo acampa para
pernoctar?

9 ¿Por qué procedes como un
hombre aturdido, como un guerrero
impotente para salvar? Pero tú,
Señor, estás en medio de nosotros,
nosotros somos llamados con tu
Nombre: ¡no nos abandones!

10 Así habla el Señor acerca de este
pueblo: ¡Cómo les gusta
vagabundear! ¡No refrenan sus
pasos! Pero el Señor no se complace
en ellos: ahora se va a acordar de sus
faltas y va a castigar sus pecados.

11 El Señor me dijo: No ruegues en
favor de este pueblo, no pidas por su
bien.

12 Aunque ayunen, no escucharé sus
gritos; aunque ofrezcan holocaustos



y oblaciones, no los aceptaré. Antes
bien, los voy a exterminar por la
espada, por el hambre y la peste.

13 Entonces dije: «Ah, Señor! Mira
que los profetas les dicen: Ustedes no
verán la espada ni pasarán hambre,
porque yo les daré una paz duradera
en este lugar».

14 El Señor me respondió: Es falso
eso que los profetas profetizan en mi
Nombre; yo no los envié, no les di
ninguna orden ni les hablé. Visiones
engañosas, vana adivinación,
fantasías de su imaginación: eso es lo
que lo ellos profetizan para ustedes.

15 Por eso, acerca de los profetas que
profetizan en mi Nombre sin que yo
los haya enviado, y que andan
diciendo: «No habrá espada ni
hambre en este país»: Así habla el
Señor: ¡Por la espada y el hambre
serán aniquilados esos profetas!



16 Y aquellos a quienes ellos
profetizan, serán arrojados por las
calles de Jerusalén, a consecuencia
del hambre y de la espada, sin que
haya nadie para enterrarlos, ni a
ellos, ni a sus mujeres, ni a sus hijos
ni a sus hijas. Yo derramaré sobre
ellos su propia maldad.

17 Tú les dirás esta palabra: Que mis
ojos se deshagan en lágrimas, día y
noche, sin cesar, porque la virgen
hija de mi pueblo ha sufrido un gran
quebranto, una llaga incurable.

18 Si salgo al campo abierto, veo las
víctimas de la espada; si entro en la
ciudad, veo los sufrimientos del
hambre. Sí, hasta el profeta y el
sacerdote recorren el país y no
logran comprender.

19 ¿Has rechazado del todo a Judá?
¿Estás disgustado con Sión? ¿Por qué
nos has herido sin remedio? Se
esperaba la paz, ¡y no hay nada



bueno...! el tiempo de la curación, ¡y
sobrevino el espanto!

20 Reconocemos, Señor, nuestra
maldad, la iniquidad de nuestros
padres, porque hemos pecado contra
ti.

21 A causa de tu Nombre, no
desprecie, no envilezcas el trono de
tu Gloria: ¡acuérdate, no rompas tu
Alianza con nosotros!

22 Entre los ídolos de las naciones,
¿hay alguien que haga llover? ¿Es el
cielo el que envía los chaparrones?
¿No eres tú, Señor, nuestro Dios?
Nosotros esperamos en ti, porque
eres tú el que has hecho todo esto.

Preparemos nuestro corazón para
acoger a Cristo. Miércoles 18 de
diciembre de 2002

Isaías 35



1. En este tiempo de Adviento nos
acompaña la invitación del profeta
Isaías: "Decid a los cobardes de
corazón: ¡Sed fuertes, no temáis!
Mirad a nuestro Dios que va a venir a
salvarnos" (Is 35,4). Esta invitación se
hace cada vez más apremiante a
medida que se acerca la Navidad,
enriqueciéndose con la exhortación a
preparar el corazón para acoger al
Mesías. El esperado de las gentes 
ciertamente vendrá y su salvación
será para todos los hombres.

En la Noche santa volveremos a
recordar su nacimiento en Belén;
reviviremos, en cierto modo, las
emociones de los pastores, su alegría
y su asombro. Contemplaremos, con
María y José, la gloria del Verbo que
se hizo carne por nuestra redención.
Oraremos para que todos los
hombres acojan la vida nueva que el
Hijo de Dios trajo al mundo al asumir
nuestra naturaleza humana.



2. La liturgia de Adviento,
impregnada de constantes alusiones
a la espera gozosa del Mesías, nos
ayuda a captar plenamente el valor y
el significado del misterio de la
Navidad. No se trata de conmemorar
sólo el acontecimiento histórico que
tuvo lugar hace dos mil años en una
pequeña aldea de Judea. Más bien, es
preciso comprender que toda nuestra
vida debe ser un "adviento", una
espera vigilante de la venida
definitiva de Cristo. Para disponer
nuestra alma a acoger al Señor que,
como decimos en el Credo, un día
vendrá a juzgar a los vivos y a los
muertos, debemos aprender a
reconocerlo presente en los
acontecimientos de la vida diaria. De
esta forma, el Adviento es, por
decirlo así, un intenso entrenamiento
que nos orienta decididamente hacia
Aquel que ya ha venido, que vendrá
y que continuamente viene.



3. Con estos sentimientos la Iglesia se
prepara para contemplar, extasiada,
dentro de una semana, el misterio de
la Encarnación. El evangelio narra la
concepción y el nacimiento de Jesús,
y refiere las numerosas
circunstancias providenciales que
precedieron y rodearon un
acontecimiento tan prodigioso: el
anuncio del ángel a María, el
nacimiento del Bautista, el coro de
los ángeles en Belén, la llegada de los
Magos de oriente, las visiones de san
José. Se trata de signos y testimonios
que subrayan la divinidad de este
Niño. En Belén nace el Emmanuel,
Dios con nosotros.

En la liturgia de estos días la Iglesia
nos ofrece tres "guías" singulares,
que nos indican las actitudes que es
preciso tomar para salir al encuentro
de este "huésped" divino de la
humanidad.



4. En primer lugar, Isaías, el profeta
de la consolación y de la esperanza.
Proclama un auténtico evangelio
para el pueblo de Israel esclavo en
Babilonia, y exhorta a mantenerse
vigilantes en la oración, para
reconocer "los signos" de la venida
del Mesías.

Luego viene Juan Bautista, precursor
del Mesías, que se presenta como "la
voz del que grita en el desierto",
predicando "un bautismo de
conversión para el perdón de los
pecados" (Mc 1,4). Es la única
condición para reconocer al Mesías,
ya presente en el mundo.

Por último, María, que, en esta
novena de preparación para la
Navidad, nos guía hacia Belén. María
es la mujer del "sí", que, a diferencia
de Eva, hace suyo sin reservas el
proyecto de Dios. Así se convierte en
una luz clara para nuestros pasos y



en el modelo más elevado para
inspirarnos.

Amadísimos hermanos y hermanas,
dejémonos acompañar por la Virgen
hacia el Señor que viene,
permaneciendo "vigilantes en la
oración y jubilosos en la alabanza".

A todos deseo una buena
preparación para las próximas
fiestas navideñas.

Isaías 35

1 ¡Regocíjese el desierto y la tierra
reseca, alégrese y florezca la estepa!

2 ¡Sí, florezca como el narciso, que se
alegre y prorrumpa en cantos de
júbilo! Le ha sido dada la gloria del
Líbano, el esplendor del Carmelo y
del Sarón. Ellos verán la gloria del
Señor, el esplendor de nuestro Dios.

3 Fortalezcan los brazos débiles,
robustezcan las rodillas vacilantes;



4 digan a los que están desalentados:
«¡Sean fuertes, no teman: ahí está su
Dios! Llega la venganza, la represalia
de Dios: él mismo viene a salvarlos!».

5 Entonces se abrirán los ojos de los
ciegos y se destaparán los oídos de
los sordos;

6 entonces el tullido saltará como un
ciervo y la lengua de los mudos
gritará de júbilo. Porque brotarán
aguas en el desierto y torrentes en la
estepa;

7 el páramo se convertirá en un
estanque y la tierra sedienta en
manantiales; la morada donde se
recostaban los chacales será un
paraje de caña y papiros.

8 Allí habrá una senda y un camino
que se llamará «Camino santo». No lo
recorrerá ningún impuro ni los
necios vagarán por él;



9 no habrá allí ningún león ni
penetrarán en él las fieras salvajes.
Por allí caminarán los redimidos,

10 volverán los rescatados por el
Señor; y entrarán en Sión con gritos
de júbilo, coronados de una alegría
perpetua: los acompañarán el gozo y
la alegría, la tristeza y los gemidos se
alejarán.

Alegría de los que entran en el
templo. Miércoles 8 de enero de
2003

Salmo 99

1. En el clima de alegría y de fiesta
que se prolonga durante esta última
semana del tiempo navideño,
queremos reanudar nuestra
meditación sobre la liturgia de las
Laudes. Hoy reflexionamos sobre el
salmo 99, que se acaba de proclamar
y que constituye una jubilosa
invitación a alabar al Señor, pastor
de su pueblo.



Siete imperativos marcan toda la
composición e impulsan a la
comunidad fiel a celebrar, en el
culto, al Dios del amor y de la
alianza: aclamad, servid, entrad en su
presencia, reconoced, entrad por sus
puertas, dadle gracias, bendecid su
nombre. Se puede pensar en una
procesión litúrgica, que está a punto
de entrar en el templo de Sión para
realizar un rito en honor del Señor
(cf. Sal 14; 23; 94).

En el Salmo se utilizan algunas
palabras características para exaltar
el vínculo de alianza que existe entre
Dios e Israel. Destaca ante todo la
afirmación de una plena pertenencia
a Dios: "somos suyos, su pueblo" (Sal
99,3), una afirmación impregnada de
orgullo y a la vez de humildad, ya
que Israel se presenta como "ovejas
de su rebaño" (ib.). En otros textos
encontramos la expresión de la
relación correspondiente: "El Señor
es nuestro Dios" (cf. Sal 94,7). Luego



vienen las palabras que expresan la
relación de amor, la "misericordia" y
"fidelidad", unidas a la "bondad" (cf. 
Sal 99,5), que en el original hebreo se
formulan precisamente con los
términos típicos del pacto que une a
Israel con su Dios.

2. Aparecen también las coordenadas
del espacio y del tiempo. En efecto,
por una parte, se presenta ante
nosotros la tierra entera, con sus
habitantes, alabando a Dios (cf. v. 2);
luego, el horizonte se reduce al área
sagrada del templo de Jerusalén con
sus atrios y sus puertas (cf. v. 4),
donde se congrega la comunidad
orante. Por otra parte, se hace
referencia al tiempo en sus tres
dimensiones fundamentales: el
pasado de la creación ("él nos hizo",
v. 3), el presente de la alianza y del
culto ("somos suyos, su pueblo y
ovejas de su rebaño", v. 3) y, por
último, el futuro, en el que la
fidelidad misericordiosa del Señor se



extiende "por todas las edades",
mostrándose "eterna" (v. 5).

3. Consideremos ahora brevemente
los siete imperativos que constituyen
la larga invitación a alabar al Señor y
ocupan casi todo el Salmo (cf. vv.
2‑4), antes de encontrar, en el último
versículo, su motivación en la
exaltación de Dios, contemplado en
su identidad íntima y profunda.

La primera invitación es a la
aclamación jubilosa, que implica a la
tierra entera en el canto de alabanza
al Creador. Cuando oramos, debemos
sentirnos en sintonía con todos los
orantes que, en lenguas y formas
diversas, ensalzan al único Señor.
"Pues —como dice el profeta
Malaquías— desde el sol levante
hasta el poniente, grande es mi
nombre entre las naciones, y en todo
lugar se ofrece a mi nombre un
sacrificio de incienso y una oblación
pura. Pues grande es mi nombre



entre las naciones, dice el Señor de
los ejércitos" (Ml 1,11).

4. Luego vienen algunas invitaciones
de índole litúrgica y ritual: "servir",
"entrar en su presencia", "entrar por
las puertas" del templo. Son verbos
que, aludiendo también a las
audiencias reales, describen los
diversos gestos que los fieles realizan
cuando entran en el santuario de
Sión para participar en la oración
comunitaria. Después del canto
cósmico, el pueblo de Dios, "las
ovejas de su rebaño", su "propiedad
entre todos los pueblos" (Ex 19,5),
celebra la liturgia.

La invitación a "entrar por sus
puertas con acción de gracias", "por
sus atrios con himnos", nos recuerda
un pasaje del libro Los misterios, de
san Ambrosio, donde se describe a
los bautizados que se acercan al
altar: "El pueblo purificado se acerca
al altar de Cristo, diciendo: "Entraré



al altar de Dios, al Dios que alegra mi
juventud" (Sal 42,4). En efecto,
abandonando los despojos del error
inveterado, el pueblo, renovado en
su juventud como águila, se apresura
a participar en este banquete
celestial. Por ello, viene y, al ver el
altar sacrosanto preparado
convenientemente, exclama: "El
Señor es mi pastor; nada me falta; en
verdes praderas me hace recostar;
me conduce hacia fuentes tranquilas
y repara mis fuerzas" (Sal
22,1‑2)" (Opere dogmatiche III,
SAEMO 17, pp. 158‑159).

5. Los otros imperativos contenidos
en el salmo proponen actitudes
religiosas fundamentales del orante: 
reconocer, dar gracias, bendecir. El
verbo reconocer expresa el contenido
de la profesión de fe en el único Dios.
En efecto, debemos proclamar que
sólo "el Señor es Dios" (Sal 99,3),
luchando contra toda idolatría y



contra toda soberbia y poder
humanos opuestos a él.

El término de los otros verbos, es
decir, dar gracias y bendecir, es
también "el nombre" del Señor (cf. v.
4), o sea, su persona, su presencia
eficaz y salvadora.

A esta luz, el Salmo concluye con una
solemne exaltación de Dios, que es
una especie de profesión de fe: el
Señor es bueno y su fidelidad no nos
abandona nunca, porque él está
siempre dispuesto a sostenernos con
su amor misericordioso. Con esta
confianza el orante se abandona al
abrazo de su Dios: "Gustad y ved qué
bueno es el Señor —dice en otro
lugar el salmista—; dichoso el que se
acoge a él" (Sal 33,9; cf. 1P 2,3).

SALMO 99

1 Salmo de acción de gracias.

Aclame al Señor toda la tierra,



2 sirvan al Señor con alegría,

lleguen hasta él con cantos jubilosos.

3 Reconozcan que el Señor es Dios:

él nos hizo y a él pertenecemos;

somos su pueblo y ovejas de su
rebaño.

4 Entren por sus puertas dando
gracias,

entren en sus atrios con himnos de
alabanza,

alaben al Señor y bendigan su
Nombre.

5 ¡Qué bueno es el Señor!

Su misericordia permanece para
siempre,

y su fidelidad por todas las
generaciones.



Promesa de cumplir la ley de Dios.
Miércoles 15 de enero de 2003

Salmo 118, 145‑152

1. En nuestro ya largo itinerario a la
luz de los salmos que propone la 
liturgia de las Laudes, llegamos a una
estrofa —exactamente, la
decimonovena— de la oración más
amplia del Salterio, el salmo 118. Se
trata de una parte del inmenso
cántico alfabético: a través de un
juego estilístico, el salmista
distribuye su obra en veintidós
estrofas, que corresponden a la
sucesión de las veintidós letras del
alfabeto hebreo. Cada estrofa consta
de ocho versos, cuyos inicios están
marcados por palabras hebreas, que
comienzan con una misma letra del
alfabeto.

La estrofa que acabamos de escuchar
va precedida por la letra hebrea qôf,
y describe al orante que presenta a



Dios su intensa vida de fe y oración
(cf. vv. 145‑152).

2. La invocación al Señor no conoce
descanso, porque es una respuesta
continua a la propuesta permanente
de la palabra de Dios. En efecto, por
una parte, se multiplican los verbos
de la oración: Te invoco, te llamo, a ti
grito, escucha mi voz. Por otra, se
exalta la palabra del Señor, que
proponelos decretos, las leyes, la
palabra, las promesas, el juicio, la
voluntad, los mandatos y los
preceptos de Dios. Juntamente
forman una constelación que es
como la estrella polar de la fe y de la
confianza del salmista. La oración se
manifiesta, por tanto, como un
diálogo, que comienza cuando ya es
de noche y aún no ha despuntado el
alba (cf. v. 147) y prosigue durante
toda la jornada, especialmente en las
dificultades de la existencia. En
efecto, el horizonte a veces es oscuro
y tormentoso: "Ya se acercan mis



inicuos perseguidores, están lejos de
tu voluntad" (v. 150). Pero el orante
tiene una certeza indiscutible, la
cercanía de Dios con su palabra y su
gracia: "Tú, Señor, estás cerca" (v.
151). Dios no abandona al justo en
manos de sus perseguidores.

3. En este punto, después de haber
delineado el mensaje sencillo pero
incisivo de la estrofa del salmo 118 —
un mensaje apto para el inicio de una
jornada—, para nuestra meditación
recurriremos a un gran Padre de la
Iglesia, san Ambrosio, que en su 
Comentario al Salmo 118 dedica nada
menos que 44 párrafos a explicar
precisamente la estrofa que hemos
escuchado.

Recogiendo la invitación ideal a
cantar la alabanza divina desde las
primeras horas de la mañana, se
detiene en particular en los
versículos 147‑148: "Me adelanto a la
aurora pidiendo auxilio, (...) mis ojos



se adelantan a las vigilias". En esta
declaración del salmista, san
Ambrosio intuye la idea de una
oración constante, que abarca todo
tiempo: "Quien implora al Señor,
haga como si no conociera que existe
un tiempo particular para dedicar a
las súplicas a Dios; ha de estar
siempre en actitud de súplica. Sea
que comamos, sea que bebamos,
anunciamos a Cristo, oramos a Cristo,
pensamos en Cristo, hablamos de
Cristo. Cristo ha de estar siempre en
nuestro corazón y en nuestros
labios" (Comentario al Salmo 118:
SAEMO 10, p. 297).

Refiriendo luego los versículos al
momento específico de la mañana y
aludiendo también a la expresión del
libro de la Sabiduría que prescribe
"adelantarse al sol para dar gracias"
a Dios (Sb 16,28), san Ambrosio
comenta: "En efecto, sería grave que
los rayos del sol que sale te
sorprendieran acostado en la cama



con descaro, y que una luz más
fuerte te hiriera los ojos soñolientos,
aún dominados por la pereza. Para
nosotros, en una noche ociosa, un
espacio de tiempo tan largo sin hacer
una pequeña práctica de piedad y sin
ofrecer un sacrificio espiritual, es
una acusación" (ib., p. 303).

4. Luego, san Ambrosio,
contemplando el sol que sale —como
había hecho en otro de sus célebres
himnos "al canto del gallo", el 
Aeterne rerum conditor, que ha sido
incluido en la liturgia las Horas— nos
interpela así: "¿No sabes, hombre,
que cada día adeudas a Dios las
primicias de tu corazón y de tu voz?
La mies madura cada día; cada día
madura su fruto. Por eso, corre al
encuentro del sol que sale... El sol de
la justicia quiere ser anticipado; no
espera otra cosa... Si tú te adelantas a
este sol que va a salir, recibirás como
luz a Cristo. Será precisamente él la
primera luz que brille en lo más



íntimo de tu corazón. Será
precisamente él quien (...) haga
brillar para ti la luz de la mañana en
las horas de la noche, si reflexionas
en las palabras de Dios. Mientras tú
reflexionas, se hace la luz... Muy de
mañana apresúrate a ir a la iglesia y
lleva como ofrenda las primicias de
tu devoción. Y después, si los
compromisos del mundo te llaman,
nada te impedirá decir: "mis ojos se
adelantan a las vigilias meditando tu
promesa", y con la conciencia
tranquila te dedicarás a tus asuntos.
¡Qué hermoso es comenzar la
jornada con himnos y cánticos, con
las bienaventuranzas que lees en el
evangelio! Es muy saludable que
venga sobre ti, para bendecirte, el
discurso del Señor; que tú, mientras
repites cantando las bendiciones del
Señor, tomes el compromiso de
practicar alguna virtud, si quieres
tener también dentro de ti algo que
te haga sentir merecedor de esa



bendición divina" (ib., pp. 303, 309,
311 y 313).

Recojamos también nosotros la
invitación de san Ambrosio y cada
mañana abramos la mirada a la vida
diaria, a sus alegrías y sus tristezas,
invocando a Dios para que esté cerca
de nosotros y nos guíe con su
palabra, que infunde serenidad y
gracia.

SALMO 118,145‑152

145 Yo clamo de todo corazón:

escúchame, Señor, y observaré tus
preceptos.

146 Clamo a ti: Sálvame,

y cumpliré tus prescripciones.

147 Me anticipo a la aurora para
implorar tu ayuda;

yo espero en tu palabra.



148 Mis ojos se anticipan a las
vigilias de la noche,

para meditar tus enseñanzas.

149 Por tu amor, oye mi voz, Señor,

y vivifícame por tu justicia.

150 Se acercan a mí los ojos que me
persiguen con perfidia,

los que están alejados de tu ley.

151 Pero tú estás cerca, Señor,

y todos tus mandamientos son
verdaderos.

152 Yo sé desde hace mucho tiempo

que tú afirmaste para siempre tus
prescripciones.

¡Señor, dame la sabiduría!.
Miércoles 29 de enero de 2003

Libro de la Sabiduría 9



1. El cántico que se nos propone hoy
nos presenta la mayor parte de una
amplia oración puesta en labios de
Salomón, al que la tradición bíblica
considera el rey justo y el sabio por
excelencia. Se encuentra en el
capítulo 9 del libro de la Sabiduría,
un texto del Antiguo Testamento
compuesto en griego, tal vez en
Alejandría de Egipto, en los umbrales
de la era cristiana. En él se refleja el
judaísmo vivo y abierto de la
diáspora hebrea en el mundo
helenístico.

Son fundamentalmente tres las
líneas de pensamiento teológico que
este libro nos propone: la
inmortalidad feliz, como meta final
de la existencia del justo (cf. cc. 1‑5);
la sabiduría como don divino y guía
de la vida y de las opciones de los
fieles (cf. cc. 6‑9); la historia de la
salvación, sobre todo el
acontecimiento fundamental del
éxodo de la opresión egipcia, como



signo de la lucha entre el bien y el
mal, que desemboca en una
salvación y redención plena (cf. cc.
10‑19).

2. Salomón vivió aproximadamente
diez siglos antes del autor inspirado
del libro de la Sabiduría, pero ha sido
considerado el fundador y el artífice
ideal de toda la reflexión sapiencial
posterior. La oración del himno
puesto en sus labios es una
invocación solemne dirigida al "Dios
de los padres y Señor de la
misericordia" (Sb 9,1), para que
conceda el don valiosísimo de la
sabiduría.

Es evidente en nuestro texto la
alusión a la escena narrada en el 
primer libro de los Reyes, cuando
Salomón, al inicio de su reinado, se
dirige al alto de Gabaón, donde se
alzaba un santuario, y, después de
celebrar un grandioso sacrificio,
durante la noche tiene un



sueño‑revelación. A Dios, que lo
invita a pedirle un don, responde:
"Concede, pues, a tu siervo, un
corazón prudente para gobernar a tu
pueblo, para discernir entre el bien y
el mal" (1R 3,9).

3. La idea que sugiere esta
invocación de Salomón se desarrolla
en nuestro cántico mediante una
serie de peticiones dirigidas al Señor,
para que conceda ese tesoro
insustituible que es la sabiduría.

En el pasaje, recortado por la liturgia
de Laudes, encontramos estas dos
imploraciones: "Dame la sabiduría.
(...) Mándala de tus santos cielos, de
tu trono de gloria" (Sb 9,4. 10). El fiel
es consciente de que sin este don
carece de guía, de una estrella polar
que le oriente en las opciones
morales de la existencia: "Soy
hombre débil y de pocos años,
demasiado pequeño para conocer el
juicio y las leyes. (...) Sin la sabiduría,



que procede de ti, (el hombre) será
estimado en nada" (vv. 5‑6).

Es fácil intuir que esta "sabiduría" no
es la simple inteligencia o habilidad
práctica, sino más bien la
participación en la mente misma de
Dios, que "con su sabiduría formó al
hombre" (cf. v. 2). Por consiguiente,
es la capacidad de penetrar en el
sentido profundo del ser, de la vida y
de la historia, traspasando la
superficie de las cosas y de los
acontecimientos para descubrir en
ellos el significado último, querido
por el Señor.

4. La sabiduría es como una lámpara
que ilumina nuestras opciones
morales de cada día y nos lleva por el
camino recto, "para saber lo que es
grato al Señor y lo que es recto según
sus preceptos" (cf. v. 9). Por eso, la
liturgia nos hace orar con las
palabras del libro de la Sabiduría al
inicio de una jornada, precisamente



para que Dios, con su sabiduría, esté
a nuestro lado y "nos asista en
nuestros trabajos" de cada día (cf. v.
10), mostrándonos el bien y el mal, lo
justo y lo injusto.

Cuando la Sabiduría divina nos lleva
de la mano, nos adentramos con
confianza en el mundo. A ella nos
asimos, amándola con un amor
esponsal, a ejemplo de Salomón, el
cual, siempre según el libro de la
Sabiduría, confesaba: "Yo la amé y la
pretendí desde mi juventud; me
esforcé por hacerla esposa mía y
llegué a ser un apasionado de su
belleza" (Sb 8,2).

5. Los Padres de la Iglesia
identificaron a Cristo con la
Sabiduría de Dios, siguiendo a san
Pablo, que definió a Cristo "fuerza de
Dios y sabiduría de Dios" (1Co 1,24).

Concluyamos con una oración de san
Ambrosio, que se dirige a Cristo así:
"Enséñame las palabras llenas de



sabiduría, porque tú eres la
Sabiduría. Abre mi corazón, tú que
abriste el Libro. Ábreme la puerta
del cielo, porque tú eres la Puerta. Si
entramos por ti, poseeremos el reino
eterno; si entramos por ti, no
quedaremos defraudados, porque no
puede equivocarse quien entra en la
morada de la Verdad" (Commento al
Salmo 118, 1: SAEMO 9, p. 377).

Libro de la Sabiduría 9

1 «Dios de los Padres y Señor
misericordioso, que hiciste todas las
cosas con tu palabra,

2 y con tu Sabiduría formaste al
hombre, para que dominara a los
seres que tú creaste,

3 para que gobernara el mundo con
santidad y justicia e hiciera justicia
con rectitud de espíritu:



4 dame la Sabiduría, que comparte tu
trono, y no me excluyas del número
de tus hijos.

5 Porque yo soy tu servidor y el hijo
de tu servidora, un hombre débil y
de vida efímera, de poca capacidad
para comprender el derecho y las
leyes;

6 y aunque alguien sea perfecto entre
los hombres, sin la Sabiduría que
proviene de ti, será tenido por nada.

7 Tú me preferiste para que fuera rey
de tu pueblo y juez de tus hijos y de
tus hijas.

8 Tú me ordenaste construir un
Templo sobre tu santa montaña y un
altar en la ciudad donde habitas,
réplica del santo Tabernáculo que
habías preparado desde el principio.

9 Contigo está la Sabiduría, que
conoce tus obras y que estaba
presente cuando tú hacías el mundo;



ella sabe lo que es agradable a tus
ojos y lo que es conforme a tus
mandamientos.

10 Envíala desde los santos cielos,
mándala desde tu trono glorioso,
para que ella trabaje a mi lado y yo
conozca lo que es de tu agrado:

11 así ella, que lo sabe y lo
comprende todo, me guiará
atinadamente en mis empresas y me
protegerá con su gloria.

12 Entonces, mis obras te agradarán,
yo gobernaré a tu pueblo con justicia
y seré digno del trono de mi padre.

13 ¿Qué hombre puede conocer los
designios de Dios o hacerse una idea
de lo que quiere el Señor?

14 Los pensamientos de los mortales
son indecisos y sus reflexiones,
precarias,



15 porque un cuerpo corruptible
pesa sobre el alma y esta morada de
arcilla oprime a la mente con
muchas preocupaciones.

16 Nos cuesta conjeturar lo que hay
sobre la tierra, y lo que está a
nuestro alcance lo descubrimos con
el esfuerzo; pero ¿quién ha
explorado lo que está en el cielo?

17 ¿Y quién habría conocido tu
voluntad si tú mismo no hubieras
dado la Sabiduría y enviado desde lo
alto tu santo espíritu?

18 Así se enderezaron los caminos de
los que están sobre la tierra, así
aprendieron los hombres lo que te
agrada y, por la Sabiduría, fueron
salvados».

Invitación universal a la alabanza
divina. Miércoles 5 de febrero de
2003

Salmo 116



1. Prosiguiendo nuestra meditación
sobre los textos de la liturgia de
Laudes, volvemos a considerar un
salmo ya propuesto, el más breve de
todos los que componen el Salterio.
Es el salmo 116, que acabamos de
escuchar, una especie de pequeño
himno, semejante a una jaculatoria
que se dilata en una alabanza
universal al Señor. El contenido del
mensaje se expresa en dos palabras
fundamentales: amor y fidelidad (cf.
v. 2).

Con estos términos el salmista ilustra
sintéticamente la alianza entre Dios e
Israel, subrayando la relación
profunda, leal y confiada que existe
entre el Señor y su pueblo.
Escuchamos aquí el eco de las
palabras que Dios mismo había
pronunciado en el Sinaí al
presentarse ante Moisés. "Señor,
Señor, Dios compasivo y
misericordioso, lento a la ira y rico
en clemencia y lealtad" (Ex 34,6).



2. El salmo 116, a pesar de su
brevedad y esencialidad, capta el
núcleo fundamental de la oración,
que consiste en el encuentro y en el
diálogo vivo y personal con Dios. En
ese acontecimiento el misterio de la
divinidad se revela como fidelidad y
amor.

El salmista añade un aspecto
particular de la oración: la
experiencia orante debe irradiarse al
mundo, transformándose en
testimonio ante quien no comparte
nuestra fe. En efecto, al inicio, el
horizonte se ensancha a "todas las
naciones" y "a todos los pueblos" (cf. 
Sal 116,1), para que ante la belleza y
la alegría de la fe también ellas sean
conquistadas por el deseo de
conocer, encontrar y alabar a Dios.

3. En un mundo tecnológico minado
por un eclipse de lo sagrado, en una
sociedad que se complace en cierta
autosuficiencia, el testimonio del



orante es como un rayo de luz en la
oscuridad.

En un primer momento sólo puede
despertar curiosidad; luego puede
llevar a la persona reflexiva a
preguntarse por el sentido de la
oración; y, por último, puede suscitar
un creciente deseo de hacer esa
misma experiencia. Por eso, la
oración no es nunca un hecho
solitario, sino que tiende a dilatarse
hasta implicar al mundo entero.

4. Comentando el salmo 116, nos
servimos ahora de las palabras de un
gran Padre de la Iglesia de Oriente,
san Efrén el Sirio, que vivió en el
siglo IV. En uno de sus Himnos sobre
la fe, el decimocuarto, expresa el
deseo de no dejar nunca de alabar a
Dios, implicando también "a todos los
que comprenden la verdad" divina.
He aquí su testimonio:

"¿Cómo puede mi arpa, Señor, dejar
de alabarte? ¿Cómo podría enseñar a



mi lengua la infidelidad? Tu amor
me ha dado confianza en mi apuro,
pero mi voluntad sigue siendo
ingrata (estrofa 9).

Es justo que el hombre reconozca tu
divinidad; es justo que los seres
celestiales alaben tu humanidad; los
seres celestiales quedaron
asombrados de ver hasta qué punto
te anonadaste; y los de la tierra de
ver cuánto has sido
exaltado" (estrofa 10: L'Arpa dello
Spirito, Roma 1999, pp. 26‑28).

5. En otro himno (Himnos de Nisibi,
50), san Efrén confirma ese
compromiso de alabanza incesante, y
explica que su motivo es el amor y la
compasión divina hacia nosotros,
precisamente como sugiere nuestro
salmo.

"Que en ti, Señor, mi boca rompa el
silencio con la alabanza. Que
nuestras bocas expresen la alabanza;
que nuestros labios la confiesen; que



tu alabanza vibre en nosotros
(estrofa 2).

Dado que en nuestro Señor está
injertada la raíz de nuestra fe,
aunque se encuentre lejos, se halla
cerca por la unión del amor. Que las
raíces de nuestro amor estén unidas
a él; que la plena medida de su
compasión se derrame sobre
nosotros" (estrofa 6: ib., pp. 77. 80).

SALMO 116

1 ¡Alaben al Señor, todas las
naciones,

glorifíquenlo, todos los pueblos!

2 Porque es inquebrantable su amor
por nosotros,

y su fidelidad permanece para
siempre.

¡Aleluya!



Himno de acción de gracias
después de la victoria. Miércoles 12
de febrero de 2003

Salmo 117

1. En todas las festividades más
significativas y alegres del antiguo
judaísmo, especialmente en la
celebración de la Pascua, se cantaba
la secuencia de salmos que va del 112
al 117. Esta serie de himnos de
alabanza y de acción de gracias a
Dios se llamaba el "Hallel egipcio",
porque en uno de ellos, el salmo 113
A, se evocaban de un modo poético,
muy gráfico, el éxodo de Israel de la
tierra de la opresión, el Egipto
faraónico, y el maravilloso don de la
alianza divina. Pues bien, el salmo
con el que se concluye este
"Hallelegipcio" es precisamente el
salmo 117, que se acaba de
proclamar y que ya hemos meditado
en un comentario anterior.



2. Este canto revela claramente un
uso litúrgico en el interior del templo
de Jerusalén. En efecto, en su trama
parece desarrollarse una procesión,
que comienza entre las "tiendas de
los justos" (v. 15), es decir, en las
casas de los fieles. Estos exaltan la
protección de la mano de Dios, capaz
de tutelar a los rectos, a los que
confían en él incluso cuando
irrumpen adversarios crueles. La
imagen que usa el salmista es
expresiva: "Me rodeaban como
avispas, ardiendo como fuego en las
zarzas; en el nombre del Señor los
rechacé" (v. 12).

Al ser liberado de ese peligro, el
pueblo de Dios prorrumpe en "cantos
de victoria" (v. 15) en honor de la
"poderosa diestra del Señor" (cf. v.
16), que ha obrado maravillas. Por
consiguiente, los fieles son
conscientes de que nunca están solos,
a merced de la tempestad
desencadenada por los malvados. En



verdad, Dios tiene siempre la última
palabra; aunque permite la prueba
de su fiel, no lo entrega a la muerte
(cf. v. 18).

3. En este momento parece que la
procesión llega a la meta evocada
por el salmista mediante la imagen
de la "puerta de la justicia" (v. 19), es
decir, la puerta santa del templo de
Sión. La procesión acompaña al
héroe al que Dios ha dado la victoria.
Pide que se le abran las puertas, para
poder "dar gracias al Señor" (v. 19).
Con él "entran los justos" (v. 20). Para
expresar la dura prueba que ha
superado y la glorificación que ha
tenido como consecuencia, se
compara a sí mismo a la "piedra que
desecharon los arquitectos",
transformada luego en "la piedra
angular" (v. 22).

Cristo utilizará precisamente esta
imagen y este versículo, al final de la
parábola de los viñadores homicidas,



para anunciar su pasión y su
glorificación (cf. Mt 21,42).

4. Aplicándose el salmo a sí mismo,
Cristo abre el camino a una
interpretación cristiana de este
himno de confianza y de acción de
gracias al Señor por su hesed, es
decir, por su fidelidad amorosa, que
se refleja en todo el salmo (cf. Sal
117,1. 2. 3. 4. 29).

Los símbolos adoptados por los
Padres de la Iglesia son dos. Ante
todo, el de "puerta de la justicia", que
san Clemente Romano, en su Carta a
los Corintios, comentaba así: "Siendo
muchas las puertas que están
abiertas, esta es la puerta de la
justicia, a saber: la que se abre en
Cristo. Bienaventurados todos los
que por ella entraren y enderezaren
sus pasos en santidad y justicia,
cumpliendo todas las cosas sin
perturbación" (48, 4:Padres



Apostólicos, BAC, Madrid 1993, p.
222).

5. El otro símbolo, unido al anterior,
es precisamente el de la piedra. En
nuestra meditación sobre este punto
nos dejaremos guiar por san
Ambrosio, el cual, en su Exposición
sobre el evangelio según san Lucas,
comentando la profesión de fe de
Pedro en Cesarea de Filipo, recuerda
que "Cristo es la piedra" y que
"también a su discípulo Cristo le
otorgó este hermoso nombre, de
modo que también él sea Pedro, para
que de la piedra le venga la solidez
de la perseverancia, la firmeza de la
fe".

San Ambrosio introduce entonces la
exhortación: "Esfuérzate por ser tú
también piedra. Pero para ello no
busques fuera de ti, sino en tu
interior, la piedra. Tu piedra son tus
acciones; tu piedra es tu
pensamiento. Sobre esta piedra se



construye tu casa, para que no sea
zarandeada por ninguna tempestad
de los espíritus del mal. Si eres
piedra, estarás dentro de la Iglesia,
porque la Iglesia está asentada sobre
piedra. Si estás dentro de la Iglesia,
las puertas del infierno no
prevalecerán contra ti" (VI,
97‑99:Opere esegetiche IX/II,
Milán‑Roma 1978, SAEMO 12, p. 85).

SALMO 117

1 ¡Aleluya!

¡Den gracias al Señor, porque es
bueno,

porque es eterno su amor!

2 Que lo diga el pueblo de Israel:

¡es eterno su amor!

3 Que lo diga la familia de Aarón:

¡es eterno su amor!



4 Que lo digan los que temen al
Señor:

¡es eterno su amor!

5 En el peligro invoqué al Señor,

y él me escuchó dándome un alivio.

6 El Señor está conmigo: no temeré:

¿qué podrán hacerlo los hombres?

7 El Señor está conmigo y me ayuda:

yo veré derrotados a mis
adversarios.

8 Es mejor refugiarse en el Señor

que fiarse de los hombres;

9 es mejor refugiarse en el Señor

que fiarse de los poderosos.

10 Todos los paganos me rodearon,



pero yo los derroté en el nombre del
Señor;

11 me rodearon por todas partes,

pero yo los derroté en el nombre del
Señor;

12 me rodearon como avispas,

ardían como fuego en las espinas,

pero yo los derroté en el nombre del
Señor.

13 Me empujaron con violencia para
derribarme,

pero el Señor vino en mi ayuda.

14 El Señor es mi fuerza y mi
protección;

él fue mi salvación.

15 Un grito de alegría y de victoria

resuena en las carpas de los justos:



«La mano del Señor hace proezas,

16 la mano del Señor es sublime,

la mano del Señor hace proezas».

17 No, no moriré: viviré

para publicar lo que hizo el Señor,

18 El Señor me castigó duramente,

pero no me entregó a la muerte.

19 «Abran las puertas de la justicia

y entraré para dar gracias al Señor».

20 «Esta es la puerta del Señor:

sólo los justos entran por ella».

21 Yo te doy gracias porque me
escuchaste

y fuiste mi salvación.

22 La piedra que desecharon los
constructores



es ahora la piedra angular

23 Esto ha sido hecho por el Señor

y es admirable a nuestros ojos.

24 Este es el día que hizo el Señor:

alegrémonos y regocijémonos en él.

25 Sálvanos, Señor, asegúranos la
prosperidad.

26 ¡Bendito el que viene en nombre
del Señor!

Nosotros los bendecimos desde la
Casa del Señor:

27 el Señor es Dios, y él nos ilumina.

«Ordenen una procesión con ramas
frondosas

hasta los ángulos del altar».

28 Tú eres mi Dios, y yo te doy
gracias;



Dios mío, yo te glorifico.

29 ¡Den gracias al Señor, porque es
bueno,

porque es eterno su amor!

Que la creación entera alabe al
Señor. Miércoles 19 de febrero de
2003

Daniel 3,52‑57

1. "Los tres jóvenes, a coro, se
pusieron a cantar, glorificando y
bendiciendo a Dios dentro del
horno" (Dn 3,51). Esta frase introduce
el célebre cántico que acabamos de
escuchar en uno de sus fragmentos
fundamentales. Se encuentra en el 
libro de Daniel, en la parte que nos ha
llegado sólo en lengua griega, y lo
entonan unos testigos valientes de la
fe, que no quisieron doblegarse a
adorar la estatua del rey y
prefirieron afrontar una muerte



trágica, el martirio en el horno
ardiente.

Son tres jóvenes judíos, que el autor
sagrado sitúa en el marco histórico
del reino de Nabucodonosor, el
terrible soberano babilonio que
aniquiló la ciudad santa de Jerusalén
en el año 586 a.C. y deportó a los
israelitas "junto a los canales de
Babilonia" (Sal 136,1). En un
momento de peligro supremo,
cuando ya las llamas lamían su
cuerpo, encuentran la fuerza para
"alabar, glorificar y bendecir a Dios",
con la certeza de que el Señor del
cosmos y de la historia no los
abandonará a la muerte y a la nada.

2. El autor bíblico, que escribía
algunos siglos más tarde, evoca ese
gesto heroico para estimular a sus
contemporáneos a mantener en alto
el estandarte de la fe durante las
persecuciones de los reyes
siro‑helenísticos del siglo II a.C.



Precisamente entonces se produce la
valiente reacción de los Macabeos,
que combatieron por la libertad de la
fe y de la tradición judía.

El cántico, tradicionalmente llamado
"de los tres jóvenes", se asemeja a
una antorcha que ilumina la
oscuridad del tiempo de la opresión y
de la persecución, un tiempo que se
ha repetido con frecuencia en la
historia de Israel y también en la
historia del cristianismo. Y nosotros
sabemos que el perseguidor no
siempre asume el rostro violento y
macabro del opresor, sino que a
menudo se complace en aislar al
justo, con la burla y la ironía,
preguntándole con sarcasmo:
"¿Dónde está tu Dios?" (Sal 41,4. 11).

3. En la bendición que los tres
jóvenes elevan desde el crisol de su
prueba al Señor todopoderoso se ven
implicadas todas las criaturas. Tejen
una especie de tapiz multicolor, en el



que brillan los astros, se suceden las
estaciones, se mueven los animales,
se asoman los ángeles y, sobre todo,
cantan los "siervos del Señor", los
"santos" y los "humildes de
corazón" (cf. Dn 3,85. 87).

El pasaje que se acaba de proclamar
precede a esta magnífica evocación
de todas las criaturas. Constituye la
primera parte del cántico, la cual
evoca en cambio la presencia
gloriosa del Señor, trascendente pero
cercana. Sí, porque Dios está en los
cielos, desde donde "sondea los
abismos" (cf.Dn 3,55), pero también
"en el templo de su santa gloria" de
Sión (cf. Dn 3,53). Se halla sentado
"en el trono de su reino" eterno e
infinito (cf. Dn 3,54), pero también
"está sentado sobre querubines" (cf. 
Dn 3,55), en el arca de la alianza
colocada en el Santo de los santos del
templo de Jerusalén.



4. Un Dios por encima de nosotros,
capaz de salvarnos con su poder;
pero también un Dios cercano a su
pueblo, en medio del cual ha querido
habitar "en el templo de su santa
gloria", manifestando así su amor.
Un amor que revelará en plenitud al
hacer que su Hijo, Jesucristo,
"habitara entre nosotros, lleno de
gracia y de verdad" (cf. Jn 1,14). Dios
revelará plenamente su amor al
mandar a su Hijo en medio de
nosotros a compartir en todo, menos
en el pecado, nuestra condición
marcada por pruebas, opresiones,
soledad y muerte.

La alabanza de los tres jóvenes al
Dios salvador prosigue, de diversas
maneras, en la Iglesia. Por ejemplo,
san Clemente Romano, al final de su 
primera carta a los Corintios, inserta
una larga oración de alabanza y de
confianza, llena de reminiscencias
bíblicas, que tal vez es un eco de la
antigua liturgia romana. Se trata de



una oración de acción de gracias al
Señor que, a pesar del aparente
triunfo del mal, dirige la historia
hacia un buen fin.

5. He aquí una parte de dicha
oración:

"Abriste los ojos de nuestro corazón
(cf. Ef 1,18),

para conocerte a ti (cf. Jn 17,3),

el solo Altísimo en las alturas,

el santo que reposa entre los santos.

A ti, que abates la altivez

de los soberbios (cf. Is 13,11)

deshaces los pensamientos

de las naciones (cf. Sal 32,10),

levantas a los humildes

y abates a los que se exaltan (cf. Jb
5,11).



Tú enriqueces y tú empobreces.

Tú matas y tú das vida (cf. Dt 32,39).

Tú solo eres bienhechor de los
espíritus

y Dios de toda carne.

Tú miras a los abismos (cf. Dn 3,55)

y observas las obras de los hombres;

ayudador de los que peligran,

salvador de los que desesperan (cf. 
Jdt 9,11),

criador y vigilante de todo espíritu.

Tú multiplicas las naciones sobre la
tierra,

y de entre todas escogiste a los que te
aman,

por Jesucristo, tu siervo amado,

por el que nos enseñaste,



santificaste y honraste"

(San Clemente Romano, Primera
carta a los Corintios59, 3: Padres
Apostólicos, BAC 1993, p. 232).

Daniel 3,52‑57

52 Bendito eres, Señor, Dios de
nuestros padres:

a ti gloria y alabanza por los siglos.

Bendito tu nombre, santo y glorioso:

a él gloria y alabanza por los siglos.

53 Bendito eres en el templo de tu
santa gloria:

a ti gloria y alabanza por los siglos.

54 Bendito eres sobre el trono de tu
reino:

a ti gloria y alabanza por los siglos.

55 Bendito eres tú, que sentado sobre
querubines



sondeas los abismos:

a ti gloria y alabanza por los siglos.

56 Bendito eres en la bóveda del
cielo:

a ti honor y alabanza por los siglos.

57 Criaturas todas del Señor,
bendecid al Señor,

ensalzadlo con himnos por los siglos.

Todo ser que alienta alabe al
Señor. Miércoles 26 de febrero de
2003

Salmo 150

1. Resuena por segunda vez en la 
liturgia de Laudes el salmo 150, que
acabamos de proclamar: un himno
festivo, un aleluya al ritmo de la
música. Es el sello ideal de todo el
Salterio, el libro de la alabanza, del
canto y de la liturgia de Israel.



El texto es de una sencillez y
transparencia admirables. Sólo
debemos dejarnos llevar por la
insistente invitación a alabar al
Señor: "Alabad al Señor (...), alabadlo
(...), alabadlo". Al inicio, Dios se
presenta en dos aspectos
fundamentales de su misterio. Es, sin
duda, trascendente, misterioso,
distinto de nuestro horizonte: su
morada real es el "templo" celestial,
su "fuerte firmamento", semejante a
una fortaleza inaccesible al hombre.
Y, a pesar de eso, está cerca de
nosotros: se halla presente en el
"templo" de Sión y actúa en la
historia a través de sus "obras
magníficas", que revelan y hacen
visible "su inmensa grandeza" (cf. vv.
1‑2).

2. Así, entre la tierra y el cielo se
establece casi un canal de
comunicación, en el que se
encuentran la acción del Señor y el
canto de alabanza de los fieles. La



liturgia une los dos santuarios, el
templo terreno y el cielo infinito,
Dios y el hombre, el tiempo y la
eternidad.

Durante la oración realizamos una
especie de ascensión hacia la luz
divina y, a la vez, experimentamos
un descenso de Dios, que se adapta a
nuestro límite para escucharnos y
hablarnos, para encontrarse con
nosotros y salvarnos. El salmista nos
impulsa inmediatamente a utilizar
un subsidio para nuestro encuentro
de oración: los instrumentos
musicales de la orquesta del templo
de Jerusalén, como son las
trompetas, las arpas, las cítaras, los
tambores, las flautas y los platillos
sonoros. También la procesión
formaba parte del ritual en Jerusalén
(cf. Sal 117,27). Esa misma invitación
se encuentra en el Salmo 46,8: "Tocad
con maestría".



3. Por tanto, es necesario descubrir y
vivir constantemente la belleza de la
oración y de la liturgia.

Hay que orar a Dios no sólo con
fórmulas teológicamente exactas,
sino también de modo hermoso y
digno.

A este respecto, la comunidad
cristiana debe hacer un examen de
conciencia para que la liturgia
recupere cada vez más la belleza de
la música y del canto. Es preciso
purificar el culto de impropiedades
de estilo, de formas de expresión
descuidadas, de músicas y textos
desaliñados, y poco acordes con la
grandeza del acto que se celebra.

Es significativa, a este propósito, la
exhortación de la carta a los Efesios a
evitar intemperancias y desenfrenos
para dejar espacio a la pureza de los
himnos litúrgicos: "No os
embriaguéis con vino, que es causa
de libertinaje; llenaos más bien del



Espíritu. Recitad entre vosotros
salmos, himnos y cánticos inspirados;
cantad y salmodiad en vuestro
corazón al Señor, dando gracias
continuamente y por todo a Dios
Padre, en nombre de nuestro Señor
Jesucristo" (Ef 5,18‑20).

4. El salmista termina invitando a la
alabanza a "todo ser vivo" (cf. Sal
150,5), literalmente a "todo soplo",
"todo respiro", expresión que en
hebreo designa a "todo ser que
alienta", especialmente "todo hombre
vivo" (cf. Dt 20,16; Jos 10,40; 11,11.
14). Por consiguiente, en la alabanza
divina está implicada, ante todo, la
criatura humana con su voz y su
corazón. Juntamente con ella son
convocados idealmente todos los
seres vivos, todas las criaturas en las
que hay un aliento de vida (cf. Gn
7,22), para que eleven su himno de
gratitud al Creador por el don de la
existencia.



En línea con esta invitación universal
se pondrá san Francisco con su
sugestivo Cántico del hermano sol, en
el que invita a alabar y bendecir al
Señor por todas las criaturas, reflejo
de su belleza y de su bondad (cf. 
Fuentes Franciscanas, 263).

5. En este canto deben participar de
modo especial todos los fieles, como
sugiere la carta a los Colosenses: "La
palabra de Cristo habite en vosotros
con toda su riqueza; instruíos y
amonestaos con toda sabiduría;
cantad agradecidos a Dios en
vuestros corazones con salmos,
himnos y cánticos inspirados" (Col
3,16).

A este respecto, san Agustín, en sus 
Exposiciones sobre los salmos, ve
simbolizados en los instrumentos
musicales a los santos que alaban a
Dios: "Vosotros, santos, sois la
trompeta, el salterio, el arpa, la
cítara, el tambor, el coro, las cuerdas



y el órgano, los platillos sonoros, que
emiten hermosos sonidos, es decir,
que suenan armoniosamente.
Vosotros sois todas estas cosas. Al
escuchar el salmo, no se ha de pensar
en cosas de escaso valor, en cosas
transitorias, ni en instrumentos
teatrales". En realidad, "todo espíritu
que alaba al Señor" es voz de canto a
Dios (Esposizioni sui Salmi,IV, Roma
1977, pp. 934‑935).

Por tanto, la música más sublime es
la que se eleva desde nuestros
corazones. Y precisamente esta
armonía es la que Dios espera
escuchar en nuestras liturgias.

SALMO 150

1 ¡Aleluya!

Alaben a Dios en su Santuario,

alábenlo en su poderoso firmamento;

2 alábenlo por su inmensa grandeza.



3 Alábenlo con toques de trompeta,

alábenlo con el arpa y la cítara;

4 alábenlo con tambores y danzas,

alábenlo con laudes y flautas.

5 Alábenlo con platillos sonoros,

alábenlo con platillos vibrantes,

6 ¡Que todos los seres vivientes

alaben al Señor!

¡Aleluya!

Baje a nosotros la bondad del
Señor. Miércoles 26 de marzo de
2003

Salmo 89

1. Los versículos que acaban de
resonar en nuestros oídos y en
nuestro corazón constituyen una
meditación sapiencial, que, sin
embargo, tiene también el tono de



una súplica. En efecto, el orante del
salmo 89 pone en el centro de su
oración uno de los temas más
estudiados por la filosofía, más
cantados por la poesía, más sentidos
por la experiencia de la humanidad
de todos los tiempos y de todas las
regiones de nuestro planeta: la
caducidad humana y el fluir del
tiempo.

Pensemos en ciertas páginas
inolvidables del libro de Job, en las
que se pondera nuestra fragilidad.
En efecto, somos como "los que
habitan casas de arcilla, fundadas en
el polvo. Se les aplasta como a una
polilla. De la noche a la mañana
quedan pulverizados. Para siempre
perecen sin advertirlo nadie" (Jb
4,19‑20). Nuestra vida en la tierra es
"como una sombra" (Jb 8,9). Job
confiesa también: "Mis días han sido
más veloces que un correo, se han
ido sin ver la dicha. Se han deslizado
lo mismo que canoas de junco, como



águila que cae sobre la presa" (Jb
9,25‑26).

2. Al inicio de su canto, que se
asemeja a una elegía (cf. Sal 89,2‑6),
el salmista opone con insistencia la
eternidad de Dios al tiempo efímero
del hombre. He aquí la declaración
más explícita: "Mil años en tu
presencia son un ayer que pasó, una
vela nocturna" (v. 4).

Como consecuencia del pecado
original, el hombre, por orden de
Dios, cae en el polvo del que había
sido sacado, como ya se afirma en el
relato del Génesis: "Eres polvo y al
polvo volverás" (Gn 3,19; cf. 2,7). El
Creador, que plasma en toda su
belleza y complejidad a la criatura
humana, es también quien "reduce el
hombre a polvo" (cf. Sal 89, 3). Y
"polvo", en el lenguaje bíblico, es
expresión simbólica también de la
muerte, de los infiernos, del silencio
del sepulcro.



3. En esta súplica es fuerte el sentido
del límite humano. Nuestra
existencia tiene la fragilidad de la
hierba que brota al alba;
inmediatamente oye el silbido de la
hoz, que la reduce a un montón de
heno. Muy pronto la lozanía de la
vida deja paso a la aridez de la
muerte (cf. Sal 89,5‑6; Is 40,6‑7; Jb
14,1‑2; Sal 102,14‑16).

Como acontece a menudo en el
Antiguo Testamento, el salmista
asocia el pecado a esa radical
debilidad: en nosotros hay finitud,
pero también culpabilidad. Por eso,
sobre nuestra existencia parece que
se ciernen también la ira y el juicio
del Señor: "¡Cómo nos ha consumido
tu cólera, y nos ha trastornado tu
indignación! Pusiste nuestras culpas
ante ti (...) y todos nuestros días
pasaron bajo tu cólera" (Sal 89,7‑9).

4. Al alba del nuevo día, la liturgia de
Laudes, con este salmo, disipa



nuestras ilusiones y nuestro orgullo.
La vida humana es limitada: "los
años de nuestra vida son setenta,
ochenta para los más robustos",
afirma el orante. Además, el paso de
las horas, de los días y de los meses
está marcado por "la fatiga y el
dolor" (cf. v. 10) e incluso los años
son como "un suspiro" (cf. v. 9).

He aquí, por tanto, la gran lección: el
Señor nos enseña a "contar nuestros
días" para que, aceptándolos con
sano realismo, "adquiramos un
corazón sensato" (v. 12). Pero el
orante pide a Dios algo más: que su
gracia sostenga y alegre nuestros
días, tan frágiles y marcados por la
prueba; que nos haga gustar el sabor
de la esperanza, aunque la ola del
tiempo parezca arrastrarnos. Sólo la
gracia del Señor puede dar
consistencia y perennidad a nuestras
acciones diarias: "Baje a nosotros la
bondad del Señor, nuestro Dios; haz
prosperar la obra de nuestras manos,



¡prospere la obra de nuestras
manos!" (v. 17).

Con la oración pedimos a Dios que
un rayo de la eternidad penetre en
nuestra breve vida y en nuestro
obrar. Con la presencia de la gracia
divina en nosotros, una luz brillará
en el fluir de los días, la miseria se
transformará en gloria y lo que
parece sin sentido cobrará
significado.

5. Concluyamos nuestra reflexión
sobre el salmo 89 cediendo la
palabra a la antigua tradición
cristiana, que comenta el Salterio
teniendo como telón de forno la
figura gloriosa de Cristo. Así, para el
escritor cristiano Orígenes, en su 
Tratado sobre los Salmos, que nos ha
llegado en la traducción latina de san
Jerónimo, la resurrección de Cristo es
la que nos da la posibilidad,
vislumbrada por el salmista, de que
"toda nuestra vida sea alegría y



júbilo" (cf. v. 14). Y esto porque la
Pascua de Cristo es la fuente de
nuestra vida más allá de la muerte:
"Después de alegrarnos por la
resurrección de nuestro Señor,
mediante la cual creemos que ya
hemos sido redimidos y que también
nosotros resucitaremos un día,
ahora, pasando con gozo los días que
nos queden de vida, nos alegramos
de esta confianza, y con himnos y
cánticos espirituales alabamos a Dios
por Jesucristo nuestro
Señor" (Orígenes‑Jerónimo, 74 omelie
sul libro dei Salmi, Milán 1993, p.
652).

SALMO 89

1 Oración de Moisés, hombre de Dios.

Señor, tú has sido nuestro refugio a
lo largo de las generaciones.

2 Antes que fueran engendradas las
montañas,



antes que nacieran la tierra y el
mundo,

desde siempre y para siempre, tú
eres Dios.

3 Tú haces que los hombres vuelvan
al polvo,

con sólo decirles: «Vuelvan, seres
humanos».

4 Porque mil años son ante tus ojos

como el día de ayer, que ya pasó,

como una vigilia de la noche.

5 Tú los arrebatas, y son como un
sueño,

como la hierba que brota de mañana:

6 por la mañana brota y florece,

y por la tarde se seca y se marchita.

7 ¡Estamos consumidos por tu ira



y consternados por tu indignación!

8 Pusiste nuestras culpas delante de
tus ojos,

y nuestros secretos a la luz de tu
mirada.

9 Nuestros días transcurren bajo el
peso de tu enojo,

y nuestros años se acaban como un
suspiro.

10 Nuestra vida dura apenas setenta
años,

y ochenta, si tenemos más vigor:

en su mayor parte son fatiga y
miseria,

porque pasan pronto, y nosotros nos
vamos.

11 ¿Quién puede conocer la violencia
de tu enojo



y ver el fondo de tu indignación?

12 Enséñanos a calcular nuestros
años,

para que nuestro corazón alcance la
sabiduría.

13 ¡Vuélvete, Señor! ¿Hasta
cuándo...?

Ten compasión de tus servidores.

14 Sácianos en seguida con tu amor,

y cantaremos felices toda nuestra
vida.

15 Alégranos por los días en que nos
afligiste,

por los años en que soportamos la
desgracia.

16 Que tu obra se manifieste a tus
servidores,



y que tu esplendor esté sobre tus
hijos.

17 Que descienda hasta nosotros la
bondad del Señor;

que el Señor, nuestro Dios, haga
prosperar la obra de nuestras manos.

Cántico al Dios vencedor y
salvador. Miércoles 2 de abril de
2003

Isaías 42,10‑16

1. Dentro del libro que lleva el
nombre del profeta Isaías los
estudiosos han descubierto la
presencia de diversas voces, puestas
todas bajo el patronato del gran
profeta que vivió en el siglo VIII a. C.
Es el caso del vigoroso himno de
alegría y de victoria que se acaba de
proclamar como parte de la liturgia
de Laudes de la cuarta semana. Los
exegetas lo atribuyen al "segundo
Isaías", un profeta que vivió en el



siglo VI a. C., en el tiempo del regreso
de los hebreos del exilio de
Babilonia. El himno comienza con
una invitación a "cantar al Señor un
cántico nuevo" (cf. Is 42,10),
precisamente como sucede en otros
salmos (cf. Sal 95,1 y 97,1).

La "novedad" del cántico a que invita
el profeta consiste ciertamente en
que se abre el horizonte de la
libertad, como cambio radical en la
historia de un pueblo que ha
experimentado la opresión y la
permanencia en tierra extranjera (cf.
Sal 136).

2. A menudo, la "novedad" en la
Biblia tiene el aspecto de una
realidad perfecta y definitiva. Es casi
el signo de que comienza una era de
plenitud salvífica que sella la
convulsa historia de la humanidad.
El cántico de Isaías presenta esta alta
tonalidad, que se adapta muy bien a
la oración cristiana.



La invitación a elevar al Señor un
"cántico nuevo" se dirige al mundo
en su totalidad, que incluye la tierra,
el mar, las islas, los desiertos y las
ciudades (cf. Is 42,10‑12). Todo el
espacio se ve involucrado hasta sus
últimos confines horizontales, que
abarcan también lo desconocido, y
con su dimensión vertical, que,
partiendo de la llanura desértica,
donde se encuentran las tribus
nómadas de Cadar (cf. Is 21,16‑17),
sube hasta los montes. Allá arriba se
puede situar la ciudad de Sela, que
muchos identifican con Petra, en el
territorio de los edomitas, una
ciudad construida entre los picos
rocosos.

A todos los habitantes de la tierra se
les invita a formar un inmenso coro
para aclamar al Señor con júbilo y
darle gloria.

3. Después de la solemne invitación
al canto (cf. vv. 10‑12), el profeta



introduce en escena al Señor,
representado como el Dios del Éxodo,
que liberó a su pueblo de la
esclavitud egipcia: "El Señor sale
como un héroe, (...) como un
guerrero" (v. 13). Siembra el terror
entre sus adversarios, que oprimen a
los demás y cometen injusticia.

También el cántico de Moisés, al
describir el paso del mar Rojo,
presenta al Señor como un
"guerrero" dispuesto a extender su
mano poderosa y aterrorizar a los
enemigos (cf. Ex 15,3‑8). Con el
regreso de los hebreos de la
deportación de Babilonia se va a
realizar un nuevo éxodo y los fieles
deben estar seguros de que la
historia no está a merced del hado,
del caos o de las potencias opresoras:
la última palabra la tiene el Dios
justo y fuerte. Ya cantaba el salmista:
"Auxílianos contra el enemigo, que la
ayuda del hombre es inútil" (Sal
59,13).



4. Una vez que ha entrado en escena,
el Señor habla y sus vehementes
palabras (cf. Is 42,14‑16) expresan
juicio y salvación. Comienza
recordando que "desde antiguo
guardó silencio", es decir, que no
intervino. El silencio divino a
menudo es motivo de perplejidad e
incluso de escándalo para el justo,
como lo atestigua la larga queja de
Job (cf. Jb 3,1‑26). Sin embargo, no se
trata de un silencio que implique
ausencia, como si la historia hubiera
quedado a merced de los perversos y
el Señor permaneciera indiferente e
impasible. En realidad, ese silencio
desemboca en una reacción
semejante al dolor de una mujer que
al dar a luz jadea, resuella y grita. Es
el juicio divino sobre el mal,
representado con imágenes de
aridez, destrucción y desierto (cf. v.
15), que tiene como meta un
desenlace vivo y fecundo.



En efecto, el Señor hace surgir un
mundo nuevo, una era de libertad y
salvación. A los ciegos se les abren
los ojos, para que gocen de la luz que
brilla. El camino resulta ágil y la
esperanza florece (cf. v. 16), haciendo
posible seguir confiando en Dios y en
su futuro de paz y felicidad.

5. Cada día el creyente debe saber
descubrir los signos de la acción
divina, incluso cuando se oculta tras
el fluir, aparentemente monótono y
sin meta, del tiempo. Como escribía
un estimado autor cristiano
moderno, "la tierra está impregnada
de un éxtasis cósmico: hay en ella
una realidad y una presencia eterna
que, sin embargo, normalmente
duerme bajo el velo de lo cotidiano.
La realidad eterna debe revelarse
ahora, como en una epifanía de Dios,
a través de todo lo que
existe" (Romano Guardini, Sapienza
dei Salmi, Brescia 1976, p. 52).



Descubrir, con los ojos de la fe, esta
presencia divina en el espacio y en el
tiempo, pero también en nosotros
mismos, es fuente de esperanza y
confianza, incluso cuando nuestro
corazón se halla turbado y sacudido,
"como se estremecen los árboles del
bosque por el viento" (Is 7,2). En
efecto, el Señor entra en escena para
regir y juzgar "al orbe con justicia, a
los pueblos con fidelidad" (Sal 95,13).

Isaías 42,10‑16

10 ¡Canten al Señor un canto nuevo,
alábenlo desde los confines de la
tierra; resuene el mar y todo lo que
hay en él, las costas lejanas y sus
habitantes!

11 ¡Que alcen la voz el desierto y sus
ciudades, los poblados donde habita
Quedar! ¡Griten de alegría los
habitantes de la Roca, aclamen desde
la cumbre de las montañas!



12 ¡Den gloria al Señor, proclamen su
alabanza en las costas lejanas!

13 El Señor irrumpe como un héroe,
se enardece como un guerrero; lanza
un grito de guerra, un alarido
estridente, se arroja como un héroe
contra sus enemigos:

14 «Yo permanecí callado mucho
tiempo, guardé silencio y me
contuve; ahora gimo como una
parturienta, me sofoco y estoy
jadeante.

15 Arrasaré montañas y colinas, y
secaré todo su verdor; convertiré los
ríos en tierra árida y secaré los
estanques.

16 Conduciré a los ciegos por un
camino que ignoran, los guiaré por
senderos desconocidos; cambiaré las
tinieblas en luz delante de ellos, y el
suelo escarpado en una llanura.
Estas son las cosas que haré, y no
dejaré de hacerlas.



Himno a Dios por sus maravillas.
Miércoles 9 de abril de 2003

Salmo 134

1. La liturgia de Laudes, que estamos
siguiendo en su desarrollo a través
de nuestras catequesis, nos propone
la primera parte del salmo 134, que
acaba de resonar en el canto de los
solistas. El texto revela una notable
serie de alusiones a otros pasajes
bíblicos y parece estar envuelto en
un clima pascual. No por nada la
tradición judaica ha unido este salmo
al sucesivo, el 135, considerando el
conjunto como "el granHallel", es
decir, la alabanza solemne y festiva
que es preciso elevar al Señor con
ocasión de la Pascua.

En efecto, este salmo pone
fuertemente de relieve el Éxodo, con
la mención de las "plagas" de Egipto
y con la evocación del ingreso en la
tierra prometida. Pero sigamos ahora
las etapas sucesivas, que el salmo 134



revela en el desarrollo de los doce
primeros versículos: es una reflexión
que queremos transformar en
oración.

2. Al inicio nos encontramos con la
característica invitación a la
alabanza, un elemento típico de los
himnos dirigidos al Señor en el
Salterio. La invitación a cantar el 
aleluya se dirige a los "siervos del
Señor" (v. 1), que en el original
hebreo se presentan "erguidos" en el
recinto sagrado del templo (cf. v. 2),
es decir, en la actitud ritual de la
oración (cf. Sal 133,1‑2).

Participan en la alabanza ante todo
los ministros del culto, sacerdotes y
levitas, que viven y actúan "en los
atrios de la casa de nuestro Dios" (Sal
134,2). Sin embargo, a estos "siervos
del Señor" se asocian idealmente
todos los fieles. En efecto,
inmediatamente después se hace
mención de la elección de todo Israel



para ser aliado y testigo del amor del
Señor: "Él se escogió a Jacob, a Israel
en posesión suya" (v. 4). Desde esta
perspectiva, se celebran dos
cualidades fundamentales de Dios: es
"bueno" y es "amable" (v. 3). El
vínculo que existe entre nosotros y el
Señor está marcado por el amor, por
la intimidad y por la adhesión
gozosa.

3. Después de la invitación a la
alabanza, el salmista prosigue con
una solemne profesión de fe, que
comienza con la expresión típica: "Yo
sé", es decir, yo reconozco, yo creo
(cf. v. 5). Son dos los artículos de fe
que proclama un solista en nombre
de todo el pueblo, reunido en
asamblea litúrgica. Ante todo se
ensalza la acción de Dios en todo el
universo: él es, por excelencia, el
Señor del cosmos: "El Señor todo lo
que quiere lo hace: en el cielo y en la
tierra" (v. 6). Domina incluso los
mares y los abismos, que son el



emblema del caos, de las energías
negativas, del límite y de la nada.

El Señor es también quien forma las
nubes, los rayos, la lluvia y los
vientos, recurriendo a sus "silos" (cf.
v. 7). En efecto, los antiguos
habitantes del Oriente Próximo
imaginaban que los agentes
climáticos se conservaban en
depósitos, semejantes a cofres
celestiales de los que Dios tomaba
para esparcirlos por la tierra.

4. El otro componente de la profesión
de fe se refiere a la historia de la
salvación. Al Dios creador se le
reconoce ahora como el Señor
redentor, evocando los
acontecimientos fundamentales de la
liberación de Israel de la esclavitud
de Egipto. El salmista cita, ante todo,
la "plaga" de los primogénitos (cf. Ex
12,29‑30), que resume todos los
"prodigios y signos" realizados por
Dios liberador durante la epopeya



del Éxodo (cf. Sal 134,8‑9).
Inmediatamente después se
recuerdan las clamorosas victorias
que permitieron a Israel superar las
dificultades y los obstáculos
encontrados en su camino (cf. vv.
10‑11). Por último, se perfila en el
horizonte la tierra prometida, que
Israel recibe "en heredad" del Señor
(v. 12).

Ahora bien, todos estos signos de
alianza, que se profesarán más
ampliamente en el salmo sucesivo, el
135, atestiguan la verdad
fundamental proclamada en el
primer mandamiento del Decálogo.
Dios es único y es persona que obra y
habla, ama y salva: "el Señor es
grande, nuestro dueño más que todos
los dioses" (v. 5; cf. Ex 20,2‑3;Sal 94,3).

5. Siguiendo la línea de esta
profesión de fe, también nosotros
elevamos nuestra alabanza a Dios. El
Papa san Clemente I, en su primera



Carta a los Corintios, nos dirige esta
invitación: "Fijemos nuestra mirada
en el Padre y Creador de todo el
universo y adhirámonos a los
magníficos y sobreabundantes dones
y beneficios de su paz. Mirémosle
con nuestra mente y contemplemos
con los ojos del alma su magnánimo
designio. Consideremos cuán
blandamente se porta con toda la
creación. Los cielos, movidos por su
disposición, le están sometidos en
paz. El día y la noche recorren la
carrera por él ordenada, sin que
mutuamente se impidan. El sol y la
luna y los coros de las estrellas giran,
conforme a su ordenación, en
armonía y sin transgresión alguna,
en torno a los límites por él
señalados. La tierra, germinando
conforme a su voluntad, produce a
sus debidos tiempos copiosísimo
sustento para hombres y fieras, y
para todos los animales que se
mueven sobre ella, sin que jamás se
rebele ni mude nada de cuanto fue



por él decretado" (19,2‑20,4: Padres
Apostólicos, BAC 1993, pp. 196‑197).
San Clemente I concluye afirmando:
"Todas estas cosas ordenó el grande
Artífice y Soberano de todo el
universo que se mantuvieran en paz
y concordia, derramando sobre todas
sus beneficios, y más copiosamente
sobre nosotros, que nos hemos
refugiado en sus misericordias por
medio de nuestro Señor Jesucristo. A
él sea la gloria y la grandeza por
eternidad de eternidades. Amén" (ib.,
p. 198).

SALMO 134

1 ¡Aleluya!

Alaben el nombre del Señor,

alábenlo, servidores del Señor,

2 los que están en la Casa del Señor,

en los atrios del Templo de nuestro
Dios.



3 Alaben al Señor, porque es bueno,

canten a su Nombre, porque es
amable;

4 porque el Señor eligió a Jacob,

a Israel, para que fuera su posesión.

5 Sí, yo sé que el Señor es grande,

nuestro Dios está sobre todos los
dioses.

6 el Señor hace todo lo que quiere en
el cielo y en la tierra,

en el mar y en los océanos.

7 Levanta las nubes desde el
horizonte,

con los relámpagos provoca la lluvia,

saca a los vientos de sus depósitos.

8 El hirió a los primogénitos de
Egipto,



tanto a los hombres como a los
animales:

9 realizó señales y prodigios

–en medio de ti, Egipto–

contra el Faraón y todos sus
ministros.,

10 Derrotó a muchas naciones

y mató a reyes poderosos:

11 a Sijón, rey de los amorreos,

a Og, rey de Basán,

y a todos los reyes de Canaán.

12 Y dio sus territorios en herencia,

en herencia a su pueblo, Israel.

13 Tu Nombre, Señor, permanece
para siempre,

y tu recuerdo, por todas las
generaciones:



14 porque el Señor defiende a su
pueblo

y se compadece de sus servidores.

15 Los ídolos de las naciones son
plata y oro,

obra de las manos de los hombres:

16 tienen boca, pero no hablan;

tienen ojos, pero no ven;

17 tienen orejas, pero no oyen,

y no hay aliento en su boca.

18 ¡Qué sean como ellos los que los
fabrican,

y también los que confían en ellos!

19 Pueblo de Israel, bendice al Señor;

familia de Aarón, bendice al Señor;

20 familia de Leví, bendice al Señor;



fieles del Señor, bendigan al Señor.

21 ¡Bendito sea el Señor desde Sión,

el que habita en Jerusalén!

¡Aleluya!

Propósitos de un príncipe justo.
Miércoles 30 de abril de 2003

Salmo 100

1. Después de las dos catequesis
dedicadas al significado de las
celebraciones pascuales,
reanudamos nuestra reflexión sobre
la liturgia de las Laudes. Para el
martes de la cuarta semana nos
propone el salmo 100, que acabamos
de escuchar.

Es una meditación que pinta el
retrato del político ideal, cuyo
modelo de vida debería ser el actuar
divino en el gobierno del mundo: un
actuar regido por una perfecta
integridad moral y por un enérgico



compromiso contra las injusticias.
Ese texto se vuelve a proponer ahora
como programa de vida para el fiel
que comienza su día de trabajo y de
relación con el prójimo. Es un
programa de "amor y justicia" (cf. v.
1), que se articula en dos grandes
líneas morales.

2. La primera se llama "senda de la
inocencia" y está orientada a exaltar
las opciones personales de vida,
realizadas "con rectitud de corazón",
es decir, con conciencia totalmente
recta (cf. v. 2).

Por una parte, se habla de modo
positivo de las grandes virtudes
morales que hacen luminosa la
"casa", es decir, la familia del justo
(cf. v. 2): la sabiduría, que ayuda a
comprender y juzgar bien; la
inocencia, que es pureza de corazón
y de vida; y, por último, la integridad
de la conciencia, que no tolera
componendas con el mal.



Por otra parte, el salmista introduce
un compromiso negativo. Se trata de
la lucha contra toda forma de
maldad e injusticia, para mantener
lejos de su casa y de sus opciones
cualquier perversión del orden
moral (cf. vv. 3‑4).

Como escribe san Basilio, gran Padre
de la Iglesia de Oriente, en su obra El
bautismo, "ni siquiera el placer de un
instante que contamina el
pensamiento debe turbar a quien se
ha configurado con Cristo en una
muerte semejante a la suya" (Opere
ascetiche, Turín 1980, p. 548).

3. La segunda línea se desarrolla en
la parte final del salmo (cf. vv. 5‑8) y
precisa la importancia de las
cualidades más típicamente públicas
y sociales. También en este caso se
enumeran los puntos esenciales de
una vida que quiere rechazar el mal
con rigor y firmeza.



Ante todo, la lucha contra la
calumnia y la difamación secreta, un
compromiso fundamental en una
sociedad de tradición oral, que
atribuía gran importancia a la
función de la palabra en las
relaciones interpersonales. El rey,
que ejerce también la función de
juez, anuncia que en esta lucha
empleará la más rigurosa severidad:
hará que perezca el calumniador (cf.
v. 5). Asimismo, se rechaza toda
arrogancia y soberbia; se evita la
compañía y el consejo de quienes
actúan siempre con engaño y
mentiras. Por último, el rey declara
el modo como quiere elegir a sus
"servidores" (cf. v. 6), es decir, a sus
ministros. Los escoge entre "los que
son leales". Quiere rodearse de gente
íntegra y evitar el contacto con
"quien comete fraudes" (cf. v. 7).

4. El último versículo del salmo es
particularmente enérgico. Puede
resultar chocante al lector cristiano,



porque anuncia un exterminio:
"Cada mañana haré callar a los
hombres malvados, para excluir de
la ciudad del Señor a todos los
malhechores" (v. 8). Sin embargo, es
importante recordar que quien habla
así no es una persona cualquiera,
sino el rey, responsable supremo de
la justicia en el país. Con esta frase
expresa de modo hiperbólico su
implacable compromiso de lucha
contra la criminalidad, un
compromiso necesario, que
comparte con todos los que tienen
responsabilidades en la gestión de la
administración pública.

Evidentemente, esta tarea de
justiciero no compete a cada
ciudadano. Por eso, si los fieles
quieren aplicarse a sí mismos la
frase del salmo, lo deben hacer en
sentido analógico, es decir,
decidiendo extirpar cada mañana de
su propio corazón y de su propia
conducta la hierba mala de la



corrupción y de la violencia, de la
perversión y de la maldad, así como
cualquier forma de egoísmo e
injusticia.

5. Concluyamos nuestra meditación
volviendo al versículo inicial del
salmo: "Voy a cantar el amor y la
justicia..." (v. 1). Un antiguo escritor
cristiano, Eusebio de Cesarea, en sus 
Comentarios a los Salmos, subraya la
primacía del amor sobre la justicia,
aunque esta sea también necesaria:
"Voy a cantar tu misericordia y tu
juicio, mostrando cómo actúas
habitualmente: no juzgas primero y
luego tienes misericordia, sino que
primero tienes misericordia y luego
juzgas, y con clemencia y
misericordia emites sentencia. Por
eso, yo mismo, ejerciendo
misericordia y juicio con respecto a
mi prójimo, me atrevo a cantar y
entonar salmos en tu honor. Así
pues, consciente de que es preciso
actuar así, conservo inmaculadas e



inocentes mis sendas, convencido de
que de este modo te agradarán mis
cantos y salmos por mis obras
buenas" (PG 23, 1241).

SALMO 100

1 De David. Salmo.

Celebraré con un canto la bondad y
la justicia:

a ti, Señor, te cantaré;

2 expondré con sensatez el camino
perfecto:

¿cuándo vendrás en mi ayuda?

Yo procedo con rectitud de corazón

en los asuntos de mi casa;

3 nunca pongo mis ojos

en cosas infames.

Detesto la conducta de los
descarriados



y no los cuento entre mis amigos;

4 la gente falsa se aparta de mí

y nunca apruebo al malvado.

5 Al que difama en secreto a su
prójimo

lo hago desaparecer;

al de mirada altiva y corazón
soberbio

no lo puedo soportar.

6 Pongo mis ojos en las personas
leales

para que estén cerca de mí;

el que va por el camino perfecto

es mi servidor.

7 No habita dentro de mi casa

el hombre traicionero;



la gente mentirosa

no puede permanecer delante de mi
vista.

8 Hago desaparecer día tras día

los malvados del país,

para extirpar de la Ciudad del Señor

a todos los que hacen el mal.

Oración de Azarías en el horno.
Miércoles 14 de mayo de 2003

Daniel 3,26‑29. 34‑41

1. El cántico que se acaba de
proclamar pertenece al texto griego
del libro de Daniel y se presenta como
súplica elevada al Señor con fervor y
sinceridad. Es la voz de Israel que
está sufriendo la dura prueba del
exilio y de la diáspora entre los
pueblos. En efecto, quien entona el
cántico es un judío, Azarías,
insertado en el horizonte babilónico



en tiempos del exilio de Israel,
después de la destrucción de
Jerusalén por obra del rey
Nabucodonosor.

Azarías, con otros dos fieles judíos,
está "en medio del fuego" (Dn 3, 25),
como un mártir dispuesto a afrontar
la muerte con tal de no traicionar su
conciencia y su fe. Fue condenado a
muerte por haberse negado a adorar
la estatua imperial.

2. Este cántico considera la
persecución como un castigo justo
con el que Dios purifica al pueblo
pecador: "Con verdad y justicia has
provocado todo esto —confiesa
Azarías— por nuestros pecados" (v.
28). Por tanto, se trata de una oración
penitencial, que no desemboca en el
desaliento o en el miedo, sino en la
esperanza.

Ciertamente, el punto de partida es
amargo, la desolación es grave, la
prueba es dura, el juicio divino sobre



el pecado es severo: "En este
momento no tenemos príncipes ni
profetas ni jefes; ni holocausto ni
sacrificios ni ofrendas ni incienso; ni
un sitio donde ofrecerte primicias,
para alcanzar misericordia" (v. 38). El
templo de Sión ha sido destruido y
parece que el Señor ya no habita en
medio de su pueblo

3. En la trágica situación del
presente, la esperanza busca su raíz
en el pasado, o sea, en las promesas
hechas a los padres. Así, se remonta
a Abraham, Isaac y Jacob (cf. v. 35), a
los cuales Dios había asegurado
bendición y fecundidad, tierra y
grandeza, vida y paz. Dios es fiel y no
dejará de cumplir sus promesas.
Aunque la justicia exige que Israel
sea castigado por sus culpas,
permanece la certeza de que la
misericordia y el perdón constituirán
la última palabra. Ya el profeta
Ezequiel refería estas palabras del
Señor: "¿Acaso me complazco yo en



la muerte del malvado (...) y no más
bien en que se convierta de su
conducta y viva? (...) Yo no me
complazco en la muerte de nadie" (Ez
18,23. 32). Ciertamente, Israel está en
un tiempo de humillación: "Ahora
somos los más pequeños de todos los
pueblos; hoy estamos humillados por
toda la tierra a causa de nuestros
pecados" (Dn 3,37). Sin embargo, lo
que espera no es la muerte, sino una
nueva vida, después de la
purificación.

4. El orante se acerca al Señor
ofreciéndole el sacrificio más valioso
y agradable: el "corazón contrito" y el
"espíritu humillado" (v. 39; cf. Sal
50,19). Es precisamente el centro de
la existencia, el yo renovado por la
prueba, lo que se ofrece a Dios, para
que lo acoja como signo de
conversión y consagración al bien.

Con esta disposición interior
desaparece el miedo, se acaban la



confusión y la vergüenza (cf. Dn
3,40), y el espíritu se abre a la
confianza en un futuro mejor,
cuando se cumplan las promesas
hechas a los padres.

La frase final de la súplica de
Azarías, tal como nos la propone la
liturgia, tiene una gran fuerza
emotiva y una profunda intensidad
espiritual: "Ahora te seguimos de
todo corazón, te respetamos y
buscamos tu rostro" (v. 41). Es un eco
de otro salmo: "Oigo en mi corazón:
"Buscad mi rostro". Tu rostro
buscaré, Señor" (Sal 26,8).

Ha llegado el momento en que
nuestros pasos ya no siguen los
caminos perversos del mal, los
senderos tortuosos y las sendas
torcidas (cf. Pr 2,15). Ahora ya
seguimos al Señor, impulsados por el
deseo de encontrar su rostro. Y su
rostro no está airado, sino lleno de
amor, como se ha revelado en el



padre misericordioso con respecto al
hijo pródigo (cf. Lc 15,11‑32).

5. Concluyamos nuestra reflexión
sobre el cántico de Azarías con la
oración compuesta por san Máximo
el Confesor en su Discurso ascético
(37‑39), donde toma como punto de
partida precisamente el texto del
profeta Daniel.

"Por tu nombre, Señor, no nos
abandones para siempre, no rompas
tu alianza y no alejes de nosotros tu
misericordia (cf. Dn 3,34‑35) por tu
piedad, oh Padre nuestro que estás
en los cielos, por la compasión de tu
Hijo unigénito y por la misericordia
de tu Santo Espíritu... No desoigas
nuestra súplica, oh Señor, y no nos
abandones para siempre. No
confiamos en nuestras obras de
justicia, sino en tu piedad, mediante
la cual conservas nuestro linaje... No
mires nuestra indignidad; antes bien,
ten compasión de nosotros según tu



gran piedad, y según la plenitud de
tu misericordia borra nuestros
pecados, para que sin condena nos
presentemos ante tu santa gloria y
seamos considerados dignos de la
protección de tu Hijo unigénito".

San Máximo concluye: "Sí, oh Señor,
Dios todopoderoso, escucha nuestra
súplica, pues no reconocemos a
ningún otro fuera de ti" (Umanità e
divinità di Cristo, Roma 1979, pp.
51‑52).

Daniel 3,26‑29. 34‑41

26 Bendito eres, Señor, Dios de
nuestros padres,

digno de alabanza y glorioso es tu
nombre.

27 Porque eres justo en cuanto has
hecho con nosotros

y todas tus obras son verdad,

28y rectos tus caminos,



y justos todos tus juicios.

29 Porque hemos pecado y cometido
iniquidad

apartándonos de ti, y en todo hemos
delinquido.

34 Por el honor de tu nombre,

no nos desampares para siempre,

no rompas tu alianza,

no apartes de nosotros tu
misericordia.

35 Por Abrahán, tu amigo;

por Isaac, tu siervo;

por Israel, tu consagrado;

36 a quienes prometiste

multiplicar su descendencia

como las estrellas del cielo,



como la arena de las playas marinas.

37 Pero ahora, Señor, somos el más
pequeño

de todos los pueblos;

hoy estamos humillados por toda la
tierra

a causa de nuestros pecados.

38 En este momento no tenemos
príncipes,

ni profetas, ni jefes;

ni holocausto, ni sacrificios,

ni ofrendas, ni incienso;

ni un sitio donde ofrecerte primicias,

para alcanzar misericordia.

39 Por eso, acepta nuestro corazón
contrito

y nuestro espíritu humilde,



como un holocausto de carneros y
toros

o una multitud de corderos cebados.

40 Que éste sea hoy nuestro
sacrificio,

y que sea agradable en tu presencia:

porque los que en ti confían

no quedan defraudados.

41 Ahora te seguimos de todo
corazón,

te respetamos y buscamos tu rostro.

Oración de un rey pidiendo la
victoria. Miércoles 21 de mayo de
2003

Salmo 143

1. Acabamos de escuchar la primera
parte del salmo 143. Tiene las
características de un himno real,



entretejido con otros textos bíblicos,
para dar vida a una nueva
composición de oración (cf. Sal 8,5;
17,8‑15; 32,2‑3; 38,6‑7). Quien habla,
en primera persona, es el mismo rey
davídico, que reconoce el origen
divino de sus éxitos.

El Señor es presentado con imágenes
marciales, según la antigua tradición
simbólica. En efecto, aparece como
un instructor militar (cf. Sal 143,1),
un alcázar inexpugnable, un escudo
protector, un triunfador (cf. v. 2). De
esta forma, se quiere exaltar la
personalidad de Dios, que se
compromete contra el mal de la
historia: no es un poder oscuro o una
especie de hado, ni un soberano
impasible e indiferente respecto de
las vicisitudes humanas. Las citas y
el tono de esta celebración divina
guardan relación con el himno de
David que se conserva en el salmo 17
y en el capítulo 22 del segundo libro
de Samuel.



2. Frente al poder divino, el rey judío
se reconoce frágil y débil, como lo
son todas las criaturas humanas.
Para expresar esta sensación, el
orante real recurre a dos frases
presentes en los salmos 8 y 38, y las
une, confiriéndoles una eficacia
nueva y más intensa: "Señor, ¿qué es
el hombre para que te fijes en él?,
¿qué los hijos de Adán para que
pienses en ellos? El hombre es igual
que un soplo; sus días, una sombra
que pasa" (vv. 3‑4). Aquí resalta la
firme convicción de que nosotros
somos inconsistentes, semejantes a
un soplo de viento, si no nos
conserva en la vida el Creador, el
cual, como dice Job, "tiene en su
mano el alma de todo ser viviente y
el soplo de toda carne de hombre" (Jb
12,10).

Sólo con el apoyo de Dios podemos
superar los peligros y las dificultades
que encontramos diariamente en
nuestra vida. Sólo contando con la



ayuda del cielo podremos
esforzarnos por caminar, como el
antiguo rey de Israel, hacia la
liberación de toda opresión.

3. La intervención divina se describe
con las tradicionales imágenes
cósmicas e históricas, con el fin de
ilustrar el señorío divino sobre el
universo y sobre las vicisitudes
humanas: los montes, que echan
humo en repentinas erupciones
volcánicas (cf. Sal 143,5); los rayos,
que parecen saetas lanzadas por el
Señor y dispuestas a destruir el mal
(cf. v. 6); y, por último, las "aguas
caudalosas", que, en el lenguaje
bíblico, son símbolo del caos, del mal
y de la nada, en una palabra, de las
presencias negativas dentro de la
historia (cf. v. 7). A estas imágenes
cósmicas se añaden otras de índole
histórica: son "los enemigos" (cf. v. 6),
los "extranjeros" (cf. v. 7), los que
dicen falsedades y los que juran en
falso, es decir, los idólatras (cf. v. 8)



Se trata de un modo muy concreto,
típicamente oriental, de representar
la maldad, las perversiones, la
opresión y la injusticia: realidades
tremendas de las que el Señor nos
libra, mientras vivimos en el mundo.

4. El salmo 143, que la Liturgia de las
Horas nos propone, concluye con un
breve himno de acción de gracias (cf.
vv. 9‑10). Brota de la certeza de que
Dios no nos abandonará en la lucha
contra el mal. Por eso, el orante
entona una melodía acompañándola
con su arpa de diez cuerdas, seguro
de que el Señor "da la victoria a los
reyes y salva a David, su siervo" (cf.
vv. 9‑10).

La palabra "consagrado" en hebreo
es "Mesías". Por eso, nos hallamos en
presencia de un salmo real, que se
transforma, ya en el uso litúrgico del
antiguo Israel, en un canto
mesiánico. Los cristianos lo
repetimos teniendo la mirada fija en



Cristo, que nos libra de todo mal y
nos sostiene en la lucha contra las
fuerzas ocultas del mal. En efecto,
"nuestra lucha no es contra la carne
y la sangre, sino contra los
principados, contra las potestades,
contra los dominadores de este
mundo tenebroso, contra los
espíritus del mal que están en las
alturas" (Ef 6,12).

5. Concluyamos, entonces, con una
consideración que nos sugiere san
Juan Casiano, monje de los siglos
IV‑V, que vivió en la Galia. En su obra
La encarnación del Señor, tomando
como punto de partida el versículo 5
de nuestro salmo ‑"Señor, inclina tu
cielo y desciende"‑, ve en estas
palabras la espera del ingreso de
Cristo en el mundo.

Y prosigue así: "El salmista suplicaba
que (...) el Señor se manifestara en la
carne, que apareciera visiblemente
en el mundo, que fuera elevado



visiblemente a la gloria (cf. 1 Tm 3,
16) y, finalmente, que los santos
pudieran ver, con los ojos del cuerpo,
todo lo que habían previsto en el
espíritu" (L'Incarnazione del Signore,
V, 13, Roma 1991, pp. 208‑209).
Precisamente esto es lo que todo
bautizado testimonia con la alegría
de la fe.

SALMO 143

1 Bendito sea el Señor, mi Roca,

el que adiestra mis brazos para el
combate

y mis manos para la lucha.

2 Él es mi bienhechor y mi fortaleza,

mi baluarte y mi libertador;

él es el escudo con que me resguardo,

y el que somete los pueblos a mis
pies.



3 Señor, ¿qué es el hombre para que
tú lo cuides,

y el ser humano, para que pienses en
él?

4 El hombre es semejante a un soplo,

y sus días son como una sombre
fugaz.

5 Inclina tu cielo, Señor, y desciende;

toca las montañas para que arrojen
humo.

6 Lanza un rayo y dispersa a tus
enemigos,

dispara tus flechas, y confúndelos.

7 Extiende tu mano desde lo alto,

y líbrame de las aguas caudalosas;

sálvame del poder de los extranjeros,

8 que dicen mentiras con la boca



y tienen las manos llenas de traición.

9 Dios mío, yo quiero cantarte un
canto nuevo

y tocar para ti con el arpa de diez
cuerdas,

10 porque tú das la victoria a los
reyes

y libras a David, tu servidor.

Líbrame de la espada maligna,

11 sálvame del poder de los
extranjeros,

que dicen mentiras con la boca

y tienen las manos llenas de traición.

12 Que nuestros hijos sean como
plantas,

florecientes en plena juventud;

que nuestras hijas se asemejen a
columnas,



esculpidas como las de un palacio.

13 Que nuestros graneros estén
repletos

con productos de todas las especies;

que nuestros rebaños se
reproduzcan a millares

en todas nuestras praderas.

14 Que nuestros bueyes estén bien
cargados,

que no haya brechas ni aberturas en
los muros

ni gritos de angustia en nuestras
plazas.

15 ¡Feliz el pueblo que tiene todo
esto,

feliz el pueblo cuyo Dios es el Señor!



Alabanza al Señor y petición de
auxilio. Miércoles 28 de mayo de
2003

Salmo 107

1. El salmo 107, que se nos ha
propuesto ahora, forma parte de la
secuencia de los salmos de la Liturgia
de Laudes, objeto de nuestras
catequesis. Presenta una
característica, a primera vista,
sorprendente. La composición no es
más que la fusión de dos fragmentos
de salmos anteriores: uno está
tomado del salmo 56 (vv. 8‑12) y el
otro, del salmo 59 (vv. 7‑14). El
primer fragmento tiene forma de
himno; el segundo, es una súplica,
pero con un oráculo divino que
infunde en el orante serenidad y
confianza.

Esta fusión da origen a una nueva
plegaria y este hecho resulta
ejemplar para nosotros. En realidad,
también la liturgia cristiana, a



menudo, funde pasajes bíblicos
diferentes, transformándolos en un
texto nuevo, destinado a iluminar
situaciones inéditas. Con todo,
permanece el vínculo con la base
originaria. En la práctica, el salmo
107 —aunque no es el único; basta
ver, por citar otro testimonio, el
salmo 143— muestra que ya Israel en
el Antiguo Testamento utilizaba de
nuevo y actualizaba la palabra de
Dios revelada.

2. El salmo que resulta de esa
combinación es, por tanto, algo más
que la simple suma o yuxtaposición
de los dos pasajes anteriores. En vez
de comenzar con una humilde
súplica, como el salmo 56,
"Misericordia, Dios mío,
misericordia" (v. 2), el nuevo salmo
comienza con un decidido anuncio
de alabanza a Dios: "Dios mío, mi
corazón está firme; para ti cantaré y
tocaré" (Sal 107,2). Esta alabanza
ocupa el lugar de la lamentación que



formaba el inicio del otro salmo (cf. 
Sal 59,1‑6), y se convierte así en la
base del oráculo divino sucesivo (cf. 
Sal 59,8‑10; Sal 107,8‑10) y de la
súplica que lo rodea (cf. Sal 59,7.
11‑14; Sal 107,7. 11‑14).

Esperanza y temor se funden y se
transforman en el contenido de la
nueva oración, totalmente orientada
a infundir confianza también en el
tiempo de la prueba que vive toda la
comunidad.

3. El salmo comienza, por
consiguiente, con un himno gozoso
de alabanza. Es un canto matutino
acompañado por el arpa y la cítara
(cf. Sal 107,3). El mensaje es muy
claro y se centra en la "bondad" y la
"verdad" divinas (cf. v. 5): en hebreo, 
hésed y 'emèt, son los términos
típicos para definir la fidelidad
amorosa del Señor a la alianza con
su pueblo. Sobre la base de esta
fidelidad, el pueblo está seguro de



que no se verá abandonado por Dios
en el abismo de la nada y de la
desesperación.

La relectura cristiana interpreta este
salmo de un modo particularmente
sugestivo. En el versículo 6, el
salmista celebra la gloria
trascendente de Dios: "Elévate —es
decir, sé exaltado— sobre el cielo,
Dios mío". Comentando este salmo,
Orígenes, el célebre escritor cristiano
del siglo III, remite a la frase de
Jesús: "Cuando seré exaltado de la
tierra, atraeré a todos a mí" (Jn
12,32), que se refiere a su crucifixión.
Tiene como resultado lo que afirma
el versículo sucesivo: "Para que se
salven tus predilectos" (Sal 107, 7).
Por eso, concluye Orígenes: "¡Qué
admirable significado! El motivo por
el cual el Señor es crucificado y
exaltado es que sus predilectos se
salven. (...) Se ha realizado lo que
hemos pedido: él ha sido exaltado y
nosotros hemos sido



salvados" (Origene‑Girolamo, 74
omelie sul libro dei Salmi, Milano
1993, p. 367).

4. Pasemos ahora a la segunda parte
del salmo 107, cita parcial del salmo
59, como hemos dicho. En la angustia
de Israel, que siente a Dios ausente y
distante ("Tú, oh Dios, nos has
rechazado": v. 12), se eleva la voz del
oráculo del Señor, que resuena en el
templo (cf. vv. 8‑10). En esta
revelación, Dios se presenta como
árbitro y señor de toda la Tierra
Santa, desde la ciudad de Siquén
hasta el valle de Sucot, en
Transjordania, desde las regiones
orientales de Galaad y Manasés hasta
las centro‑meridionales de Efraín y
Judá, llegando incluso a los
territorios vasallos pero extranjeros
de Moab, Edom y Filistea.

Con imágenes coloridas de ámbito
militar o de tipo jurídico se proclama
el señorío divino sobre la Tierra



prometida. Si el Señor reina, no
tenemos nada que temer: no estamos
a merced de las fuerzas oscuras del
hado o del caos. Siempre, incluso en
los momentos tenebrosos, hay un
proyecto superior que gobierna la
historia.

5. Esta fe enciende la llama de la
esperanza. De cualquier modo, Dios
señalará un camino de salida, es
decir, una "plaza fuerte" puesta en la
región de Idumea. Eso significa que,
a pesar de la prueba y del silencio,
Dios volverá a revelarse, a sostener y
guiar a su pueblo. Sólo de él puede
venir la ayuda decisiva y no de las
alianzas militares externas, es decir,
de la fuerza de las armas (cf. v. 13). Y
sólo con él se conseguirá la libertad y
se harán "proezas" (cf. v. 14).

Con san Jerónimo, recordemos la
última lección del salmista,
interpretada en clave cristiana:
"Nadie debe desesperarse en esta



vida. ¿Tienes a Cristo y tienes miedo?
Él será nuestra fuerza, él será
nuestro pan, él será nuestro
guía" (Breviarium in Psalmos, Ps.
CVII: PL 26, 1224).

SALMO 107

1 Canto. Salmo de David.

2 Mi corazón está firme, Dios mío,

mi corazón está firme.

Voy a cantar al son de instrumentos:

¡despierta, alma mía!

3 ¡Despierten, arpa y cítara,

para que yo despierte a la aurora!

4 Te alabaré en medio de los pueblos,
Señor,

te cantaré entre las naciones,

5 porque tu misericordia se eleva
hasta el cielo



y tu fidelidad hasta las nubes.

6 ¡Levántate, Dios, por encima del
cielo,

y que tu gloria cubra toda la tierra!

7 ¡Sálvanos con tu poder,
respóndenos,

para que se pongan a salvo tus
predilectos!

8 Dios habló desde su Santuario:

«Yo repartiré triunfalmente a Siquem

y distribuiré el valle de Sucot.

9 Mío es Galaad, Manasés me
pertenece,

Efraím es mi yelmo, mi cetro es Judá.

10 Moab es la vasija donde yo me
lavo;

plantaré mis sandalias en Edom



y cantaré victoria sobre Filistea».

11 ¿Quién me llevará hasta la ciudad
fortificada,

quién me conducirá hasta Edom,

12 si tú, oh Dios, nos has rechazado

y ya no sales con nuestro ejército?

13 Danos tu ayuda contra el
adversario,

porque es inútil el auxilio de los
hombres.

14 Con Dios alcanzaremos la victoria,

y él aplastará a nuestros enemigos.

Alegría del profeta ante la nueva
Jerusalén. Miércoles 18 de junio de
2003

Isaías 61,10‑11. 62,1‑5

1. El admirable cántico que nos ha
propuesto la Liturgia de Laudes, y



que se acaba de proclamar, comienza
como un Magníficat: "Desbordo de
gozo con el Señor, y me alegro con mi
Dios" (Is 61,10). El texto se halla
situado en la tercera parte del libro
del profeta Isaías, una sección que
según los estudiosos es de una época
más tardía, cuando Israel, al volver
del exilio en Babilonia (siglo VI a.C.),
reanudó su vida de pueblo libre en la
tierra de sus padres y reconstruyó
Jerusalén y el templo. No por nada la
ciudad santa, como veremos, ocupa
el centro del cántico, y el horizonte
que se está abriendo es luminoso y
lleno de esperanza.

2. El profeta inicia su canto
describiendo al pueblo renacido,
vestido con traje de gala, como una
pareja de novios ataviada para el
gran día de la celebración nupcial (cf.
v. 10). Inmediatamente después, se
evoca otro símbolo, expresión de
vida, de alegría y de novedad: el
brote de una planta (cf. v. 11).



Los profetas recurren a la imagen del
brote, con formas diversas, para
referirse al rey mesiánico (cf. Is 11,1;
53,2; Jr 23,5;Zc 3,8; 6,12). El Mesías es
un retoño fecundo que renueva al
mundo, y el profeta explica el sentido
profundo de esta vitalidad: "El Señor
hará brotar la justicia" (v. 11), por lo
cual la ciudad santa se convertirá en
un jardín de justicia, es decir, de
fidelidad y verdad, de derecho y
amor. Como decía poco antes el
profeta, "llamarás a tus murallas
"Salvación" y a tus puertas
"Alabanza"" (Is 60,18).

3. El profeta sigue clamando con
fuerza: el canto es incansable y
quiere aludir al renacimiento de
Jerusalén, ante la cual está a punto
de abrirse una nueva era (cf. Is 62,1).
La ciudad se presenta como una
novia a punto de celebrar su boda.

En la Biblia, el simbolismo nupcial,
que aparece con fuerza en este



pasaje (cf. vv. 4‑5), es una de las
imágenes más intensas para exaltar
el vínculo de intimidad y el pacto de
amor que existe entre el Señor y el
pueblo elegido. Su belleza, hecha de
"salvación", de "justicia" y de
"gloria" (cf. vv. 1‑2), será tan
admirable que podrá ser "una
magnífica corona en la mano del
Señor" (cf. v. 3).

El elemento decisivo será el cambio
de nombre, como sucede también en
nuestros días cuando una joven se
casa. Tomar un "nuevo nombre" (cf.
v. 2) significa casi asumir una nueva
identidad, emprender una misión,
cambiar radicalmente de vida (cf. Gn
32,25‑33).

4. El nuevo nombre que tomará la
esposa Jerusalén, destinada a
representar a todo el pueblo de Dios,
se ilustra mediante el contraste que
el profeta especifica: "Ya no te
llamarán "Abandonada", ni a tu



tierra, "Devastada"; a ti te llamarán
"Mi favorita" y a tu tierra
"Desposada"" (Is 62,4). Los nombres
que indicaban la situación anterior
de abandono y desolación, es decir,
la devastación de la ciudad por obra
de los babilonios y el drama del
exilio, son sustituidos ahora por
nombres de renacimiento, y son
términos de amor y ternura, de fiesta
y felicidad.

En este punto toda la atención se
concentra en el esposo. Y he aquí la
gran sorpresa: el Señor mismo asigna
a Sión el nuevo nombre nupcial. Es
estupenda, sobre todo, la declaración
final, que resume el hilo temático del
canto de amor que el pueblo ha
entonado: "Como un joven se casa
con su novia, así te desposa el que te
construyó; la alegría que encuentra
el marido con su esposa la
encontrará tu Dios contigo" (v. 5).



5. El canto no se refiere ya a las
bodas entre un rey y una reina, sino
que celebra el amor profundo que
une para siempre a Dios con
Jerusalén. En su esposa terrena, que
es la nación santa, el Señor
encuentra la misma felicidad que el
marido experimenta con su mujer
amada. En vez del Dios distante y
trascendente, justo juez, tenemos al
Dios cercano y enamorado. Este
simbolismo nupcial se encuentra
también en el Nuevo Testamento (cf. 
Ef 5,21‑32) y luego lo recogen y
desarrollan los Padres de la Iglesia.
Por ejemplo, san Ambrosio recuerda
que, desde esta perspectiva, "el
esposo es Cristo, la esposa es la
Iglesia, que es esposa por su amor y
virgen por su pureza
inmaculada" (Esposizione del Vangelo
secondo Luca: Opere esegetiche X/II,
Milán‑Roma 1978, p. 289).

Y, en otra de sus obras, prosigue: "La
Iglesia es hermosa. Por eso, el Verbo



de Dios le dice: "¡Toda hermosa eres,
amada mía, no hay tacha en ti!" (Ct
4,7), porque la culpa ha sido
borrada... Por tanto, el Señor Jesús
‑impulsado por el deseo de un amor
tan grande, por la belleza de sus
atavíos y por su gracia, dado que en
los que han sido purificados ya no
hay ninguna mancha de culpa‑ dice a
la Iglesia: "Ponme cual sello sobre tu
corazón, como un sello en tu
brazo" (Ct 8,6), es decir: estás
engalanada, alma mía, eres muy
bella, no te falta nada. "Ponme cual
sello sobre tu corazón", para que por
él tu fe brille en la plenitud del
sacramento. También tus obras
resplandezcan y muestren la imagen
de Dios, a imagen del cual has sido
hecha" (I misteri, nn. 49.41: Opere
dogmatiche, III, Milán‑Roma 1982,
pp. 156‑157).

Isaías 61,10‑11. 62,1‑5



Yo desbordo de alegría en el Señor,
mi alma se regocija en mi Dios.
Porque él me vistió con las
vestiduras de la salvación y me
envolvió con el manto de la justicia,
como un esposo que se ajusta la
diadema y como una esposa que se
adorna con sus joyas.

11 Porque así como la tierra da sus
brotes y un jardín hace germinar lo
sembrado, así el Señor hará
germinar la justicia y la alabanza
ante todas las naciones.

***

1 Por amor a Sión no me callaré, por
amor a Jerusalén no descansaré,
hasta que irrumpa su justicia como
una luz radiante y su salvación, como
una antorcha encendida.

2 Las naciones contemplarán tu
justicia y todos los reyes verán tu
gloria; y tú serás llamada con un



nombre nuevo, puesto por la boca
del Señor.

3 Serás una espléndida corona en la
mano del Señor, una diadema real en
las palmas de tu Dios.

4 No te dirán más «¡Abandonada!»,
sino que te llamarán «Mi deleite», y a
tu tierra «Desposada». Porque el
Señor pone en ti su deleite y tu tierra
tendrá un esposo.

5 Como un joven se casa con una
virgen, así te desposará el que te
reconstruye; y como la esposa es la
alegría de su esposo, así serás tú la
alegría de tu Dios.

Felicidad de los que esperan en
Dios. Miércoles 2 de julio de 2003

Salmo 145

1. El salmo 145, que acabamos de
escuchar, es un "aleluya", el primero
de los cinco con los que termina la



colección del Salterio. Ya la tradición
litúrgica judía usó este himno como
canto de alabanza por la mañana:
alcanza su culmen en la
proclamación de la soberanía de Dios
sobre la historia humana. En efecto,
al final del salmo se declara: "El
Señor reina eternamente" (v. 10).

De ello se sigue una verdad
consoladora: no estamos
abandonados a nosotros mismos; las
vicisitudes de nuestra vida no se
hallan bajo el dominio del caos o del
hado; los acontecimientos no
representan una mera sucesión de
actos sin sentido ni meta. A partir de
esta convicción se desarrolla una
auténtica profesión de fe en Dios,
celebrado con una especie de letanía,
en la que se proclaman sus atributos
de amor y bondad (cf. vv. 6‑9).

2. Dios es creador del cielo y de la
tierra; es custodio fiel del pacto que
lo vincula a su pueblo. Él es quien



hace justicia a los oprimidos, da pan
a los hambrientos y liberta a los
cautivos. Él es quien abre los ojos a
los ciegos, quien endereza a los que
ya se doblan, quien ama a los justos,
quien guarda a los peregrinos, quien
sustenta al huérfano y a la viuda. Él
es quien trastorna el camino de los
malvados y reina soberano sobre
todos los seres y de edad en edad.

Son doce afirmaciones teológicas
que, con su número perfecto, quieren
expresar la plenitud y la perfección
de la acción divina. El Señor no es un
soberano alejado de sus criaturas,
sino que está comprometido en su
historia, como Aquel que propugna
la justicia, actuando en favor de los
últimos, de las víctimas, de los
oprimidos, de los infelices.

3. Así, el hombre se encuentra ante
una opción radical entre dos
posibilidades opuestas: por un lado,
está la tentación de "confiar en los



poderosos" (cf. v. 3), adoptando sus
criterios inspirados en la maldad, en
el egoísmo y en el orgullo. En
realidad, se trata de un camino
resbaladizo y destinado al fracaso; es
"un sendero tortuoso y una senda
llena de revueltas" (Pr 2,15), que
tiene como meta la desesperación.

En efecto, el salmista nos recuerda
que el hombre es un ser frágil y
mortal, como dice el mismo vocablo 
'adam, que en hebreo se refiere a la
tierra, a la materia, al polvo. El
hombre —repite a menudo la Biblia
— es como un edificio que se
resquebraja (cf. Qo 12,1‑7), como una
telaraña que el viento puede romper
(cf. Jb 8, 14), como un hilo de hierba
verde por la mañana y seco por la
tarde (cf. Sal 89,5‑6; 102,15‑16).
Cuando la muerte cae sobre él, todos
sus planes perecen y él vuelve a
convertirse en polvo: "Exhala el
espíritu y vuelve al polvo; ese día
perecen sus planes" (Sal 145,4).



4. Ahora bien, ante el hombre se
presenta otra posibilidad, la que
pondera el salmista con una
bienaventuranza: "Bienaventurado
aquel a quien auxilia el Dios de
Jacob, el que espera en el Señor su
Dios" (v. 5). Es el camino de la
confianza en el Dios eterno y fiel. El 
amén, que es el verbo hebreo de la fe,
significa precisamente estar fundado
en la solidez inquebrantable del
Señor, en su eternidad, en su poder
infinito. Pero sobre todo significa
compartir sus opciones, que la
profesión de fe y alabanza, antes
descrita, ha puesto de relieve.

Es necesario vivir en la adhesión a la
voluntad divina, dar pan a los
hambrientos, visitar a los presos,
sostener y confortar a los enfermos,
defender y acoger a los extranjeros,
dedicarse a los pobres y a los
miserables. En la práctica, es el
mismo espíritu de las
Bienaventuranzas; es optar por la



propuesta de amor que nos salva
desde esta vida y que más tarde será
objeto de nuestro examen en el juicio
final, con el que se concluirá la
historia. Entonces seremos juzgados
sobre la decisión de servir a Cristo en
el hambriento, en el sediento, en el
forastero, en el desnudo, en el
enfermo y en el preso. "Cuanto
hicisteis a uno de estos hermanos
míos más pequeños, a mí me lo
hicisteis" (Mt 25,40): esto es lo que
dirá entonces el Señor.

5. Concluyamos nuestra meditación
del salmo 145 con una reflexión que
nos ofrece la sucesiva tradición
cristiana.

El gran escritor del siglo III Orígenes,
cuando llega al versículo 7 del salmo,
que dice: "El Señor da pan a los
hambrientos y liberta a los cautivos",
descubre en él una referencia
implícita a la Eucaristía: "Tenemos
hambre de Cristo, y él mismo nos



dará el pan del cielo. "Danos hoy
nuestro pan de cada día". Los que
hablan así, tienen hambre. Los que
sienten necesidad de pan, tienen
hambre". Y esta hambre queda
plenamente saciada por el
Sacramento eucarístico, en el que el
hombre se alimenta con el Cuerpo y
la Sangre de Cristo (cf.
Orígenes‑Jerónimo,74 omelie sul libro
dei Salmi, Milán 1993, pp. 526‑527).

SALMO 145

1 ¡Aleluya!

¡Alaba al Señor, alma mía!

2 Alabaré al Señor toda mi vida;

mientras yo exista, cantaré a mi Dios.

3 No confíen en los poderosos,

en simples mortales, que no pueden
salvar:

4 cuando expiran, vuelven al polvo,



y entonces se esfuman sus proyectos.

5 Feliz el que se apoya en el Dios de
Jacob

y pone su esperanza en el Señor, su
Dios:

6 él hizo el cielo y la tierra,

el mar y todo lo que hay en ellos.

El mantiene su fidelidad para
siempre,

7 hace justicia a los oprimidos

y da pan a los hambrientos.

El Señor libera a los cautivos,

8 abre los ojos de los ciegos

y endereza a los que están
encorvados.

9 El Señor protege a los extranjeros

y sustenta al huérfano y a la viuda;



8c el Señor ama a los justos

y entorpece el camino de los
malvados.

10 El Señor reina eternamente,

reina tu Dios, Sión,

a lo largo de las generaciones.

¡Aleluya!

Súplica ante la angustia. Miércoles
9 de julio de 2003

Salmo 142

1. Acaba de proclamarse el salmo
142, el último de los llamados
"salmos penitenciales" en el
septenario de súplicas distribuidas
en el Salterio (cf. Sal 6; 31; 37; 50; 101;
129 y 142). La tradición cristiana los
ha utilizado todos para implorar del
Señor el perdón de los pecados. El
texto en el que hoy queremos
reflexionar era particularmente



apreciado por san Pablo, que de él
dedujo la existencia de una
pecaminosidad radical en toda
criatura humana. "Señor, ningún
hombre vivo es inocente frente a
ti" (v. 2). El Apóstol toma esta frase
como base de su enseñanza sobre el
pecado y sobre la gracia (cf. Ga 2,16; 
Rm 3,20).

La Liturgia de Laudes nos propone
esta súplica como propósito de
fidelidad e invocación de ayuda
divina al comienzo de la jornada. En
efecto, el salmo nos hace decirle a
Dios: "En la mañana hazme escuchar
tu gracia, ya que confío en ti" (Sal
142,8).

2. El salmo inicia con una intensa e
insistente invocación dirigida a Dios,
fiel a las promesas de salvación
ofrecida al pueblo (cf. v. 1). El orante
reconoce que no tiene méritos en los
que apoyarse y, por eso, pide



humildemente a Dios que no se
comporte como juez (cf. v. 2).

Luego describe la situación
dramática, semejante a una pesadilla
mortal, en la que se está debatiendo:
el enemigo, que es la representación
del mal de la historia y del mundo, lo
ha empujado hasta el umbral de la
muerte. En efecto, se halla postrado
en el polvo de la tierra, que ya es una
imagen del sepulcro; y lo rodean las
tinieblas, que son la negación de la
luz, signo divino de vida; por último,
se refiere a "los muertos ya
olvidados" (v. 3), es decir, los que han
muerto para siempre, entre los
cuales le parece que ya está relegado.

3. La existencia misma del salmista
está destruida: ya le falta el aliento, y
su corazón le parece un pedazo de
hielo, incapaz de seguir latiendo (cf.
v. 4). Al fiel, postrado en tierra y
pisoteado, sólo le quedan libres las
manos, que se elevan hacia el cielo



en un gesto de invocación de ayuda y,
al mismo tiempo, de búsqueda de
apoyo (cf. v. 6). En efecto, su
pensamiento vuelve al pasado en que
Dios hacía prodigios (cf. v. 5).

Esta chispa de esperanza calienta el
hielo del sufrimiento y de la prueba,
en la que el orante se siente inmerso
y a punto de ser arrastrado (cf. v. 7).
De cualquier modo, la tensión sigue
siendo fuerte; pero en el horizonte
parece vislumbrarse un rayo de luz.
Así, pasamos a la otra parte del
salmo (cf. vv. 7‑11).

4. Esta parte comienza con una
nueva y apremiante invocación. El
fiel, al sentir que casi se le escapa la
vida, clama a Dios: "Escúchame
enseguida, Señor, que me falta el
aliento" (v. 7). Más aún, teme que
Dios haya escondido su rostro y se
haya alejado, abandonando y
dejando sola a su criatura.



La desaparición del rostro divino
hace que el hombre caiga en la
desolación, más aún, en la muerte
misma, porque el Señor es la fuente
de la vida. Precisamente en esta
especie de frontera extrema brota la
confianza en el Dios que no
abandona. El orante multiplica sus
invocaciones y las apoya con
declaraciones de confianza en el
Señor: "Ya que confío en ti (...), pues
levanto mi alma a ti (...), me refugio
en ti (...), tú eres mi Dios". Le pide
que lo salve de sus enemigos (cf. vv.
8‑10) y lo libre de la angustia (cf. v.
11), pero hace varias veces otra
súplica, que manifiesta una profunda
aspiración espiritual: "Enséñame a
cumplir tu voluntad, ya que tú eres
mi Dios" (v. 10; cf. vv. 8 y 10).
Debemos hacer nuestra esta
admirable súplica. Debemos
comprender que nuestro bien mayor
es la unión de nuestra voluntad con
la voluntad de nuestro Padre
celestial, porque sólo así podemos



recibir en nosotros todo su amor, que
nos lleva a la salvación y a la
plenitud de vida. Si no va
acompañada por un fuerte deseo de
docilidad a Dios, la confianza en él
no es auténtica.

El orante es consciente de ello y, por
eso, expresa ese deseo. Su oración es
una verdadera profesión de
confianza en Dios salvador, que
libera de la angustia y devuelve el
gusto de la vida, en nombre de su
"justicia", o sea, de su fidelidad
amorosa y salvífica (cf. v. 11). La
oración, que partió de una situación
muy angustiosa, desemboca en la
esperanza, la alegría y la luz, gracias
a una sincera adhesión a Dios y a su
voluntad, que es una voluntad de
amor. Esta es la fuerza de la oración,
generadora de vida y salvación.

5. San Gregorio Magno, en su
comentario a los siete salmos
penitenciales, contemplando la luz



de la mañana de la gracia (cf. v. 8),
describe así esa aurora de esperanza
y de alegría: "Es el día iluminado por
el sol verdadero que no tiene ocaso,
que las nubes no entenebrecen y la
niebla no oscurece (...). Cuando
aparezca Cristo, nuestra vida, y
comencemos a ver a Dios cara a cara,
entonces desaparecerá la oscuridad
de las tinieblas, se desvanecerá el
humo de la ignorancia y se disipará
la niebla de la tentación (...). Aquel
día será luminoso y espléndido,
preparado para todos los elegidos
por Aquel que nos ha liberado del
poder de las tinieblas y nos ha
conducido al reino de su Hijo amado.

"La mañana de aquel día es la
resurrección futura (...). En aquella
mañana brillará la felicidad de los
justos, aparecerá la gloria, habrá
júbilo, cuando Dios enjugue toda
lágrima de los ojos de los santos,
cuando la muerte sea destruida por
último, y cuando los justos



resplandezcan como el sol en el reino
del Padre.

"En aquella mañana el Señor hará
experimentar su misericordia (...),
diciendo: "Venid, benditos de mi
Padre" (Mt 25,34). Entonces se
manifestará la misericordia de Dios,
que la mente humana no puede
concebir en la vida presente. En
efecto, para los que lo aman el Señor
ha preparado "lo que ni el ojo vio, ni
el oído oyó, ni al corazón del hombre
llegó"" (PL 79, coll. 649‑650).

SALMO 142

1 Salmo de David.

Señor, escucha mi oración,

atiende a mi plegaria;

respóndeme, por tu fidelidad y tu
justicia.

2 No llames a juicio a tu servidor,



porque ningún ser viviente es justo
en tu presencia.

3 El enemigo me persiguió a muerte,

aplastó mi vida contra el suelo;

me introdujo en las tinieblas,

como a los muertos de hace muchos
años.

4 El aliento se extingue en mi
interior,

mi corazón desfallece en mi pecho.

5 Me acuerdo de los tiempos pasados,

medito todas tus acciones;

considero la obra de tus manos

6 y extiendo mis brazos hacia ti:

suspiro por ti como tierra reseca.

7 Respóndeme en seguida, Señor,



porque estoy sin aliento.

No me ocultes tu rostro,

para que yo no sea como los que
bajan a la fosa.

8 Que yo experimente tu amor por la
mañana,

porque confío en ti;

indícame el camino que debo seguir,

porque a ti elevo mi alma.

9 Líbrame, Señor, de mis enemigos,

porque me refugio en ti;

10 enséñame a hacer tu voluntad,

porque tú eres mi Dios.

Que tu espíritu bondadoso me
conduzca

por una tierra llana.



11 Por amor de tu Nombre, Señor,

consérvame la vida.

Por tu justicia, sácame del peligro;

12 por tu fidelidad, destruye a mi
enemigo;

aniquila a mis opresores,

porque yo soy tu servidor.

Consuelo y gozo para la ciudad
santa. Miércoles 16 de julio de 2003

Isaías 66

1. De la última página del libro de
Isaías está tomado el himno que
acabamos de escuchar, un cántico de
alegría en el que destaca la figura
materna de Jerusalén (cf. 66,11) y
luego la solicitud amorosa de Dios
mismo (cf. v. 13). Los estudiosos de la
Biblia creen que esta sección final,
abierta a un futuro espléndido y
festivo, es el testimonio de una voz



posterior, la de un profeta que
celebra el renacimiento de Israel tras
el paréntesis oscuro del exilio
babilónico. Por tanto, nos hallamos
en el siglo VI antes de Cristo, dos
siglos después de la misión de Isaías,
el gran profeta, bajo cuyo nombre
está puesta toda la obra inspirada.

Ahora seguiremos el ritmo gozoso de
este breve cántico, que comienza con
tres imperativos que son
precisamente una invitación a la
felicidad: "festejad", "gozad" y
"alegraos de su alegría" (v. 10). Es un
hilo luminoso que recorre a menudo
las últimas páginas del libro de
Isaías: los afligidos de Sión serán
consolados, coronados y ungidos con
el "aceite de gozo" (61, 3); el profeta
mismo "se goza en el Señor, exulta su
alma en Dios" (v. 10); "como se alegra
el esposo con la esposa, así se
alegrará" Dios con su pueblo (62, 5).
En la página anterior a la que ahora
es objeto de nuestro canto y de



nuestra oración, el Señor mismo
participa de la felicidad de Israel, que
está a punto de renacer como nación:
"Habrá gozo y alegría perpetua por lo
que voy a crear. Mirad, voy a
transformar a Jerusalén en alegría, y
a su pueblo en gozo; me regocijaré
por Jerusalén y me alegraré por mi
pueblo" (65,18‑19).

2. La fuente y la razón de este júbilo
interior se hallan en la vitalidad
recobrada de Jerusalén, renacida de
las cenizas de la ruina que se había
abatido sobre ella cuando el ejército
babilonio la destruyó. En efecto, se
habla de su "luto" (66,10), ya pasado.

Como sucede a menudo en diversas
culturas, la ciudad se representa con
imágenes femeninas, más aún,
maternas. Cuando una ciudad está
en paz, es semejante a un seno
protegido y seguro; más aún, es como
una madre que amamanta a sus hijos
con abundancia y ternura (cf. v. 11).



Desde esta perspectiva, la realidad
que la Biblia llama, con una
expresión femenina, "la hija de Sión",
es decir, Jerusalén, vuelve a ser una
ciudad‑madre que acoge, sacia y
deleita a sus hijos, es decir, a sus
habitantes. Sobre esta escena de vida
y ternura desciende la palabra del
Señor, que tiene el tono de una
bendición (cf. vv. 12‑14).

3. Dios recurre a otras imágenes
vinculadas a la fertilidad. En efecto,
habla de ríos y torrentes, es decir, de
aguas que simbolizan la vida, la
exuberancia de la vegetación, la
prosperidad de la tierra y de sus
habitantes (cf. v. 12). La prosperidad
de Jerusalén, su "paz" (shalom), don
generoso de Dios, asegurará a sus
niños una existencia rodeada de
ternura materna: "Llevarán en
brazos a sus criaturas y sobre las
rodillas las acariciarán" (v. 12), y esta
ternura materna será ternura de
Dios mismo: "Como una madre



consuela a su niño, así os consolaré
yo" (v. 13). De este modo, el Señor
utiliza la metáfora materna para
describir su amor a sus criaturas.

También antes, en el libro de Isaías,
se lee un pasaje que atribuye a Dios
una actitud materna: "¿Acaso olvida
una mujer a su niño de pecho, sin
compadecerse del hijo de sus
entrañas? Pues aunque ellas llegasen
a olvidar, yo no te olvido" (49,15). En
nuestro cántico, las palabras del
Señor dirigidas a Jerusalén terminan
por retomar el tema de la vitalidad
interior, expresado con otra imagen
de fertilidad y energía: la de un
prado florecido, imagen aplicada a
los huesos, para indicar el vigor del
cuerpo y de la existencia (cf. 66,14).

4. Al llegar a este punto, ante la
ciudad‑madre, es fácil extender
nuestra mirada para contemplar a la
Iglesia, virgen y madre fecunda.
Concluyamos nuestra meditación



sobre la Jerusalén renacida con una
reflexión de san Ambrosio, tomada
de su obra De virginibus: "La santa
Iglesia es inmaculada en su unión
marital: fecunda por sus partos, es
virgen por su castidad, aunque sea
madre por los hijos que engendra.
Por tanto, nacemos de una virgen,
que no ha concebido por obra de
hombre, sino por obra del Espíritu.
Así, nacemos de una virgen, que no
da a luz en medio de dolores físicos,
sino en medio del júbilo de los
ángeles. Nos alimenta una virgen, no
con la leche del cuerpo, sino con la 
leche que el Apóstol afirma haber
dado al pueblo de Dios porque no
podía soportar alimento sólido (cf. 
1Co 3,2).

"¿Qué mujer casada tiene más hijos
que la santa Iglesia? Es virgen por la
santidad que recibe en los
sacramentos y es madre de pueblos.
La Escritura atestigua también su
fecundidad, al decir: "son más los



hijos de la abandonada que los de la
casada" (Is 54,1; cf. Ga 4,27); nuestra
madre no tiene marido, pero tiene
esposo, porque tanto la Iglesia en los
pueblos como el alma en los
individuos ‑libres de cualquier
infidelidad, fecundas en la vida del
espíritu‑, sin faltar al pudor, se
desposan con el Verbo de Dios como
con un esposo eterno" (I, 31: SAEMO
14/1, pp. 132‑133).

Isaías 66

1 Así habla el Señor: El cielo es mi
trono y la tierra, el estrado de mis
pies. ¿Qué casa podrán edificarme
ustedes y dónde estará el lugar de mi
reposo?

2 Todo esto lo hizo mi mano y todo
me pertenece –oráculo del Señor–.
Aquel hacia quien vuelvo la mirada
es el pobre, de espíritu acongojado,
que se estremece ante mis palabras.



3 Se inmola un buey, y se mata a un
hombre, se sacrifica un cordero, y se
desnuca un perro, se presenta una
oblación, y se ofrece sangre de cerdo,
se quema un memorial de incienso, y
se bendice una iniquidad. Porque
ellos han elegido sus propios
caminos y se complacen en sus
ídolos,

4 también yo elegiré sus desgracias y
les enviaré lo que más temen. Yo
llamé, y nadie respondió, hablé, y
ellos no escucharon, sino que
hicieron lo que me desagrada y
eligieron lo que yo no quiero.

5 ¡Escuchen la palabra del Señor,
ustedes que se estremecen ante su
palabra! Dicen sus hermanos, los que
tienen odio contra ustedes y los
rechazan a causa de mi Nombre:
«Que el Señor manifieste su gloria,
así veremos la alegría de ustedes».
Pero son ellos los que se
avergonzarán.



6 Una voz retumba desde la ciudad,
una voz sale del Templo: es la voz del
Señor que retribuye a sus enemigos.

7 Antes de las contracciones, ella dio
a luz; antes de que le llegaran los
dolores, dio a luz un hijo varón.

8 ¿Quién oyó jamás algo semejante,
quién ha visto una cosa igual? ¿Se da
a luz un país en un solo día? ¿Se hace
nacer una nación de una sola vez?
Pero Sión, apenas sintió los dolores,
ha dado a luz a sus hijos.

9 ¿Acaso yo abriré la matriz y no
haré dar a luz?, dice el Señor ¿Acaso
la voy a cerrar, yo que hago nacer?,
dice tu Dios.

10 ¡Alégrense con Jerusalén y
regocíjense a causa de ella, todos los
que la aman! ¡Compartan su mismo
gozo los que estaban de duelo por
ella,



11 para ser amamantados y saciarse
en sus pechos consoladores, para
gustar las delicias de sus senos
gloriosos!

12 Porque así habla el Señor: Yo haré
correr hacia ella la prosperidad
como un río, y la riqueza de las
naciones como un torrente que se
desborda. Sus niños de pecho serán
llevados en brazos y acariciados
sobre las rodillas.

13 Como un hombre es consolado
por su madre, así yo los consolaré a
ustedes, y ustedes serán consolados
en Jerusalén.

14 Al ver esto, se llenarán de gozo, y
sus huesos florecerán como la
hierba. La mano del Señor se
manifestará a sus servidores, y a sus
enemigos, su indignación.

15 Porque ya viene el Señor en
medio del fuego –sus carros son
como un torbellino– para descargar



su ira con furor y sus amenazas con
las llamas del fuego.

16 Porque el Señor entra en juicio
con todos los vivientes por el fuego y
por su espada, y serán numerosas las
víctimas del Señor.

17 Los que santifican y se purifican
para entrar en los jardines, detrás de
uno que va en el medio; los que
comen carne de cerdo, animales
inmundos y ratas, serán aniquilados
todos juntos –oráculo del Señor– con
sus obras y sus pensamientos.

18 Entonces, yo mismo vendré a
reunir a todas las naciones y a todas
las lenguas, y ellas vendrán y verán
mi gloria.

19 Yo les daré una señal, y a algunos
de sus sobrevivientes los enviaré a
las naciones: a Tarsis, Put, Lud,
Mésec, Ros, Tubal y Javán, a las
costas lejanas que no han oído
hablar de mí ni han visto mi gloria. Y



ellos anunciarán mi gloria a las
naciones.

20 Ellos traerán a todos los hermanos
de ustedes, como una ofrenda al
Señor, hasta mi Montaña santa de
Jerusalén. Los traerán en caballos,
carros y literas, a lomo de mulas o en
dromedarios –dice el Señor– como
los israelitas llevan la ofrenda a la
Casa del Señor en un recipiente puro.

21 Y también de entre ellos tomaré
sacerdotes y levitas, dice el Señor.

22 Porque así como permanecen
delante de mí el cielo nuevo y la
tierra nueva que yo haré –oráculo
del Señor–, así permanecerán la raza
y el nombre de ustedes.

23 De luna nueva en luna nueva y de
sábado en sábado, todos vendrán a
postrarse delante de mí, dice el
Señor.



24 Y al salir, se verán los despojos de
los hombres que se han rebelado
contra mí, porque su gusano no
morirá, su fuego no se extinguirá y
serán algo horrible para todos los
vivientes.

Poder y bondad del Señor.
Miércoles 23 de julio de 2003

Salmo 147

1. El salmo que se acaba de cantar es
la primera parte de una composición
que comprende también el salmo
siguiente —el 147— y que en el
original hebreo ha conservado su
unidad. En la antigua traducción
griega y en la latina el canto fue
dividido en dos salmos distintos.

El salmo comienza con una
invitación a alabar a Dios; luego
enumera una larga lista de motivos
para la alabanza, todos ellos
expresados en presente. Se trata de
actividades de Dios consideradas



como características y siempre
actuales; sin embargo, son de muy
diversos tipos: algunas atañen a las
intervenciones de Dios en la
existencia humana (cf. Sal 146,3. 6.
11) y en particular en favor de
Jerusalén y de Israel (cf. v. 2); otras se
refieren a toda la creación (cf. v. 4) y
más especialmente a la tierra, con su
vegetación, y a los animales (cf. vv.
8‑9).

Cuando explica, al final, en quiénes
se complace el Señor, el salmo nos
invita a una actitud doble: de temor
religioso y de confianza (cf. v. 11). No
estamos abandonados a nosotros
mismos o a las energías cósmicas,
sino que nos encontramos siempre
en las manos del Señor para su
proyecto de salvación.

2. Después de la festiva invitación a
la alabanza (cf. v. 1), el salmo se
desarrolla en dos movimientos
poéticos y espirituales. En el primero



(cf. vv. 2‑6) se introduce ante todo la
acción histórica de Dios, con la
imagen de un constructor que está
reconstruyendo Jerusalén, la cual ha
recuperado la vida tras el destierro
de Babilonia (cf. v. 2). Pero este gran
artífice, que es el Señor, se muestra
también como un padre que desea
sanar las heridas interiores y físicas
presentes en su pueblo humillado y
oprimido (cf. v. 3).

Demos la palabra a san Agustín, el
cual, en la Exposición sobre el salmo
146, que pronunció en Cartago en el
año 412, comentando la frase: "El
Señor sana los corazones
destrozados", explicaba: "El que no
destroza el corazón no es sanado...
¿Quiénes son los que destrozan el
corazón? Los humildes. ¿Y los que no
lo destrozan? Los soberbios. En
cualquier caso, el corazón destrozado
es sanado, y el corazón hinchado de
orgullo es humillado. Más aún,
probablemente, si es humillado es



precisamente para que, una vez
destrozado, pueda ser enderezado y
así pueda ser curado. (...) "Él sana los
corazones destrozados, venda sus
heridas". (...) En otras palabras, sana
a los humildes de corazón, a los que
confiesan sus culpas, a los que hacen
penitencia, a los que se juzgan con
severidad para poder experimentar
su misericordia. Es a esos a quienes
sana. Con todo, la salud perfecta sólo
se logrará al final del actual estado
mortal, cuando nuestro ser
corruptible se haya revestido de
incorruptibilidad y nuestro ser
mortal se haya revestido de
inmortalidad" (5‑8: Esposizioni sui
Salmi, IV, Roma 1977, pp. 772‑779).

3. Ahora bien, la obra de Dios no se
manifiesta solamente sanando a su
pueblo de sus sufrimientos. Él, que
rodea de ternura y solicitud a los
pobres, se presenta como juez severo
con respecto a los malvados (cf. v. 6).
El Señor de la historia no es



indiferente ante el atropello de los
prepotentes, que se creen los únicos
árbitros de las vicisitudes humanas:
Dios humilla hasta el polvo a los que
desafían al cielo con su soberbia (cf. 
1S 2,7‑8; Lc 1,51‑53).

Con todo, la acción de Dios no se
agota en su señorío sobre la historia;
él es igualmente el rey de la creación;
el universo entero responde a su
llamada de Creador. Él no sólo puede
contar el inmenso número de las
estrellas; también es capaz de dar a
cada una de ellas un nombre,
definiendo así su naturaleza y sus
características (cf. Sal 146,4).

Ya el profeta Isaías cantaba: "Alzad a
lo alto los ojos y ved: ¿quién ha
creado los astros? El que hace salir
por orden al ejército celeste, y a cada
estrella la llama por su nombre" (Is
40,26). Así pues, los "ejércitos" del
Señor son las estrellas. El profeta
Baruc proseguía así: "Brillan los



astros en su puesto de guardia llenos
de alegría; los llama él y dicen: "¡Aquí
estamos!", y brillan alegres para su
Hacedor" (Ba 3,34‑35).

4. Después de una nueva invitación,
gozosa, a la alabanza (cf. Sal 146,7),
comienza el segundo movimiento del
salmo 146 (cf. vv. 7‑11). Se refiere
también a la acción creadora de Dios
en el cosmos. En un paisaje a
menudo árido como el oriental, el
primer signo de amor divino es la
lluvia, que fecunda la tierra (cf. v. 8).
De este modo el Creador prepara una
mesa para los animales. Más aún, se
preocupa de dar alimento también a
los pequeños seres vivos, como las
crías de cuervo que graznan de
hambre (cf. v. 9). Jesús nos invitará a
mirar "las aves del cielo: no siembran
ni cosechan, ni recogen en graneros;
y vuestro Padre celestial las
alimenta" (Mt 6,26; cf. también Lc
12,24, que alude explícitamente a los
"cuervos").



Pero, una vez más, la atención se
desplaza de la creación a la
existencia humana. Así, el salmo
concluye mostrando al Señor que se
inclina sobre los justos y humildes
(cf. Sal 146,10‑11), como ya se había
declarado en la primera parte del
himno (cf. v. 6). Mediante dos
símbolos de poder, el caballo y los
jarretes del hombre, se delinea la
actitud divina que no se deja
conquistar o atemorizar por la
fuerza. Una vez más, la lógica del
Señor ignora el orgullo y la
arrogancia del poder, y se pone de
parte de sus fieles, de los que
"confían en su misericordia" (v. 11), o
sea, de los que abandonan en manos
de Dios sus obras y sus
pensamientos, sus proyectos y su
misma vida diaria.

Entre estos debe situarse también el
orante, fundando su esperanza en la
misericordia del Señor, con la
certeza de que se verá envuelto por



el manto del amor divino: "Los ojos
del Señor están puestos en sus fieles,
en los que esperan en su
misericordia, para librar su vida de
la muerte y reanimarlos en tiempo
de hambre. (...) Con él se alegra
nuestro corazón; confiamos en su
santo nombre" (Sal 32,18‑19. 21).

SALMO 147

1 ¡Aleluya!

¡Qué bueno es cantar a nuestro Dios,

qué agradable y merecida es su
alabanza!

2 El Señor reconstruye a Jerusalén

y congrega a los dispersos de Israel;

3 sana a los que están afligidos

y les venda las heridas.

4 Él cuenta el número de las estrellas



y llama a cada una por su nombre:

5 nuestro Señor es grande y
poderoso,

su inteligencia no tiene medida.

6 El Señor eleva a los oprimidos

y humilla a los malvados hasta el
polvo.

7 Respondan al Señor dándole
gracias,

toquen la cítara para nuestro Dios.

8 El cubre el cielo de nubes

y provee de lluvia a la tierra;

hace brotar la hierba en las
montañas

y las plantas para provecho del
hombre;

9 dispensa su alimento al ganado,



y a los pichones de cuervo que
claman a él.

10 No le agrada el vigor de los
caballos

ni valora los músculos del hombre:

11 el Señor ama a los que lo temen

y a los que esperan en su
misericordia.

12 ¡Glorifica al Señor, Jerusalén,

alaba a tu Dios, Sión!

13 El reforzó los cerrojos de tus
puertas

y bendijo a tus hijos dentro de ti;

14 él asegura la paz en tus fronteras

y te sacia con lo mejor del trigo.

15 Envía su mensaje a la tierra,

su palabra corre velozmente;



16 reparte la nieve como lana

y esparce la escarcha como ceniza.

17 El arroja su hielo como migas,

y las aguas se congelan por el frío;

18 da una orden y se derriten,

hace soplar su viento y corren las
aguas.

19 Revela su palabra a Jacob,

sus preceptos y mandatos a Israel:

20 a ningún otro pueblo trató así

ni le dio a conocer sus
mandamientos.

¡Aleluya!

Misericordia, Dios mío. Miércoles
30 de julio de 2003

Salmo 50



1. Esta es la cuarta vez que, durante
nuestras reflexiones sobre la liturgia
de Laudes, escuchamos la
proclamación del salmo 50, el célebre
Miserere, pues se propone todos los
viernes, para que se convierta en un
oasis de meditación, donde se pueda
descubrir el mal que anida en la
conciencia e implorar del Señor la
purificación y el perdón. En efecto,
como confiesa el salmista en otra
súplica, "ningún hombre vivo es
inocente frente a ti" (Sal 142,2). En el 
libro de Job se lee: "¿Cómo un
hombre será justo ante Dios?, ¿cómo
será puro el nacido de mujer? Si ni la
luna misma tiene brillo, ni las
estrellas son puras a sus ojos, ¡cuánto
menos un hombre, esa gusanera, un
hijo de hombre, ese gusano!" (Jb
25,4‑6).

Frases fuertes y dramáticas, que
quieren mostrar con toda su seriedad
y gravedad el límite y la fragilidad de
la criatura humana, su capacidad



perversa de sembrar mal y violencia,
impureza y mentira. Sin embargo, el
mensaje de esperanza del Miserere,
que el Salterio pone en labios de
David, pecador convertido, es este:
Dios puede "borrar, lavar y limpiar"
la culpa confesada con corazón
contrito (cf. Sal 50,2‑3). Dice el Señor
por boca de Isaías: "Aunque fueren
vuestros pecados como la grana,
como la nieve blanquearán. Y
aunque fueren rojos como la
púrpura, como la lana quedarán" (Is
1,18).

2. Esta vez reflexionaremos
brevemente en el final del salmo 50,
un final lleno de esperanza, porque
el orante es consciente de que ha
sido perdonado por Dios (cf. vv.
17‑21). Sus labios ya están a punto de
proclamar al mundo la alabanza del
Señor, atestiguando de este modo la
alegría que experimenta el alma
purificada del mal y, por eso,



liberada del remordimiento (cf. v.
17).

El orante testimonia de modo claro
otra convicción, remitiéndose a la
enseñanza constante de los profetas
(cf. Is 1,10‑17; Am 5,21‑25; Os 6,6): el
sacrificio más agradable que sube al
Señor como perfume y suave
fragancia (cf. Gn 8,21) no es el
holocausto de novillos y corderos,
sino, más bien, el "corazón
quebrantado y humillado" (Sal
50,19).

La Imitación de Cristo, libro tan
apreciado por la tradición espiritual
cristiana, repite la misma afirmación
del salmista: "La humilde contrición
de los pecados es para ti el sacrificio
agradable, un perfume mucho más
suave que el humo del incienso... Allí
se purifica y se lava toda
iniquidad" (III, 52,4).

3. El salmo concluye de modo
inesperado con una perspectiva



completamente diversa, que parece
incluso contradictoria (cf. vv. 20‑21).
De la última súplica de un pecador,
se pasa a una oración por la
reconstrucción de toda la ciudad de
Jerusalén, lo cual nos hace
remontarnos de la época de David a
la de la destrucción de la ciudad,
varios siglos después. Por otra parte,
tras expresar en el versículo 18 que a
Dios no le complacen las
inmolaciones de animales, el salmo
anuncia en el versículo 21 que el
Señor aceptará esas inmolaciones.

Es evidente que este pasaje final es
una añadidura posterior, hecha en el
tiempo del exilio, que, de alguna
manera, quiere corregir o al menos
completar la perspectiva del salmo
davídico. Y lo hace en dos puntos:
por una parte, no se quería que todo
el salmo se limitara a una oración
individual; era necesario pensar
también en la triste situación de toda
la ciudad. Por otra, se quería matizar



el valor del rechazo divino de los
sacrificios rituales; ese rechazo no
podía ser ni completo ni definitivo,
porque se trataba de un culto
prescrito por Dios mismo en la 
Torah. Quien completó el salmo tuvo
una intuición acertada: comprendió
la necesidad en que se encuentran
los pecadores, la necesidad de una
mediación sacrificial. Los pecadores
no pueden purificarse por sí mismos;
no bastan los buenos sentimientos.
Hace falta una mediación externa
eficaz. El Nuevo Testamento revelará
el sentido pleno de esa intuición,
mostrando que, con la ofrenda de su
vida, Cristo llevó a cabo una
mediación sacrificial perfecta.

4. En sus Homilías sobre Ezequiel, san
Gregorio Magno captó muy bien la
diferencia de perspectiva que existe
entre los versículos 19 y 21 del 
Miserere. Propone una
interpretación que también nosotros
podemos aceptar, concluyendo así



nuestra reflexión. San Gregorio
aplica el versículo 19, que habla de
espíritu contrito, a la existencia
terrena de la Iglesia, y el versículo 21,
que habla de holocausto, a la Iglesia
en el cielo.

He aquí las palabras de ese gran
Pontífice: "La santa Iglesia tiene dos
vidas: una que vive en el tiempo y la
otra que recibe en la eternidad; una
en la que sufre en la tierra y la otra
que recibe como recompensa en el
cielo; una con la que hace méritos y
la otra en la que ya goza de los
méritos obtenidos. Y en ambas vidas
ofrece el sacrificio: aquí, el sacrificio
de la compunción, y en el cielo, el
sacrificio de alabanza. Del primer
sacrificio se dice: "Mi sacrificio es un
espíritu quebrantado" (Sal 50,19); del
segundo está escrito: "Entonces
aceptarás los sacrificios rituales,
ofrendas y holocaustos" (Sal 50,21).
(...) En ambos se ofrece carne, porque
aquí la oblación de la carne es la



mortificación del cuerpo, mientras
que en el cielo la oblación de la carne
es la gloria de la resurrección en la
alabanza a Dios. En el cielo se
ofrecerá la carne como en
holocausto, cuando, transformada en
la incorruptibilidad eterna, ya no
habrá ningún conflicto y nada
mortal, porque perdurará íntegra,
encendida de amor a él, en la
alabanza sin fin" (Omelie su Ezechiele
2, Roma 1993, p. 271).

SALMO 50

1 Del maestro de coro. Salmo de
David.

2 Cuando el profeta Natán lo visitó,
después que aquel se había unido a
Betsabé.

3 ¡Ten piedad de mí, oh Dios, por tu
bondad,

por tu gran compasión, borra mis
faltas!



4 ¡Lávame totalmente de mi culpa

y purifícame de mi pecado!

5 Porque yo reconozco mis faltas

y mi pecado está siempre ante mí.

6 Contra ti, contra ti solo pequé

e hice lo que es malo a tus ojos.

Por eso, será justa tu sentencia

y tu juicio será irreprochable;

7 yo soy culpable desde que nací;

pecador me concibió mi madre.

8 Tú amas la sinceridad del corazón

y me enseñas la sabiduría en mi
interior.

9 Purifícame con el hisopo y quedaré
limpio;



lávame, y quedaré más blanco que la
nieve.

10 Anúnciame el gozo y la alegría:

que se alegren los huesos
quebrantados.

11 Aparta tu vista de mis pecados

y borra todas mis culpas.

12 Crea en mí, Dios mío, un corazón
puro,

y renueva la firmeza de mi espíritu.

13 No me arrojes lejos de tu
presencia

ni retires de mí tu santo espíritu.

14 Devuélveme la alegría de tu
salvación,

que tu espíritu generoso me
sostenga:



15 yo enseñaré tu camino a los
impíos

y los pecadores volverán a ti.

16 ¡Líbrame de la muerte, Dios,
salvador mío,

y mi lengua anunciará tu justicia!

17 Abre mis labios, Señor,

y mi boca proclamará tu alabanza.

18 Los sacrificios no te satisfacen;

si ofrezco un holocausto, no lo
aceptas:

19 mi sacrificio es un espíritu
contrito,

tú no desprecias el corazón contrito y
humillado.

20 Trata bien a Sión por tu bondad;

reconstruye los muros de Jerusalén,



21 Entonces aceptarás los sacrificios
rituales

–las oblaciones y los holocaustos–

y se ofrecerán novillos en tu altar.

Acción de gracias por la liberación
del pueblo. Miércoles 13 de agosto
de 2003

Tobías 13

1. La Liturgia de Laudes ha acogido
entre sus cánticos un fragmento de
un himno, que corona la historia
narrada por el libro bíblico de 
Tobías; acabamos de escucharlo. El
himno, más bien amplio y solemne,
es una típica expresión de la oración
y la espiritualidad judía que se
inspira en otros textos ya presentes
en la Biblia.

El cántico se desarrolla a través de
una doble invocación. Aparece, ante
todo, una invitación repetida a



alabar a Dios (cf. vv. 3. 4. 7) por la
purificación que está realizando por
medio del exilio. Se exhorta a los
"hijos de Israel" a acoger esta
purificación con una conversión
sincera (cf. vv. 6. 8). Si la conversión
florece en el corazón, el Señor hará
surgir en el horizonte la aurora de la
liberación. Precisamente en este
clima espiritual se sitúa el comienzo
del cántico que la Liturgia ha
recortado dentro del himno más
amplio del capítulo 13 de Tobías.

2. La segunda parte del texto,
entonada por el anciano Tobit,
protagonista con su hijo Tobías de
todo el libro, es una verdadera
celebración de Sión. Refleja la
apasionada nostalgia y el amor
ardiente que el judío de la diáspora
siente por la ciudad santa (cf. vv.
9‑18). También este aspecto destaca
dentro del pasaje que se ha elegido
como oración matutina de la Liturgia
de Laudes. Meditemos en estos dos



temas, o sea, en la purificación del
pecado a través de la prueba y en la
espera del encuentro con el Señor en
la luz de Sión y de su templo santo.

3. Tobit dirige un llamamiento
apremiante a los pecadores para que
se conviertan y practiquen la justicia:
este es el camino que se debe
recorrer para reencontrar el amor
divino que da serenidad y esperanza
(cf. v. 8).

La misma historia de Jerusalén es
una parábola que enseña a todos la
elección que se tiene que realizar.
Dios ha castigado la ciudad porque
no podía permanecer indiferente
ante el mal realizado por sus hijos.
Pero ahora, al ver que muchos se han
convertido y se han transformado en
hijos justos y fieles, manifestará aún
su amor misericordioso (cf. v. 10).

A lo largo de todo el cántico del
capítulo 13 de Tobías se repite a
menudo esta convicción: el Señor



"castiga y tiene compasión... os ha
castigado por vuestras injusticias,
mas tiene compasión de todos
vosotros... te castigó por las obras de
tus hijos, pero volverá a apiadarse
del pueblo justo" (vv. 2. 5. 10). Dios
recurre al castigo como medio para
llamar al recto camino a los
pecadores sordos a otras llamadas.
Sin embargo, la última palabra del
Dios justo sigue siendo la del amor y
el perdón; su deseo profundo es
poder abrazar de nuevo a los hijos
rebeldes que vuelven a él con
corazón arrepentido.

4. Ante el pueblo elegido, la
misericordia divina se manifestará
con la reconstrucción del templo de
Jerusalén, realizada por Dios mismo:
"Reconstruirá con júbilo su
templo" (v. 11). Así, aparece el
segundo tema, es decir, el de Sión,
como lugar espiritual en el que no
sólo debe confluir el retorno de los
hebreos, sino también la



peregrinación de los pueblos que
buscan a Dios. De este modo, se abre
un horizonte universal: el templo de
Jerusalén reconstruido, signo de la
palabra y la presencia divina,
resplandecerá con una luz planetaria
que disipará las tinieblas, de modo
que puedan ponerse en camino
"muchos pueblos y los habitantes del
confín de la tierra" (cf. v. 13),
llevando sus ofrendas y cantando su
alegría por participar de la salvación
que el Señor derrama en Israel.

Así pues, los israelitas y todos los
pueblos caminan juntos hacia una
única meta de fe y de verdad. Sobre
ellos el cantor de este himno hace
descender una bendición repetida,
diciendo a Jerusalén: "Dichosos los
que te aman, dichosos los que te
desean la paz" (v. 15). La felicidad es
auténtica cuando se reencuentra la
luz que brilla en el cielo de todos los
que buscan al Señor con el corazón



purificado y con el deseo de la
verdad.

5. A esa Jerusalén, libre y gloriosa,
signo de la Iglesia en la meta última
de su esperanza, prefigurada por la
Pascua de Cristo, san Agustín se
dirige con ardor en el libro de las 
Confesiones.

Refiriéndose a la oración que quiere
elevar en "lo más secreto de su alma",
nos describe "cantos de amor, que
exhale en mi peregrinación terrestre
indecibles gemidos, lleno del
recuerdo de Jerusalén, con el
corazón levantado hacia ella,
Jerusalén, mi patria, Jerusalén, mi
madre, y hacia Vos, su rey, su
iluminación, su padre, su tutor, su
esposo, sus castas y apremiantes
delicias, su sólida alegría, su bien
inefable". Y concluye con una
promesa: "Y no me alejaré ya más de
Vos, hasta que, unificándome
después de tantas disipaciones,



reformándome después de tantas
deformidades, me hayáis recibido en
la paz de esa madre querida, en la
que están las primicias de mi espíritu
y de donde me han venido mis
certidumbres, para establecerme en
ella para siempre, Dios mío,
misericordia mía" (Las Confesiones,
XII, 16, 23, Roma 1965, pp. 424‑425).

Tobías 13

1 Y Tobit dijo: «¡Bendito sea Dios, que
vive eternamente, y bendito sea su
reino!

2 Porque él castiga y tiene
compasión, hace bajar hasta el
Abismo y hace subir de la gran
Perdición, sin que nadie escape de su
mano.

3 ¡Celébrenlo ustedes, israelitas,
delante de todas las naciones! Porque
él los ha dispersado en medio de
ellas,



4 pero allí les ha mostrado su
grandeza. Exáltenlo ante todos los
vivientes porque él es nuestro Señor,
nuestro Dios y nuestro Padre, él es
Dios por todos los siglos.

5 Él los castiga por sus iniquidades,
pero tendrá compasión de todos
ustedes. y los congregará de entre
todas las naciones por donde han
sido dispersados.

6 Si vuelven a él de todo corazón y
con toda el alma, practicando la
verdad en su presencia, él se volverá
a ustedes y no les ocultará más su
rostro.

7 Miren lo que ha hecho con ustedes
y celébrenlo en alta voz. Bendigan al
Señor de la justicia y glorifiquen al
Rey de los siglos.

8 Yo lo celebro en el país del
destierro, y manifiesto su fuerza y su
grandeza a un pueblo pecador.
¡Conviértanse, pecadores, y



practiquen la justicia en su
presencia! ¡Quién sabe si él no les
será favorable y tendrá misericordia
de ustedes!

9 Yo glorifico a mi Dios, el Rey del
cielo, y mi alma proclama
gozosamente su grandeza.

10 Que todos lo celebren en
Jerusalén: Jerusalén, Ciudad santa,
Dios te castigó por las obras de tus
hijos, pero volverá a compadecerse
de los hijos de los justos.

11 Alaba dignamente al Señor y
bendice el Rey de los siglos, para que
su Templo sea reconstruido con
alegría,

12 para que Dios alegre en ti a todos
los desterrados y muestre su amor a
todos los desdichados, por los siglos
de los siglos.

13 Brillará una luz resplandeciente
hasta los confines de la tierra;



pueblos numerosos llegarán a ti
desde lejos, y los habitantes de todos
los extremos de la tierra vendrán
hacia tu santo Nombre, con las
manos llenas de ofrendas para el Rey
del Cielo. Todas las generaciones
manifestarán en ti su alegría, y el
nombre de la ciudad elegida
permanecerá para siempre.

14 ¡Malditos sean los que te insulten,
malditos los que te destruyan, los
que derriben tus murallas, los que
echen por tierra tus torres y los que
incendien tus casas! Pero ¡benditos
para siempre los que te edifiquen!

15 Entonces tú te alegrarás y te
regocijarás por los hijos de los justos,
porque todos ellos serán congregados
y bendecirán al Señor de los siglos.
¡Felices los que te aman, felices los
que se alegran por tu paz!

16 ¡Felices los que se afligieron por
tus desgracias, porque se alegrarán
en ti y verán para siempre toda tu



felicidad! ¡Bendice, alma mía, al
Señor, el gran Rey,

17 porque Jerusalén será
reconstruida, y también su Templo
por todos los siglos! ¡Feliz de mí, si
queda alguien de mi descendencia
para ver tu gloria y celebrar al Rey
del cielo! Las puertas de Jerusalén
serán hechas de zafiro y esmeralda, y
todos sus muros, de piedras
preciosas; las torres de Jerusalén
serán construidas de oro, y sus
baluartes, de oro puro. Las calles de
Jerusalén serán pavimentadas de
rubíes y de piedras de Ofir;

18 las puertas de Jerusalén
resonarán con cantos de alegría; y
todas sus casas dirán: ¡Aleluya!
¡Bendito sea el Dios de Israel! Y los
elegidos bendecirán el Nombre
santo, por los siglos de los siglos».

Restauración de Jerusalén.
Miércoles 20 de agosto de 2003



Salmo 146

1. El salmo que ha sido propuesto
ahora a nuestra meditación
constituye la segunda parte del
precedente salmo 146. En cambio, las
antiguas traducciones griega y latina,
seguidas por la liturgia, lo han
considerado como un canto aparte,
porque su inicio lo distingue
netamente de la parte anterior. Este
comienzo se ha hecho célebre
también porque a menudo se le ha
puesto música en latín: Lauda,
Jerusalem, Dominum. Estas palabras
iniciales constituyen la típica
invitación de los himnos de la
salmodia a celebrar y alabar al
Señor: ahora es Jerusalén,
personificación del pueblo, la que es
interpelada para alabar y glorificar a
su Dios (cf. v. 12).

A continuación, se hace mención del
motivo por el que la comunidad
orante debe elevar al Señor su



alabanza. Es de índole histórica: ha
sido él, el Libertador de Israel del
exilio babilónico, el que ha dado
seguridad a su pueblo, "reforzando
los cerrojos de sus puertas" (cf. v. 13).

Cuando Jerusalén cayó ante el ataque
del ejército del rey Nabucodonosor,
en el año 586 antes de Cristo, el libro
de las Lamentaciones presentó al
Señor mismo como juez del pecado
de Israel, mientras destruía "la
muralla de la hija de Sión. (...) Sus
puertas en tierra se han hundido, él
ha deshecho y roto sus cerrojos" (Lm
2,8‑9). Ahora, en cambio, el Señor
vuelve a ser el constructor de la
ciudad santa; en el templo
reconstruido bendice de nuevo a sus
hijos. Así, se hace mención de la obra
realizada por Nehemías (cf. Ne
3,1‑38), que había reconstruido las
murallas de Jerusalén para que
volviera a ser un oasis de serenidad y
paz.



2. En efecto, se evoca enseguida la
paz (shalom), también porque se
halla contenida simbólicamente en el
mismo nombre de Jerusalén. El
profeta Isaías ya prometía a la
ciudad: "Te pondré como gobernante
la paz, y por gobierno la justicia" (Is
60,17).

Pero, además de reconstruir las
murallas de la ciudad, de bendecirla
y pacificarla en un clima de
seguridad, Dios ofrece a Israel otros
dones fundamentales, como se
describe al final del salmo. En efecto,
allí se recuerdan los dones de la
Revelación, de la Ley y de las
prescripciones divinas: "Anuncia su
palabra a Jacob, sus decretos y
mandatos a Israel" (Sal 147,19).

Así, se celebra la elección de Israel y
su misión única entre los pueblos:
proclamar al mundo la palabra de
Dios. Es una misión profética y
sacerdotal, porque "¿cuál es la gran



nación cuyos preceptos y normas
sean tan justos como toda esta Ley
que yo os expongo hoy?" (Dt 4,8). A
través de Israel y, por tanto, también
a través de la comunidad cristiana, es
decir, la Iglesia, la palabra de Dios
puede resonar en el mundo y
convertirse en norma y luz de vida
para todos los pueblos (cf. Sal
147,20).

3. Hasta este momento hemos
descrito la primera razón de la
alabanza que se ha de elevar al
Señor: es una motivación histórica,
es decir, vinculada a la acción
liberadora y reveladora de Dios con
respecto a su pueblo.

Sin embargo, hay otra fuente de
júbilo y alabanza: es de naturaleza
cósmica, es decir, relacionada con la
acción creadora de Dios. La Palabra
divina irrumpe para dar vida al ser.
Semejante a un mensajero, corre por
los espacios inmensos de la tierra (cf.



Sal 147,15). Y al instante suceden
cosas maravillosas.

Llega el invierno, cuyos fenómenos
atmosféricos se describen con un
toque de poesía: la nieve, por su
pureza, se parece a la lana; la
escarcha es como ceniza (cf. v. 16); el
hielo se asemeja a migas de pan
arrojadas a tierra; el frío congela las
aguas y bloquea la vegetación (cf. v.
17). Es un cuadro invernal que invita
a descubrir las maravillas de la
creación, y volverá a aparecer en una
página muy pintoresca también de
otro libro bíblico, el del Sirácida (Si
43,18‑20).

4. Pero, siempre por la acción de la
Palabra divina, reaparece la
primavera: el hielo se derrite, sopla
su aliento y corren las aguas (cf. Sal
147,18), repitiendo así el ciclo
perenne de las estaciones y, por
consiguiente, la misma posibilidad de
vida para hombres y mujeres.



Naturalmente, no han faltado
lecturas metafóricas de estos dones
divinos. La "flor de trigo" ha hecho
pensar en el gran don del pan
eucarístico. Más aún, Orígenes, el
gran escritor cristiano del siglo III,
identificó ese trigo como signo de
Cristo mismo y, en particular, de la
sagrada Escritura.

Este es su comentario: "Nuestro
Señor es el grano de trigo que cayó
en la tierra, y se multiplicó por
nosotros. Pero este grano de trigo es
sumamente abundante. (...) La
palabra de Dios es sumamente
abundante: encierra en sí misma
todas las delicias. Todo lo que
quieres, proviene de la palabra de
Dios, tal como narran los judíos:
cuando comían el maná, este, en su
boca, tomaba el gusto de lo que cada
uno deseaba. (...) Así también en la
carne de Cristo, que es la palabra de
la enseñanza, es decir, la
comprensión de las sagradas



Escrituras, cuanto mayor es el deseo
que tenemos de ella, tanto mayor es
el alimento que recibimos. Si eres
santo, encuentras refrigerio; si eres
pecador, encuentras
tormento" (Origene‑Gerolamo,74
omelie sul libro dei Salmi, Milán 1993,
pp. 543‑544).

5. Así pues, el Señor actúa con su
palabra no sólo en la creación, sino
también en la historia. Se revela con
el lenguaje mudo de la naturaleza (cf.
Sal 18, 2‑7), pero se expresa de modo
explícito a través de la Biblia y su
comunicación personal en los
profetas, y plenamente a través de su
Hijo (cf. Hb 1,1‑2). Son dos dones
diversos, pero convergentes, de su
amor.

Por eso, cada día debe subir al cielo
nuestra alabanza. Es nuestra acción
de gracias, que florece al despuntar
la aurora, en la oración de Laudes,
para bendecir al Señor de la vida y la



libertad, de la existencia y la fe, de la
creación y la redención.

SALMO 146

1 ¡Aleluya!

¡Qué bueno es cantar a nuestro Dios,

qué agradable y merecida es su
alabanza!

2 El Señor reconstruye a Jerusalén

y congrega a los dispersos de Israel;

3 sana a los que están afligidos

y les venda las heridas.

4 Él cuenta el número de las estrellas

y llama a cada una por su nombre:

5 nuestro Señor es grande y
poderoso,

su inteligencia no tiene medida.



6 El Señor eleva a los oprimidos

y humilla a los malvados hasta el
polvo.

7 Respondan al Señor dándole
gracias,

toquen la cítara para nuestro Dios.

8 El cubre el cielo de nubes

y provee de lluvia a la tierra;

hace brotar la hierba en las
montañas

y las plantas para provecho del
hombre;

9 dispensa su alimento al ganado,

y a los pichones de cuervo que
claman a él.

10 No le agrada el vigor de los
caballos

ni valora los músculos del hombre:



11 el Señor ama a los que lo temen

y a los que esperan en su
misericordia.

12 ¡Glorifica al Señor, Jerusalén,

alaba a tu Dios, Sión!

13 El reforzó los cerrojos de tus
puertas

y bendijo a tus hijos dentro de ti;

14 él asegura la paz en tus fronteras

y te sacia con lo mejor del trigo.

15 Envía su mensaje a la tierra,

su palabra corre velozmente;

16 reparte la nieve como lana

y esparce la escarcha como ceniza.

17 El arroja su hielo como migas,

y las aguas se congelan por el frío;



18 da una orden y se derriten,

hace soplar su viento y corren las
aguas.

19 Revela su palabra a Jacob,

sus preceptos y mandatos a Israel:

20 a ningún otro pueblo trató así

ni le dio a conocer sus
mandamientos.

¡Aleluya!

Alabanza al Dios creador. Miércoles
3 de septiembre de 2003

Salmo 91

1. Se nos ha propuesto el cántico de
un hombre fiel al Dios santo. Se trata
del salmo 91, que, como sugiere el
antiguo título de la composición, se
usaba en la tradición judía "para el
día del sábado" (v. 1). El himno
comienza con una amplia invitación



a celebrar y alabar al Señor con el
canto y la música (cf. vv. 2‑4). Es un
filón de oración que parece no
interrumpirse nunca, porque el amor
divino debe ser exaltado por la
mañana, al comenzar la jornada,
pero también debe proclamarse
durante el día y a lo largo de las
horas de la noche (cf. v. 3).
Precisamente la referencia a los
instrumentos musicales, que el
salmista hace en la invitación inicial,
impulsó a san Agustín a esta
meditación dentro de la Exposición
sobre el salmo 91: "En efecto, ¿qué
significa tañer con el salterio? El
salterio es un instrumento musical
de cuerda. Nuestro salterio son
nuestras obras. Cualquiera que
realice con sus manos obras buenas,
alaba a Dios con el salterio.
Cualquiera que confiese con la boca,
canta a Dios. Canta con la boca y
salmodia con las obras. (...) Pero,
entonces, ¿quiénes son los que
cantan? Los que obran el bien con



alegría. Efectivamente, el canto es
signo de alegría. ¿Qué dice el
Apóstol? "Dios ama al que da con
alegría" (2 Co 9, 7). Hagas lo que
hagas, hazlo con alegría. Si obras con
alegría, haces el bien y lo haces bien.
En cambio, si obras con tristeza,
aunque por medio de ti se haga el
bien, no eres tú quien lo hace: tienes
en las manos el salterio, pero no
cantas" (Esposizioni sui Salmi, III,
Roma 1976, pp. 192‑195).

2. Esas palabras de san Agustín nos
ayudan a abordar el centro de
nuestra reflexión, y afrontar el tema
fundamental del salmo: el del bien y
el mal. Uno y otro son evaluados por
el Dios justo y santo, "el excelso por
los siglos" (v. 9), el que es eterno e
infinito, al que no escapa nada de lo
que hace el hombre.

Así se confrontan, de modo reiterado,
dos comportamientos opuestos. La
conducta del fiel celebra las obras



divinas, penetra en la profundidad
de los pensamientos del Señor y, por
este camino, su vida se llena de luz y
alegría (cf. vv. 5‑6). Al contrario, el
malvado es descrito en su torpeza,
incapaz de comprender el sentido
oculto de las vicisitudes humanas. El
éxito momentáneo lo hace arrogante,
pero en realidad es íntimamente
frágil y, después del éxito efímero,
está destinado al fracaso y a la ruina
(cf. vv. 7‑8). El salmista, siguiendo un
modelo de interpretación típico del
Antiguo Testamento, el de la
retribución, está convencido de que
Dios recompensará a los justos ya en
esta vida, dándoles una vejez feliz
(cf. v. 15) y pronto castigará a los
malvados.

En realidad, como afirmaba Job y
enseñó Jesús, la historia no se puede
interpretar de una forma tan
uniforme. Por eso, la visión del
salmista se transforma en una
súplica al Dios justo y "excelso" (cf. v.



9) para que entre en la serie de los
acontecimientos humanos a fin de
juzgarlos, haciendo que resplandezca
el bien.

3. El orante vuelve a presentar el
contraste entre el justo y el malvado.
Por una parte, están los "enemigos"
del Señor, los "malvados", una vez
más destinados a la dispersión y al
fracaso (cf. v. 10). Por otra, aparecen
en todo su esplendor los fieles,
encarnados por el salmista, que se
describe a sí mismo con imágenes
pintorescas, tomadas de la
simbología oriental. El justo tiene la
fuerza irresistible de un búfalo y está
dispuesto a afrontar cualquier
adversidad; su frente gloriosa está
ungida con el aceite de la protección
divina, transformada casi en un
escudo, que defiende al elegido
proporcionándole seguridad (cf. v.
11). Desde la altura de su poder y
seguridad, el orante ve cómo los



malvados se precipitan en el abismo
de su ruina (cf. v. 12).

Así pues, el salmo 91 rebosa
felicidad, confianza y optimismo,
dones que hemos de pedir a Dios,
especialmente en nuestro tiempo, en
el que se insinúa fácilmente la
tentación de desconfianza e, incluso,
de desesperación.

4. Nuestro himno, en la línea de la
profunda serenidad que lo impregna,
al final echa una mirada a los días de
la vejez de los justos y los prevé
también serenos. Incluso al llegar
esos días, el espíritu del orante
seguirá vivo, alegre y activo (cf. v.
15). Se siente como las palmeras y los
cedros plantados en los patios del
templo de Sión (cf. vv. 13‑14).

El justo tiene sus raíces en Dios
mismo, del que recibe la savia de la
gracia divina. La vida del Señor lo
alimenta y lo transforma haciéndolo
florido y frondoso, es decir, capaz de



dar a los demás y testimoniar su fe.
En efecto, las últimas palabras del
salmista, en esta descripción de una
existencia justa y laboriosa, y de una
vejez intensa y activa, están
vinculadas al anuncio de la fidelidad
perenne del Señor (cf. v. 16). Así
pues, podríamos concluir con la
proclamación del canto que se eleva
al Dios glorioso en el último libro de
la Biblia, el Apocalipsis: un libro de
terrible lucha entre el bien y el mal,
pero también de esperanza en la
victoria final de Cristo: "Grandes y
maravillosas son tus obras, Señor,
Dios todopoderoso; justos y
verdaderos tus caminos, ¡oh Rey de
las naciones! (...) Porque sólo tú eres
santo, y todas las naciones vendrán y
se postrarán ante ti, porque han
quedado de manifiesto tus justos
designios. (...) Justo eres tú, aquel que
es y que era, el Santo, pues has hecho
así justicia. (...) Sí, Señor, Dios
todopoderoso, tus juicios son



verdaderos y justos" (Ap 15,3‑4; 16,5.
7).

SALMO 91

1 Salmo. Canto. Para el día sábado.

2 Es bueno dar gracias al Señor,

y cantar, Dios Altísimo, a tu Nombre;

3 proclamar tu amor de madrugada,

y tu fidelidad en las vigilias de la
noche,

4 con el arpa de diez cuerdas y la lira,

con música de cítara.

5 Tú me alegras, Señor, con tus
acciones,

cantaré jubiloso por la obra de tus
manos.

6 ¡Qué grandes son tus obras, Señor,

qué profundos tus designios!



7 El hombre insensato no conoce

y el necio no entiende estas cosas.

8 Si los impíos crecen como la hierba

y florecen los que hacen el mal,

es para ser destruidos eternamente:

9 tú, en cambio, eres el Excelso para
siempre.

10 Mira, Señor, cómo perecen tus
enemigos

y se dispersan los que hacen el mal.

11 Pero a mí me das la fuerza de un
toro salvaje

y me unges con óleo purísimo.

12 Mis ojos han desafiado a mis
calumniadores,

mis oídos han escuchado la derrota
de los malvados.



13 El justo florecerá como la
palmera,

crecerá como los cedros del Líbano:

14 trasplantado en la Casa del Señor,

florecerá en los atrios de nuestro
Dios.

15 En la vejez seguirá dando frutos,

se mantendrá fresco y frondoso,

16 para proclamar qué justo es el
Señor,

mi Roca, en quien no existe la
maldad.

Dios renovará a su pueblo.
Miércoles 10 de septiembre de 2003

Ezequiel 36

1. El cántico que acaba de resonar en
nuestros oídos y en nuestro corazón
fue compuesto por uno de los



profetas mayores de Israel. Se trata
de Ezequiel, testigo de una de las
épocas más trágicas que vivió el
pueblo judío: la de la caída del reino
de Judá y de su capital, Jerusalén, a la
que siguió el amargo destierro en
Babilonia (siglo VI a.C.). Del capítulo
36 de Ezequiel está tomado el pasaje
que entró a formar parte de la
oración cristiana de Laudes.

El contexto de esta página,
transformada en himno por la
liturgia, quiere captar el sentido
profundo de la tragedia que vivió el
pueblo en aquellos años. El pecado
de idolatría había contaminado la
tierra que el Señor dio en herencia a
Israel. Ese pecado, más que otras
causas, es responsable, en definitiva,
de la pérdida de la patria y de la
dispersión entre las naciones. En
efecto, Dios no es indiferente ante el
bien y el mal; entra misteriosamente
en escena en la historia de la
humanidad con su juicio que, antes o



después, desenmascara el mal,
defiende a las víctimas y señala la
senda de la justicia.

2. Pero la meta de la acción de Dios
nunca es la ruina, la mera condena,
el aniquilamiento del pecador. El
mismo profeta Ezequiel refiere estas
palabras divinas: "¿Acaso me
complazco yo en la muerte del
malvado y no más bien en que se
convierta de su conducta y viva? (...)
Yo no me complazco en la muerte de
nadie, sea quien fuere. Convertíos y
viviréis" (Ez 18,23. 32). A la luz de
esas palabras se logra comprender el
significado de nuestro cántico, lleno
de esperanza y salvación.

Después de la purificación mediante
la prueba y el sufrimiento, está a
punto de surgir el alba de una nueva
era, que ya había anunciado el
profeta Jeremías cuando habló de
una "nueva alianza" entre el Señor e
Israel (cf. Jr 31, 31‑34). El mismo



Ezequiel, en el capítulo 11 de su libro
profético, había proclamado estas
palabras divinas: "Yo les daré un
corazón nuevo y pondré en ellos un
espíritu nuevo: quitaré de su carne el
corazón de piedra y les daré un
corazón de carne, para que caminen
según mis preceptos, observen mis
normas y las pongan en práctica, y
así sean mi pueblo y yo sea su
Dios" (Ez 11, 19‑20).

En nuestro cántico (cf. Ez 36,24‑28),
el profeta repite ese oráculo y lo
completa con una precisión
estupenda: el "espíritu nuevo" que
Dios dará a los hijos de su pueblo
será su Espíritu, el Espíritu de Dios
mismo (cf. v. 27).

3. Así pues, no sólo se anuncia una
purificación, expresada mediante el
signo del agua que lava las
inmundicias de la conciencia. No sólo
está el aspecto, aun necesario, de la
liberación del mal y del pecado (cf. v.



25). El acento del mensaje de
Ezequiel está puesto sobre todo en
otro aspecto mucho más
sorprendente. En efecto, la
humanidad está destinada a nacer a
una nueva existencia. El primer
símbolo es el del "corazón" que, en el
lenguaje bíblico, remite a la
interioridad, a la conciencia
personal. De nuestro pecho será
arrancado el "corazón de piedra",
gélido e insensible, signo de la
obstinación en el mal. Dios nos
infundirá un "corazón de carne", es
decir, un manantial de vida y de
amor (cf. v. 26). En la nueva
economía de gracia, en vez del
espíritu vital, que en la creación nos
había convertido en criaturas vivas
(cf. Gn 2,7), se nos infundirá el
Espíritu Santo, que nos sostiene, nos
mueve y nos guía hacia la luz de la
verdad y hacia "el amor de Dios en
nuestros corazones" (Rm 5,5).



4. Así aparece la "nueva creación"
que describe san Pablo (cf. 2Co 5,17; 
Ga 6,15), cuando afirma la muerte en
nosotros del "hombre viejo", del
"cuerpo del pecado", porque "ya no
somos esclavos del pecado", sino
criaturas nuevas, transformadas por
el Espíritu de Cristo resucitado:
"Despojaos del hombre viejo con sus
obras, y revestíos del hombre nuevo,
que se va renovando hasta alcanzar
un conocimiento perfecto, según la
imagen de su Creador" (Col 3,9‑10; cf.
Rm 6,6). El profeta Ezequiel anuncia
un nuevo pueblo, que en el Nuevo
Testamento será convocado por Dios
mismo a través de la obra de su Hijo.
Esta comunidad, cuyos miembros
tienen "corazón de carne" y a los que
se les ha infundido el "Espíritu",
experimentará una presencia viva y
operante de Dios mismo, el cual
animará a los creyentes actuando en
ellos con su gracia eficaz. "Quien
guarda sus mandamientos —dice san
Juan— permanece en Dios y Dios en



él; en esto conocemos que
permanece en nosotros: por el
Espíritu que nos dio" (1Jn 3,24).

5. Concluyamos nuestra meditación
sobre el cántico de Ezequiel
escuchando a san Cirilo de Jerusalén,
el cual, en su Tercera catequesis
bautismal, vislumbra en la página
profética al pueblo del bautismo
cristiano.

En el bautismo —recuerda— se
perdonan todos los pecados,
incluidas las transgresiones más
graves. Por eso, el obispo dice a sus
oyentes: "Ten confianza, Jerusalén, el
Señor eliminará tus iniquidades (cf. 
Sof 3,14‑15). El Señor lavará vuestras
inmundicias (...); "derramará sobre
vosotros un agua pura que os
purificará de todo pecado" (Ez 36,25).
Los ángeles os rodean con júbilo y
pronto cantarán: "¿Quién es la que
sube inmaculada, apoyada en su
amado?" (Ct 8,5). En efecto, se trata



del alma que era esclava y ahora, ya
libre, puede llamar hermano
adoptivo a su Señor, el cual,
acogiendo su propósito sincero, le
dice: "¡Qué bella eres, amada mía!,
¡qué bella eres!" (Ct 4,1). (...) Así dice
él, aludiendo a los frutos de una
confesión hecha con buena
conciencia (...). Quiera Dios que todos
(...) mantengáis vivo el recuerdo de
estas palabras y saquéis fruto de ellas
traduciéndolas en obras santas para
presentaros irreprensibles al místico
Esposo, obteniendo así del Padre el
perdón de los pecados" (n. 16: Le
catechesi, Roma 1993, pp. 79‑80).

Ezequiel 36

1 Y tú, hijo de hombre, profetiza
sobre las montañas de Israel. Tú
dirás: ¡Montañas de Israel, escuchen
la palabra del Señor!

2 Así habla el Señor: Porque el
enemigo ha dicho contra ustedes:



«¡Ah, estas alturas antiguas han
pasado a ser posesión nuestra!».

3 por eso, profetiza diciendo: Así
habla el Señor: Sí, ustedes han sido
devastadas y asediadas por todas
partes, hasta convertirse en posesión
del resto de las naciones, y han sido
objeto de las habladurías y
difamaciones de la gente.

4 Por eso, montañas de Israel,
escuchen la palabra del Señor: Así
habla el Señor a las montañas, a las
colinas, a los cauces de los torrentes
y a los valles, a las ruinas desiertas y
a las ciudades abandonadas, que han
sido saqueadas y escarnecidas por el
resto de las naciones vecinas.

5 Por eso, así habla el Señor: Sí, en el
ardor de mis celos, yo hablo contra el
resto de las naciones contra todo
Edom, que con el corazón
desbordante de alegría y el alma
llena de desprecio, se han atribuido



la posesión de mi país, para
destruirlo y saquearlo.

6 Por eso, profetiza sobre la tierra de
Israel. Tú dirás a las montañas y a las
colinas, a los cauces de los torrentes
y a los valles: Así habla el Señor: Yo
he hablado en mis celos y en mi
furor, porque ustedes han soportado
el oprobio de las naciones.

7 Por eso, así habla el Señor: Juro con
la mano levantada que son las
naciones vecinas las que cargarán
con su propia ignominia.

8 Ustedes, en cambio, montañas de
Israel, echarán ramas y producirán
frutos para mi pueblo Israel, que ya
está a punto de llegar.

9 ¡Sí, yo voy hacia ustedes, me vuelvo
hacia ustedes! Serán cultivadas y
sembradas,

10 y multiplicaré sobre ustedes a los
hombres de todo el pueblo de Israel.



Las ciudades serán habitadas y las
ruinas reconstruidas.

11 Multiplicaré sobre ustedes a
hombres y animales, y ellos serán
numerosos y fecundos. Haré que
ustedes vuelvan a poblarse como en
los tiempos antiguos y las haré más
prósperas que al comienzo. Así
sabrán que yo soy el Señor.

12 Yo haré que los hombres de mi
pueblo Israel caminen sobre ustedes,
y ellos tomarán posesión de ti: tú
serás una herencia para ellos y ya no
los privarás de sus hijos.

13 Así habla el Señor: Porque te han
dicho: «Tú devoras a los hombres y
privas de sus hijos a tu nación»,

14 por eso, ya no volverás a devorar
a los hombres ni a privar de sus hijos
a tu nación –oráculo del Señor–.

15 Nunca más te haré escuchar el
ultraje de las naciones; ya no



soportarás el oprobio de los pueblos
ni privarás de sus hijos a tu nación –
oráculo del Señor–.

16 La palabra del Señor me llegó en
estos términos:

17 Hijo de hombre, cuando el pueblo
de Israel habitaba en su propio suelo,
lo contaminó con su conducta y sus
acciones: su conducta era ante mí
como la impureza de una mujer en
su menstruación.

18 Entonces derramé mi furor sobre
ellos, por la sangre que habían
derramado sobre el país y los ídolos
con que lo habían contaminado.

19 Los dispersé entre las naciones y
ellos se diseminaron por los países.
Los juzgué según su conducta y sus
acciones.

20 Y al llegar a las naciones adonde
habían ido, profanaron mi santo
Nombre, haciendo que se dijera de



ellos: «Son el pueblo del Señor, pero
han tenido que salir de su país».

21 Entonces yo tuve compasión de mi
santo Nombre, que el pueblo de
Israel profanaba entre las naciones
adonde había ido.

22 Por eso, di al pueblo de Israel: Así
habla el Señor: Yo no obro por
consideración a ustedes, casa de
Israel, sino por el honor de mis santo
Nombre, que ustedes han profanado
entre las naciones adonde han ido.

23 Yo santificaré mi gran Nombre,
profanado entre las naciones,
profanado por ustedes. Y las
naciones sabrán que yo soy el Señor
–oráculo del Señor– cuando
manifieste mi santidad a la vista de
ellas, por medio de ustedes.

24 Yo los tomaré de entre las
naciones, los reuniré de entre todos
los países y los llevaré a su propio
suelo.



25 Los rociaré con agua pura, y
ustedes quedarán purificados. Los
purificaré de todas sus impurezas y
de todos sus ídolos.

26 Les daré un corazón nuevo y
pondré en ustedes un espíritu nuevo:
les arrancaré de su cuerpo el corazón
de piedra y les daré un corazón de
carne.

27 Infundiré mi espíritu en ustedes y
haré que signa mis preceptos, y que
observen y practiquen mis leyes.

28 Ustedes habitarán en la tierra que
yo ha dado a sus padres. Ustedes
serán mi Pueblo y yo seré su Dios.

29 Los salvaré de todas sus
impurezas. Llamaré al trigo y lo
multiplicaré, y no enviaré más el
hambre sobre ustedes.

30 Multiplicaré los frutos de los
árboles y los productos de los
campos, para que ya no tengan que



soportar entre las naciones el
oprobio del hambre.

31 Ustedes se acordarán de su mala
conducta y de sus acciones
perversas, y sentirán asco de ustedes
mismos a causa de sus culpas y sus
abominaciones.

32 Yo no obro por consideración a
ustedes, sépanlo bien –oráculo del
Señor–. Sientan vergüenza y
confusión por su conducta, pueblo de
Israel.

33 Así habla el Señor: El día en que
los purifique de todas sus culpas, yo
poblaré las ciudades y las ruinas
serán reconstruidas.

34 La tierra devastada será cultivada,
después de haber sido una
desolación a la vista de todos los que
pasaban.

35 Entonces dirán: «Esta tierra había
sido devastada, pero ahora es como



un jardín de Edén; las ciudades
estaban en ruinas, devastadas y
derruidas, y ahora son plazas fuertes
habitadas».

36 Y las naciones que hayan quedado
alrededor de ustedes sabrán que yo,
el Señor, he reconstruido lo que
estaba derruido y replantado lo que
había sido devastado. Yo, el Señor, lo
he dicho y lo haré.

37 Así habla el Señor: Yo me dejaré
buscar por el pueblo de Israel, para
concederles también esto: los
multiplicaré como un rebaño
humano,

38 Como un rebaño de ovejas
consagradas; como el rebaño reunido
en Jerusalén con motivo de sus
fiestas. Así las ciudades en ruinas se
llenarán de un rebaño humano, y
sabrán que yo soy el Señor.



Majestad del Señor y dignidad del
hombre. Miércoles 24 de septiembre
de 200

Salmo 8

1. Con la meditación del salmo 8, un
admirable himno de alabanza,
llegamos a la conclusión de nuestro
largo itinerario a través de los salmos
y cánticos que constituyen el alma
orante de la Liturgia de Laudes.
Durante estas catequesis, nuestra
reflexión se ha centrado en 84
oraciones bíblicas, de las cuales
hemos tratado de poner de relieve
sobre todo su intensidad espiritual,
sin descuidar su belleza poética.

En efecto, la Biblia nos invita a
iniciar el camino de nuestra jornada
con un canto que no sólo proclame
las maravillas obradas por Dios y
nuestra respuesta de fe, sino que
además las celebre "con arte" (cf. Sal
46,8), es decir, de modo hermoso,
luminoso, dulce y fuerte a la vez.



Espléndido entre todos es el salmo 8,
en el que el hombre, inmerso en un
fondo nocturno, cuando en la
inmensidad del cielo brillan la luna y
las estrellas (cf. v. 4), se siente como
un granito en el infinito y en los
espacios ilimitados que lo superan.

2. En efecto, en el salmo 8 se refleja
una doble experiencia. Por una
parte, la persona humana se siente
atónita ante la grandiosidad de la
creación, "obra de los dedos" divinos.
Esa curiosa expresión sustituye la
"obra de las manos" de Dios (cf. v. 7),
como para indicar que el Creador ha
trazado un plan o ha elaborado un
bordado con los astros
esplendorosos, situados en la
inmensidad del cosmos.

Sin embargo, por otra parte, Dios se
inclina hacia el hombre y lo corona
como su virrey: "Lo coronaste de
gloria y dignidad" (v. 6). Más aún, a
esta criatura tan frágil le encomienda



todo el universo, para que lo conozca
y halle en él el sustento de su vida
(cf. vv. 7‑9).

El horizonte de la soberanía del
hombre sobre las demás criaturas se
especifica casi evocando la página
inicial del Génesis: rebaños de ovejas
y toros, bestias del campo, aves del
cielo y peces del mar son
encomendados al hombre para que,
poniéndoles el nombre (cf. Gn
2,19‑20), descubra su realidad
profunda, la respete y la transforme
mediante el trabajo, de forma que
sea para él fuente de belleza y de
vida. El salmo nos impulsa a tomar
conciencia de nuestra grandeza, pero
también de nuestra responsabilidad
con respecto a la creación (cf. Sb 9,3).

3. El autor de la carta a los Hebreos,
al releer el salmo 8, descubrió en él
una visión más profunda del plan de
Dios con respecto al hombre. La
vocación del hombre no se puede



limitar al actual mundo terreno.
Cuando el salmista afirma que Dios
lo sometió todo bajo los pies del
hombre, quiere decir que le quiere
someter también "el mundo
futuro" (Hb 2,5), "un reino
inconmovible" (Hb 12,28). En
definitiva, la vocación del hombre es
una "vocación celestial" (Hb 3,1). Dios
quiere "llevar a la gloria" celestial a
"muchos hijos" (Hb 2,10). Para que se
cumpliera este designio divino, era
necesario que la vida fuera trazada
por un "pionero" (cf. Hb 2,10), en el
que la vocación del hombre
encontrara su primera realización
perfecta. Ese pionero es Cristo.

El autor de la carta a los Hebreos
observó, al respecto, que las
expresiones del salmo se aplican a
Cristo de modo privilegiado, es decir,
de un modo más preciso que a los
demás hombres. En efecto, el
salmista utiliza el verbo "abajar",
diciendo a Dios: "Abajaste al hombre



un poco con respecto a los ángeles, lo
coronaste de gloria y dignidad" (Sal
8,6; Hb 2,7). Para los hombres en
general este verbo es impropio, pues
no han sido "abajados" con respecto
a los ángeles, ya que nunca se han
encontrado por encima de ellos. En
cambio, para Cristo el verbo es
exacto, porque, en cuanto Hijo de
Dios, se encontraba por encima de
los ángeles y fue abajado cuando se
hizo hombre, pero luego fue
coronado de gloria en su
resurrección. Así Cristo cumplió
plenamente la vocación del hombre y
la cumplió, precisa el autor, "para
bien de todos" (Hb 2,9).

4. A esta luz, san Ambrosio comenta
el salmo y lo aplica a nosotros. Toma
como punto de partida la frase en
donde se describe la "coronación" del
hombre: "Lo coronaste de gloria y
dignidad" (v. 6). Sin embargo, en
aquella gloria ve el premio que el
Señor nos reserva para cuando



hayamos superado la prueba de la
tentación.

He aquí las palabras del gran Padre
de la Iglesia en su Exposición del
evangelio según san Lucas: "El Señor
coronó a su hijo predilecto también
de gloria y dignidad. El mismo Dios
que desea conceder coronas,
proporciona las tentaciones; por eso,
has de saber que, cuando eres
tentado, se te prepara una corona. Si
se eliminan las pruebas de los
mártires, se eliminan también sus
coronas; si se eliminan sus suplicios,
se elimina también su
bienaventuranza" (IV, 41: SAEMO 12,
pp. 330‑333).

Dios nos tiene preparada la "corona
de la justicia" (2Tm 4,8), con la que
recompensará nuestra fidelidad a él,
mantenida incluso en el tiempo de la
tempestad, que agita nuestro corazón
y nuestra mente. Pero él está atento,
en todo tiempo, a su criatura



predilecta y quisiera que en ella
resplandeciera siempre la "imagen"
divina (cf. Gn 1,26), para que sepa ser
en el mundo signo de armonía, de luz
y de paz.

SALMO 8

1 Del maestro de coro. Con la cítara
de Gat. Salmo de David.

2 ¡Señor, nuestro Dios,

qué admirable es tu Nombre en toda
la tierra!

Quiero adorar tu majestad sobre el
cielo:

3 con la alabanza de los niños y de
los más pequeños,

erigiste una fortaleza contra tus
adversarios

para reprimir al enemigo y al
rebelde.



4 Al ver el cielo, obra de tus manos,

la luna y la estrellas que has creado:

5 ¿qué es el hombre para que pienses
en él,

el ser humano para que lo cuides?

6 Lo hiciste poco inferior a los
ángeles,

lo coronaste de gloria y esplendor;

7 le diste dominio sobre la obra de
tus manos,

todo lo pusiste bajo sus pies:

8 todos los rebaños y ganados,

y hasta los animales salvajes;

9 las aves del cielo, los peces del mar

y cuanto surca los senderos de las
aguas.

10 ¡Señor, nuestro Dios,



qué admirable es tu Nombre en toda
la tierra!

El cántico delBenedictus. Miércoles
1 de octubre de 2003

San Lucas 1,68‑79

1. Habiendo llegado al final del largo
itinerario de los salmos y de los
cánticos de la liturgia de Laudes,
queremos detenernos en la oración
que, cada mañana, marca el
momento orante de la alabanza. Se
trata del Benedictus, el cántico
entonado por el padre de san Juan
Bautista, Zacarías, cuando el
nacimiento de ese hijo cambió su
vida, disipando la duda por la que se
había quedado mudo, un castigo
significativo por su falta de fe y de
alabanza.

Ahora, en cambio, Zacarías puede
celebrar a Dios que salva, y lo hace
con este himno, recogido por el
evangelista san Lucas en una forma



que ciertamente refleja su uso
litúrgico en el seno de la comunidad
cristiana de los orígenes (cf. Lc
1,68‑79).

El mismo evangelista lo define como
un canto profético, surgido del soplo
del Espíritu Santo (cf. Lc 1,67). En
efecto, nos hallamos ante una
bendición que proclama las acciones
salvíficas y la liberación ofrecida por
el Señor a su pueblo. Es, pues, una
lectura "profética" de la historia, o
sea, el descubrimiento del sentido
íntimo y profundo de todos los
acontecimientos humanos, guiados
por la mano oculta pero operante del
Señor, que se entrelaza con la más
débil e incierta del hombre.

2. El texto es solemne y, en el original
griego, se compone de sólo dos frases
(cf. vv. 68‑75; 76‑79). Después de la
introducción, caracterizada por la
bendición de alabanza, podemos
identificar en el cuerpo del cántico



como tres estrofas, que exaltan otros
tantos temas, destinados a articular
toda la historia de la salvación: la
alianza con David (cf. vv. 68‑71), la
alianza con Abraham (cf. vv. 72‑76), y
el Bautista, que nos introduce en la
nueva alianza en Cristo (cf. vv.
76‑79). En efecto, toda la oración
tiende hacia la meta que David y
Abraham señalan con su presencia.

El ápice es precisamente una frase
casi conclusiva: "Nos visitará el sol
que nace de lo alto" (v. 78). La
expresión, a primera vista paradójica
porque une "lo alto" con el "nacer",
es, en realidad, significativa.

3. En efecto, en el original griego el
"sol que nace" es anatolè, un vocablo
que significa tanto la luz solar que
brilla en nuestro planeta como el
germen que brota. En la tradición
bíblica ambas imágenes tienen un
valor mesiánico.



Por un lado, Isaías, hablando del
Emmanuel, nos recuerda que "el
pueblo que caminaba en tinieblas vio
una luz grande; habitaban tierras de
sombras, y una luz les brilló" (Is 9,1).
Por otro lado, refiriéndose también
al rey Emmanuel, lo representa como
el "renuevo que brotará del tronco de
Jesé", es decir, de la dinastía
davídica, un vástago sobre el que se
posará el Espíritu de Dios (cf. Is
11,1‑2).

Por tanto, con Cristo aparece la luz
que ilumina a toda criatura (cf. Jn 1,
9) y florece la vida, como dirá el
evangelista san Juan uniendo
precisamente estas dos realidades:
"En él estaba la vida y la vida era la
luz de los hombres" (Jn 1,4).

4. La humanidad, que está envuelta
"en tinieblas y sombras de muerte",
es iluminada por este resplandor de
revelación (cf. Lc1,79). Como había
anunciado el profeta Malaquías, "a



los que honran mi nombre los
iluminará un sol de justicia que lleva
la salud en sus rayos" (Ml3,20). Este
sol "guiará nuestros pasos por el
camino de la paz" (Lc1,79).

Por tanto, nos movemos teniendo
como punto de referencia esa luz; y
nuestros pasos inciertos, que durante
el día a menudo se desvían por
senderos oscuros y resbaladizos,
están sostenidos por la claridad de la
verdad que Cristo difunde en el
mundo y en la historia.

Ahora damos la palabra a un
maestro de la Iglesia, a uno de sus
doctores, el británico Beda el
Venerable (siglo VII‑VIII), que en su 
Homilía para el nacimiento de san
Juan Bautista, comentaba el Cántico
de Zacarías así: "El Señor (...) nos ha
visitado como un médico a los
enfermos, porque para sanar la
arraigada enfermedad de nuestra
soberbia, nos ha dado el nuevo



ejemplo de su humildad; ha redimido
a su pueblo, porque nos ha liberado
al precio de su sangre a nosotros, que
nos habíamos convertido en siervos
del pecado y en esclavos del antiguo
enemigo. (...) Cristo nos ha
encontrado mientras yacíamos "en
tinieblas y sombras de muerte", es
decir, oprimidos por la larga ceguera
del pecado y de la ignorancia. (...)
Nos ha traído la verdadera luz de su
conocimiento y, habiendo disipado
las tinieblas del error, nos ha
mostrado el camino seguro hacia la
patria celestial. Ha dirigido los pasos
de nuestras obras para hacernos
caminar por la senda de la verdad,
que nos ha mostrado, y para
hacernos entrar en la morada de la
paz eterna, que nos ha prometido".

5. Por último, citando otros textos
bíblicos, Beda el Venerable concluía
así, dando gracias por los dones
recibidos: "Dado que poseemos estos
dones de la bondad eterna,



amadísimos hermanos, (...)
bendigamos también nosotros al
Señor en todo tiempo (cf. Sal 33,2),
porque "ha visitado y redimido a su
pueblo". Que en nuestros labios esté
siempre su alabanza, conservemos
su recuerdo y, por nuestra parte,
proclamemos la virtud de aquel que
"nos ha llamado de las tinieblas a su
luz admirable" (1P 2,9). Pidamos
continuamente su ayuda, para que
conserve en nosotros la luz del
conocimiento que nos ha traído, y
nos guíe hasta el día de la
perfección" (Omelie sul Vangelo,
Roma 1990, pp. 464‑465).

San Lucas 1,68‑79

68 «Bendito sea el Señor, el Dios de
Israel, porque ha visitado y redimido
a su Pueblo,

69 y nos ha dado un poderoso
Salvador en la casa de David, su
servidor,



70 como lo había anunciado mucho
tiempo antes, por boca de sus santos
profetas,

71 para salvarnos de nuestros
enemigos y de las manos de todos los
que nos odian.

72 Así tuvo misericordia de nuestros
padres y se acordó de su santa
Alianza,

73 del juramento que hizo a nuestro
padre Abraham

74 de concedernos que, libres de
temor, arrancados de las manos de
nuestros enemigos,

75 lo sirvamos en santidad y justicia,
bajo su mirada, durante toda nuestra
vida.

76 Y tú, niño, serás llamado Profeta
del Altísimo, porque irás delante del
Señor preparando sus caminos,



77 para hacer conocer a su Pueblo la
salvación mediante el perdón de los
pecados;

78 gracias a la misericordiosa
ternura de nuestro Dios, que nos
traerá del cielo la visita del Sol
naciente,

79 para iluminar a los que están en
las tinieblas y en la sombra de la
muerte, y guiar nuestros pasos por el
camino de la paz».

Oración en el peligro. Miércoles 5
de noviembre de 2003

Salmo 140

1. En las anteriores catequesis hemos
contemplado en su conjunto la
estructura y el valor de la Liturgia de
las Vísperas, la gran oración eclesial
de la tarde. Ahora queremos
adentrarnos en ella. Será como
realizar una peregrinación a esa
especie de "tierra santa", que



constituyen los salmos y los cánticos.
Iremos reflexionando sucesivamente
sobre cada una de esas oraciones
poéticas, que Dios ha sellado con su
inspiración. Son las invocaciones que
el Señor mismo desea que se le
dirijan. Por eso, le gusta escucharlas,
sintiendo vibrar en ellas el corazón
de sus hijos amados.

Comenzaremos con el salmo 140, con
el cual se inician las Vísperas
dominicales de la primera de las
cuatro semanas en las que, después
del Concilio, se ha articulado la
plegaria vespertina de la Iglesia.

2. "Suba mi oración como incienso en
tu presencia; el alzar de mis manos
como ofrenda de la tarde". El
versículo 2 de este salmo se puede
considerar como el signo distintivo
de todo el canto y la evidente
justificación de que haya sido situado
dentro de la Liturgia de las Vísperas.
La idea expresada refleja el espíritu



de la teología profética, que une
íntimamente el culto con la vida, la
oración con la existencia.

La misma plegaria, hecha con
corazón puro y sincero, se convierte
en sacrificio ofrecido a Dios. Todo el
ser de la persona que ora se
transforma en una ofrenda de
sacrificio, como sugerirá más tarde
san Pablo cuando invitará a los
cristianos a ofrecer su cuerpo como
víctima viva, santa, agradable a Dios:
este es el sacrificio espiritual que le
complace (cf. Rm 12,1).

Las manos elevadas en la oración son
un puente de comunicación con Dios,
como lo es el humo que sube como
suave olor de la víctima durante el
rito del sacrificio vespertino.

3. El salmo prosigue con un tono de
súplica, transmitido a nosotros por
un texto que en el original hebreo
presenta numerosas dificultades y



oscuridades para su interpretación
(sobre todo en los versículos 4‑7).

En cualquier caso, el sentido general
se puede identificar y transformar en
meditación y oración. Ante todo, el
orante suplica al Señor que impida
que sus labios (cf. v. 3) y los
sentimientos de su corazón se vean
atraídos y arrastrados por el mal y lo
impulsen a realizar "acciones
malas" (cf. v. 4). En efecto, las
palabras y las obras son expresión de
la opción moral de la persona. Es
fácil que el mal ejerza una atracción
tan grande que lleve incluso al fiel a
gustar los "manjares deliciosos" que
pueden ofrecer los pecadores, al
sentarse a su mesa, es decir,
participando en sus malas acciones.

El salmo adquiere casi el matiz de un
examen de conciencia, al que sigue el
compromiso de escoger siempre los
caminos de Dios.



4. Con todo, al llegar a este punto, el
orante siente un estremecimiento
que lo impulsa a una apasionada
declaración de rechazo de cualquier
complicidad con el impío: no quiere
en absoluto ser huésped del impío, ni
permitir que el ungüento perfumado
reservado a los comensales
importantes (cf. Sal 22,5) atestigüe
una connivencia con los que obran el
mal (cf. Sal 140,5). Para expresar con
más vehemencia su radical
alejamiento del malvado, el salmista
lo condena con indignación
utilizando unas imágenes muy vivas
de juicio vehemente.

Se trata de una de las imprecaciones
típicas del Salterio (cf. Sal 57 y 108),
que tienen como finalidad afirmar de
modo plástico e incluso pintoresco la
oposición al mal, la opción del bien y
la certeza de que Dios interviene en
la historia con su juicio de severa
condena de la injusticia (cf. vv. 6‑7).



5. El salmo concluye con una última
invocación confiada (cf. vv. 8‑9): es
un canto de fe, de gratitud y de
alegría, con la certeza de que el fiel
no se verá implicado en el odio que
los malvados le reservan y no caerá
en la trampa que le tienden, después
de constatar su firme opción por el
bien. Así, el justo podrá superar
indemne cualquier engaño, como se
dice en otro salmo: "Hemos salvado
la vida como un pájaro de la trampa
del cazador; la trampa se rompió y
escapamos" (Sal 123,7).

Concluyamos nuestra lectura del
salmo 140 volviendo a la imagen
inicial, la de la plegaria vespertina
como sacrificio agradable a Dios. Un
gran maestro espiritual que vivió
entre los siglos IV y V, Juan Casiano,
el cual, aunque procedía de Oriente,
pasó en la Galia meridional la última
parte de su vida, releía esas palabras
en clave cristológica: "En efecto, en
ellas se puede captar más



espiritualmente una alusión al
sacrificio vespertino, realizado por el
Señor y Salvador durante su última
cena y entregado a los Apóstoles,
cuando dio inicio a los santos
misterios de la Iglesia, o (se puede
captar una alusión) a aquel mismo
sacrificio que él, al día siguiente,
ofreció por la tarde, en sí mismo, con
la elevación de sus manos, sacrificio
que se prolongará hasta el final de
los siglos para la salvación del
mundo entero" (Le istituzioni
cenobitiche, Abadía de Praglia, Padua
1989, p. 92).

SALMO 140

1 Salmo de David.

Yo te invoco, Señor, ven pronto en mi
ayuda;

escucha mi voz cuando te llamo;

2 que mi oración suba hasta ti como
el incienso,



y mis manos en alto, como la ofrenda
de la tarde,

3 Coloca, Señor, un guardián en mi
boca

y un centinela a la puerta de mis
labios;

4 no dejes que mi corazón se incline
a la maldad,

o a cometer delitos con hombres
perversos.

¡No, nunca gustaré de sus manjares!

5 Que el justo me golpee como amigo
y me corrija,

pero que el óleo del malvado no
perfume mi cabeza:

yo seguiré oponiendo mi oración a
sus maldades.

6 Sus príncipes cayeron despeñados,



esos que se complacían en oírme
decir:

7 «Como una piedra de molino hecha
pedazos

están esparcidos nuestros huesos

ante las fauces del Abismo».

8 Pero mis ojos, Señor, fijos en ti:

en ti confío, no me dejes indefenso.

9 Protégeme del lazo que me han
tendido

y de las trampas de los que hacen el
mal.

10 ¡Caigan los malvados en sus
propias redes,

mientras yo paso sin hacerme daño!

"Tú eres mi refugio". Miércoles 12
de noviembre de 2003

Salmo 141



1. La tarde del día 3 de octubre de
1226, san Francisco de Asís, a punto
de morir, rezó como última oración
precisamente el salmo 141, que
acabamos de escuchar. San
Buenaventura recuerda que san
Francisco "prorrumpió en la
exclamación del salmo: "A voz en
grito, clamo al Señor; a voz en grito
suplico al Señor" y lo rezó hasta el
versículo final: "Me rodearán los
justos, cuando me devuelvas tu
favor"" (Leyenda mayor, XIV,
5:Fuentes Franciscanas, Padua‑Asís,
1980, p. 958).

Este salmo es una súplica intensa,
marcada por una serie de verbos de
imploración dirigidos al Señor:
"clamo al Señor", "suplico al Señor",
"desahogo ante él mis afanes",
"expongo ante él mi angustia" (vv.
2‑3). La parte central del salmo está
profundamente impregnada de
confianza en Dios, que no queda
indiferente ante el sufrimiento del



fiel (cf. vv. 4‑8). Con esta actitud san
Francisco afrontó la muerte.

2. A Dios se le interpela hablándole
de "tú", como a una persona que da
seguridad: "Tú eres mi refugio" (v. 6).
"Tú conoces mis senderos", es decir,
el itinerario de mi vida, un itinerario
marcado por la opción en favor de la
justicia. Sin embargo, por esa senda
los impíos le han tendido una trampa
(cf. v. 4): es la imagen típica tomada
del ambiente de caza; se usa
frecuentemente en las súplicas de los
salmos para indicar los peligros y las
asechanzas a los que está sometido el
justo.

Ante ese peligro, el salmista lanza en
cierto modo una señal de alarma
para que Dios vea su situación e
intervenga: "Mira a la derecha,
fíjate" (v. 5). Ahora bien, en la
tradición oriental, a la derecha de
una persona estaba el defensor o el
testigo favorable durante un proceso,



y, en caso de guerra, el
guardaespaldas. Así pues, el fiel se
siente solo y abandonado: "Nadie me
hace caso". Por eso, expresa una
constatación angustiosa: "No tengo a
dónde huir; nadie mira por mi
vida" (v. 5).

3. Inmediatamente después, un grito
pone de manifiesto la esperanza que
alberga el corazón del orante. Ya la
única protección y la única cercanía
eficaz es la de Dios: "Tú eres mi
refugio y mi lote en el país de la
vida" (v. 6). En el lenguaje bíblico, el
"lote" o "porción" es el don de la
tierra prometida, signo del amor
divino con respecto a su pueblo. El
Señor queda ya como el fundamento
último, y único, en el que puede
basarse, la única posibilidad de vida,
la esperanza suprema.

El salmista lo invoca con insistencia,
porque está "agotado" (v. 7). Le
suplica que intervenga para romper



las cadenas de su cárcel de soledad y
hostilidad (cf. v. 8), y lo saque del
abismo de la prueba.

4. Como en otros salmos de súplica,
la perspectiva final es una acción de
gracias, que ofrecerá a Dios después
de ser escuchado: "Sácame de la
prisión, y daré gracias a tu
nombre" (v. 8). Cuando sea salvado,
el fiel se irá a dar gracias al Señor en
medio de la asamblea litúrgica (cf. 
ib.). Lo rodearán los justos, que
considerarán la salvación de su
hermano como un don hecho
también a ellos.

Este clima debería reinar también en
las celebraciones cristianas. El dolor
de una persona debe encontrar eco
en el corazón de todos; del mismo
modo, toda la comunidad orante
debe vivir la alegría de cada uno:
"Ved: qué dulzura, qué delicia,
convivir los hermanos unidos" (Sal
132,1). Y el Señor Jesús dijo: "Donde



están dos o tres reunidos en mi
nombre, allí estoy yo en medio de
ellos" (Mt 18,20).

5. La tradición cristiana ha aplicado
el salmo 141 a Cristo perseguido y
sufriente. Desde esta perspectiva, la
meta luminosa de la súplica del
salmo se transfigura en un signo
pascual, sobre la base del desenlace
glorioso de la vida de Cristo y de
nuestro destino de resurrección con
él. Lo afirma san Hilario de Poitiers,
famoso doctor de la Iglesia del siglo
IV, en su Tratado sobre los salmos.

Comenta la traducción latina del
último versículo de este salmo, la
cual habla de recompensa para el
orante y de espera de los justos: "Me
expectant iusti, donec retribuas mihi".
San Hilario explica: "El Apóstol nos
enseña cuál es la recompensa que ha
dado el Padre a Cristo: "Dios lo exaltó
y le otorgó el Nombre que está sobre
todo nombre. Para que, al nombre de



Jesús, toda rodilla se doble en los
cielos, en la tierra y en los abismos, y
toda lengua confiese que Cristo Jesús
es Señor para gloria de Dios
Padre" (Flp 2,9‑11). Esta es la
recompensa: al cuerpo, que asumió,
se le concede la eternidad de la gloria
del Padre. El mismo Apóstol nos
enseña qué es la espera de los justos,
diciendo: "Nosotros somos
ciudadanos del cielo, de donde
esperamos como Salvador al Señor
Jesucristo, el cual transfigurará este
miserable cuerpo nuestro en un
cuerpo glorioso como el suyo" (Flp
3,20‑21). En efecto, los justos lo
esperan para que los recompense,
transfigurándolos como su cuerpo
glorioso, que es bendito por los siglos
de los siglos. Amén" (PL 9,833‑837).

SALMO 141

1 Poema de David. Cuando estaba en
la cueva. Oración.

2 Invocaré al Señor con toda mi voz,



con toda mi voz suplicaré al Señor;

3 expondré mi queja ante él,

expresaré mi angustia en su
presencia.

4 Ya se me acaba el aliento,

pero tú conoces mi camino:

en la senda por donde voy

me han ocultado una trampa.

5 Miro a la derecha, observo,

y no hay nadie que se ocupe de mí;

ya no tengo dónde refugiarme,

nadie se interesa por mi vi da.

6 Por eso clamo a ti, Señor, y te digo:

«Tú eres mi refugio,

mi herencia en la tierra de los
vivientes».



7 Atiende a mi clamor,

porque estoy en la miseria;

líbrame de mis perseguidores,

porque son más fuertes que yo.

8 Sácame de la prisión,

y daré gracias a tu Nombre:

porque los justos esperan

que me concedas tu favor.

Cristo, siervo de Dios. Miércoles 19
de noviembre de 2003

Carta a los Filipenses 2,6‑11

1. La liturgia de las Vísperas incluye,
además de los salmos, algunos
cánticos bíblicos. El que se acaba de
proclamar es, ciertamente, uno de los
más significativos y de los que
encierran mayor densidad teológica.
Se trata de un himno insertado en el



capítulo segundo de la carta de san
Pablo a los cristianos de Filipos, la
ciudad griega que fue la primera
etapa del anuncio misionero del
Apóstol en Europa. Se suele
considerar que este cántico es una
expresión de la liturgia cristiana de
los orígenes, y para nuestra
generación es una alegría poderse
asociar, después de dos milenios, a la
oración de la Iglesia apostólica.

Este cántico revela una doble
trayectoria vertical, un movimiento,
primero en descenso y, luego, en
ascenso. En efecto, por un lado, está
el abajamiento humillante del Hijo
de Dios cuando, en la Encarnación, se
hace hombre por amor a los
hombres. Cae en la kénosis, es decir,
en el "vaciamiento" de su gloria
divina, llevado hasta la muerte en
cruz, el suplicio de los esclavos, que
lo ha convertido en el último de los
hombres, haciéndolo auténtico



hermano de la humanidad sufriente,
pecadora y repudiada.

2. Por otro lado, está la elevación
triunfal, que se realiza en la Pascua,
cuando Cristo es restablecido por el
Padre en el esplendor de la divinidad
y es celebrado como Señor por todo
el cosmos y por todos los hombres ya
redimidos. Nos encontramos ante
una grandiosa relectura del misterio
de Cristo, sobre todo del Cristo
pascual. San Pablo, además de
proclamar la resurrección (cf. 1Co
15,3‑5), recurre también a la
definición de la Pascua de Cristo
como "exaltación", "elevación" y
"glorificación".

Así pues, desde el horizonte
luminoso de la trascendencia divina,
el Hijo de Dios cruzó la distancia
infinita que existe entre el Creador y
la criatura. No hizo alarde "de su
categoría de Dios", que le
corresponde por naturaleza y no por



usurpación: no quiso conservar
celosamente esa prerrogativa como
un tesoro ni usarla en beneficio
propio. Antes bien, Cristo "se
despojó", "se rebajó", tomando la
condición de esclavo, pobre, débil,
destinado a la muerte infamante de
la crucifixión. Precisamente de esta
suprema humillación parte el gran
movimiento de elevación descrito en
la segunda parte del himno paulino
(cf. Flp 2,9‑11).

3. Dios, ahora, "exalta" a su Hijo
concediéndole un "nombre" glorioso,
que, en el lenguaje bíblico, indica la
persona misma y su dignidad. Pues
bien, este "nombre" es Kyrios,
"Señor", el nombre sagrado del Dios
bíblico, aplicado ahora a Cristo
resucitado. Este nombre pone en
actitud de adoración a todo el
universo, descrito según la división
tripartita: el cielo, la tierra y el
abismo.



De este modo, el Cristo glorioso se
presenta, al final del himno, como el 
Pantokrátor, es decir, el Señor
omnipotente que destaca triunfante
en los ábsides de las basílicas
paleocristianas y bizantinas. Lleva
aún los signos de la pasión, o sea, de
su verdadera humanidad, pero ahora
se manifiesta en el esplendor de su
divinidad. Cristo, cercano a nosotros
en el sufrimiento y en la muerte,
ahora nos atrae hacia sí en la gloria,
bendiciéndonos y haciéndonos
partícipes de su eternidad.

4. Concluyamos nuestra reflexión
sobre el himno paulino con palabras
de san Ambrosio, que a menudo
utiliza la imagen de Cristo que "se
despojó de su rango", humillándose y
anonadándose (exinanivit
semetipsum) en la encarnación y en
la ofrenda de sí mismo en la cruz.

En particular, en el Comentario al
salmo 118, el obispo de Milán afirma:



"Cristo, colgado del árbol de la cruz...
fue herido con la lanza, y de su
costado brotó sangre y agua, más
dulces que cualquier ungüento,
víctima agradable a Dios, que
difunde por todo el mundo el
perfume de la santificación...
Entonces Jesús, atravesado, esparció
el perfume del perdón de los pecados
y de la redención. En efecto, siendo el
Verbo, al hacerse hombre se rebajó;
siendo rico, se hizo pobre, para
enriquecernos con su miseria (cf. 2Co
8,9); era poderoso, y se mostró tan
débil, que Herodes lo despreciaba y
se burlaba de él; tenía poder para
sacudir la tierra, y estaba atado a
aquel árbol; envolvía el cielo en
tinieblas, ponía en cruz al mundo,
pero estaba clavado en la cruz;
inclinaba la cabeza, y de ella salía el
Verbo; se había anonadado, pero lo
llenaba todo. Descendió Dios,
ascendió el hombre; el Verbo se hizo
carne, para que la carne pudiera
reivindicar para sí el trono del Verbo



a la diestra de Dios; todo él era una
llaga, pero de esa llaga salía
ungüento; parecía innoble, pero en él
se reconocía a Dios" (III, 8, SAEMO IX,
Milán‑Roma 1987, pp. 131‑133).

Carta a los Filipenses 2,6‑11

6 El, que era de condición divina, 

no consideró esta igualdad con Dios 

como algo que debía guardar
celosamente:

7 al contrario, se anonadó a sí
mismo, 

tomando la condición de servidor 

y haciéndose semejante a los
hombres. 

Y presentándose con aspecto
humano,

8 se humilló hasta aceptar por
obediencia la muerte



y muerte de cruz.

9 Por eso, Dios lo exaltó 

y le dio el Nombre que está sobre
todo nombre,

10 para que al nombre de Jesús, 

se doble toda rodilla 

en el cielo, en la tierra y en los
abismos,

11 y toda lengua proclame para
gloria de Dios Padre:

«Jesucristo es el Señor».

El Mesías, rey y sacerdote.
Miércoles 26 de noviembre de 2003

Salmo 109

1. Hemos escuchado uno de los
salmos más célebres de la historia de
la cristiandad. En efecto, el salmo
109, que la liturgia de las Vísperas



nos propone cada domingo, se cita
repetidamente en el Nuevo
Testamento. Sobre todo los versículos
1 y 4 se aplican a Cristo, siguiendo la
antigua tradición judía, que había
transformado este himno de canto
real davídico en salmo mesiánico.

La popularidad de esta oración se
debe también al uso constante que se
hace de ella en las Vísperas del
domingo. Por este motivo, el salmo
109, en la versión latina de la 
Vulgata, ha sido objeto de numerosas
y espléndidas composiciones
musicales que han jalonado la
historia de la cultura occidental. La
liturgia, según la práctica elegida por
el concilio Vaticano II, ha recortado
del texto original hebreo del salmo,
que entre otras cosas tiene sólo 63
palabras, el violento versículo 6.
Subraya la tonalidad de los así
llamados "salmos imprecatorios" y
describe al rey judío mientras
avanza en una especie de campaña



militar, aplastando a sus adversarios
y juzgando a las naciones.

2. Dado que tendremos ocasión de
volver otras veces a este salmo,
considerando el uso que hace de él la
liturgia, nos limitaremos ahora a
ofrecer sólo una visión de conjunto.

Podemos distinguir claramente en él
dos partes. La primera (cf. vv. 1‑3)
contiene un oráculo dirigido por Dios
a aquel que el salmista llama "mi
Señor", es decir, el soberano de
Jerusalén. El oráculo proclama la
entronización del descendiente de
David "a la derecha" de Dios. En
efecto, el Señor se dirige a él,
diciendo: "Siéntate a mi derecha" (v.
1). Verosímilmente, se menciona aquí
un ritual según el cual se hacía
sentar al elegido a la derecha del
arca de la alianza, de modo que
recibiera el poder de gobierno del
rey supremo de Israel, o sea, del
Señor.



3. En el ambiente se intuyen fuerzas
hostiles, neutralizadas, sin embargo,
por una conquista victoriosa: se
representa a los enemigos a los pies
del soberano, que camina
solemnemente en medio de ellos,
sosteniendo el cetro de su autoridad
(cf. vv. 1‑2). Ciertamente, es el reflejo
de una situación política concreta,
que se verificaba en los momentos de
paso del poder de un rey a otro, con
la rebelión de algunos súbditos o con
intentos de conquista. Ahora, en
cambio, el texto alude a un contraste
de índole general entre el proyecto
de Dios, que obra a través de su
elegido, y los designios de quienes
querrían afirmar su poder hostil y
prevaricador. Por tanto, se da el
eterno enfrentamiento entre el bien
y el mal, que se desarrolla en los
acontecimientos históricos, mediante
los cuales Dios se manifiesta y nos
habla.



4. La segunda parte del salmo, en
cambio, contiene un oráculo
sacerdotal, cuyo protagonista sigue
siendo el rey davídico (cf. vv. 4‑7). La
dignidad real, garantizada por un
solemne juramento divino, une en sí
también la sacerdotal. La referencia
a Melquisedec, rey‑sacerdote de
Salem, es decir, de la antigua
Jerusalén (cf. Gn 14), es quizá un
modo de justificar el sacerdocio
particular del rey junto al sacerdocio
oficial levítico del templo de Sión.
Además, es sabido que la carta a los
Hebreos partirá precisamente de este
oráculo: "Tú eres sacerdote eterno
según el rito de Melquisedec" (Sal
109,4), para ilustrar el particular y
perfecto sacerdocio de Jesucristo.

Examinaremos posteriormente más
a fondo el salmo 109, realizando un
análisis esmerado de cada uno de sus
versículos.



5. Como conclusión, sin embargo,
quisiéramos releer el versículo
inicial del salmo con el oráculo
divino: "Siéntate a mi derecha, y haré
de tus enemigos estrado de tus pies".
Y lo haremos con san Máximo de
Turín (siglo IV‑V), quien en su 
Sermón sobre Pentecostés lo comenta
así: "Según nuestra costumbre, la
participación en el trono se ofrece a
aquel que, realizada una empresa,
llegando vencedor merece sentarse
como signo de honor. Así pues,
también el hombre Jesucristo,
venciendo con su pasión al diablo,
abriendo de par en par con su
resurrección el reino de la muerte,
llegando victorioso al cielo como
después de haber realizado una
empresa, escucha de Dios Padre esta
invitación: "Siéntate a mi derecha".
No debemos maravillarnos de que el
Padre ofrezca la participación del
trono al Hijo, que por naturaleza es
de la misma sustancia del Padre...



El Hijo está sentado a la derecha
porque, según el Evangelio, a la
derecha estarán las ovejas, mientras
que a la izquierda estarán los
cabritos. Por tanto, es necesario que
el primer Cordero ocupe la parte de
las ovejas y la Cabeza inmaculada
tome posesión anticipadamente del
lugar destinado a la grey inmaculada
que lo seguirá" (40, 2: Scriptores circa
Ambrosium, IV, Milán‑Roma 1991, p.
195).

SALMO 109

1 De David. Salmo.

Dijo el Señor a mi Señor:

«Siéntate a mi derecha,

mientras yo pongo a tus enemigos

como estrado de tus pies».

2 El Señor extenderá el poder de tu
cetro:



«¡Domina desde Sión, en medio de
tus enemigos!».

3 «Tú eres príncipe desde tu
nacimiento,

con esplendor de santidad;

yo mismo te engendré como rocío,

desde el seno de la aurora».

4 El Señor lo ha jurado y no se
retractará:

«Tú eres sacerdote para siempre,

a la manera de Melquisedec».

5 A tu derecha, Señor, él derrotará a
los reyes,

en el día de su enojo;

6 juzgará a las naciones, amontonará
cadáveres

y aplastará cabezas por toda la
tierra.



7 En el camino beberá del torrente,

por eso erguirá su cabeza.

Las maravillas del éxodo de Egipto.
Miércoles 3 de diciembre de 2003

Salmo 113

1. El canto alegre y triunfal que
acabamos de proclamar evoca el
éxodo de Israel de la opresión de los
egipcios. El salmo 113A forma parte
de la colección que la tradición judía
ha llamado el "Hallel egipcio". Se
trata de los salmos 112‑117, una
especie de fascículo de cantos,
usados sobre todo en la liturgia judía
de la Pascua.

El cristianismo asumió el salmo 113A
con la misma connotación pascual,
pero abriéndolo a la nueva lectura
que deriva de la resurrección de
Cristo. Por eso, el éxodo que celebra
el salmo se convierte en figura de
otra liberación más radical y



universal. Dante, en la Divina
Comedia, pone este himno, según la
versión latina de la Vulgata, en labios
de las almas del Purgatorio: "In exitu
Israel de Aegypto / cantaban todos
juntos a una voz..." (Purgatorio II,
46‑47). O sea, ve en el salmo el canto
de la espera y de la esperanza de
quienes, después de la purificación
de todo pecado, se orientan hacia la
meta última de la comunión con Dios
en el paraíso.

2. Sigamos ahora la trama temática y
espiritual de esta breve composición
orante. Al inicio (cf. vv. 1‑2) se evoca
el éxodo de Israel desde la opresión
egipcia hasta el ingreso en la tierra
prometida, que es el "santuario" de
Dios, o sea, el lugar de su presencia
en medio del pueblo. Más aún, la
tierra y el pueblo se funden: Judá e
Israel, términos con los que se
designaba tanto la tierra santa como
el pueblo elegido, se consideran
como sede de la presencia del Señor,



su propiedad y heredad especial (cf. 
Ex 19,5‑6).

Después de esta descripción teológica
de uno de los elementos de fe
fundamentales del Antiguo
Testamento, es decir, la
proclamación de las maravillas de
Dios en favor de su pueblo, el
salmista profundiza espiritual y
simbólicamente en los
acontecimientos que las constituyen.

3. El Mar Rojo del éxodo de Egipto y
el Jordán del ingreso en la Tierra
santa están personificados y
transformados en testigos e
instrumentos que participan en la
liberación realizada por el Señor (cf. 
Sal 113A,3. 5).

Al inicio, en el éxodo, el mar se retira
para permitir que Israel pase y, al
final de la marcha por el desierto, el
Jordán remonta su curso, dejando
seco su lecho para permitir que pase
la procesión de los hijos de Israel (cf. 



Jos 3‑4). En el centro, se evoca la
experiencia del Sinaí: ahora son los
montes los que participan en la gran
revelación divina, que se realiza en
sus cimas. Semejantes a criaturas
vivas, como los carneros y los
corderos, saltan de gozo. Con una
vivísima personificación, el salmista
pregunta entonces a los montes y las
colinas cuál es el motivo de su
conmoción: "¿Por qué vosotros,
montes, saltáis como carneros, y
vosotras, colinas, como
corderos?" (Sal 113A,6)

No se refiere su respuesta; se da
indirectamente por medio de una
orden dirigida en seguida a la tierra:
"Tiembla, tierra, ante la faz del
Señor" (v. 7). La conmoción de los
montes y las colinas era, por
consiguiente, un estremecimiento de
adoración ante el Señor, Dios de
Israel, un acto de exaltación gloriosa
del Dios trascendente y salvador.



4. Este es el tema de la parte final del
salmo 113A (cf. vv. 7‑8), que
introduce otro acontecimiento
significativo de la marcha de Israel
por el desierto, el del agua que brotó
de la roca de Meribá (cf. Ex
17,1‑7;Nm 20,1‑13). Dios transforma
la roca en una fuente de agua, que
llega a formar un lago: en la raíz de
este prodigio se encuentra su
solicitud paterna con respecto a su
pueblo.

El gesto asume, entonces, un
significado simbólico: es el signo del
amor salvífico del Señor, que
sostiene y regenera a la humanidad
mientras avanza por el desierto de la
historia.

Como es sabido, san Pablo utilizará
también esta imagen y, sobre la base
de una tradición judía según la cual
la roca acompañaba a Israel en su
itinerario por el desierto,
interpretará el acontecimiento en



clave cristológica: "Todos bebieron la
misma bebida espiritual, pues bebían
de la roca espiritual que les seguía; y
la roca era Cristo" (1Co 10,4).

5. En esta misma línea, un gran
maestro cristiano, Orígenes,
comentando la salida del pueblo de
Israel de Egipto, piensa en el nuevo
éxodo realizado por los cristianos. En
efecto, dice así: "No penséis que sólo
entonces Moisés sacó de Egipto al
pueblo; también ahora el Moisés que
tenemos con nosotros..., es decir, la
ley de Dios, quiere sacarte de Egipto;
si la escuchas, quiere alejarte del
faraón... No quiere que permanezcas
en las obras tenebrosas de la carne,
sino que salgas al desierto, que
llegues al lugar donde ya no existen
las turbaciones y fluctuaciones del
mundo, que llegues a la paz y el
silencio... Así, cuando hayas llegado a
ese lugar de paz, podrás hacer
ofrendas al Señor, podrás reconocer
la ley de Dios y el poder de la voz



divina" (Omelie sull'Esodo,Roma
1981, pp. 71‑72).

Usando la imagen paulina que evoca
la travesía del Mar Rojo, Orígenes
prosigue: "El Apóstol llama a esto un
bautismo, realizado en Moisés en la
nube y en el mar, para que también
tú, que fuiste bautizado en Cristo, en
el agua y en el Espíritu Santo, sepas
que los egipcios te están
persiguiendo y quieren ponerte a su
servicio, es decir, al servicio de los
señores de este mundo y de los
espíritus del mal, de los que antes
fuiste esclavo. Estos, ciertamente,
tratarán de perseguirte, pero tú baja
al agua y saldrás incólume; y,
después de lavar las manchas de los
pecados, sube como hombre nuevo
dispuesto a cantar el cántico
nuevo" (ib., p. 107).

SALMO 113

¡Aleluya!



1 Cuando Israel salió de Egipto,

la familia de Jacob, de un pueblo
extranjero,

2 Judá se convirtió en su Santuario,

la tierra de Israel fue su dominio.

3 El Mar, al verlos, huyó,

el Jordán se volvió atrás;

4 los montes saltaron como carneros

y las colinas, como corderos.

5 ¿Qué tienes, Mar? ¿Por qué huyes?

Y tú, Jordán, ¿por qué te vuelves
atrás?

6 Montes, ¿por qué saltan como
carneros,

y ustedes, colinas, como corderos?

7 Tiembla, tierra, delante del Señor,



ante el rostro del Dios de Jacob,

8 el que convierte las rocas en
estanques,

y los peñascos en manantiales.

Las bodas del Cordero. Miércoles 10
de diciembre de 2003

Apocalipsis 19,1‑8

1. Siguiendo la serie de los salmos y
los cánticos que constituyen la
oración eclesial de las Vísperas, nos
encontramos ante un himno, tomado
del capítulo 19 del Apocalipsis y
compuesto por una secuencia de 
aleluyas y de aclamaciones.

Detrás de estas gozosas invocaciones
se halla la lamentación dramática
entonada en el capítulo anterior por
los reyes, los mercaderes y los
navegantes ante la caída de la
Babilonia imperial, la ciudad de la
malicia y la opresión, símbolo de la



persecución desencadenada contra la
Iglesia.

2. En antítesis con ese grito que se
eleva desde la tierra, resuena en el
cielo un coro alegre de ámbito
litúrgico que, además del aleluya,
repite también el amén. En realidad,
las diferentes aclamaciones,
semejantes a antífonas, que ahora la 
Liturgia de las Vísperas une en un
solo cántico, en el texto del
Apocalipsis se ponen en labios de
personajes diversos. Ante todo,
encontramos una "multitud
inmensa", constituida por la
asamblea de los ángeles y los santos
(cf. vv. 1‑3). Luego, se distingue la voz
de los "veinticuatro ancianos" y de
los "cuatro vivientes", figuras
simbólicas que parecen los
sacerdotes de esta liturgia celestial
de alabanza y acción de gracias (cf. v.
4). Por último, se eleva la voz de un
solista (cf. v. 5), el cual, a su vez,
implica en el canto a la "multitud



inmensa" de la que se había partido
(cf. vv. 6‑7).

3. En las futuras etapas de nuestro
itinerario orante, tendremos ocasión
de ilustrar cada una de las antífonas
de este grandioso y festivo himno de
alabanza entonado por muchas
voces. Ahora nos contentamos con
dos anotaciones. La primera se
refiere a la aclamación de apertura,
que reza así: "La salvación, la gloria y
el poder son de nuestro Dios, porque
sus juicios son verdaderos y
justos" (vv. 1‑2).

En el centro de esta invocación
gozosa se encuentra el recuerdo de la
intervención decisiva de Dios en la
historia: el Señor no es indiferente,
como un emperador impasible y
aislado, ante las vicisitudes
humanas. Como dice el salmista, "el
Señor tiene su trono en el cielo: sus
ojos están observando, sus pupilas
examinan a los hombres" (Sal 10,4).



4. Más aún, su mirada es fuente de
acción, porque él interviene y
destruye los imperios prepotentes y
opresores, abate a los orgullosos que
lo desafían, juzga a los que perpetran
el mal. El salmista describe también
con imágenes pintorescas (cf. Sal
10,7) esta irrupción de Dios en la
historia, como el autor del
Apocalipsis había evocado en el
capítulo anterior (cf. Ap 18,1‑24) la
terrible intervención divina con
respecto a Babilonia, arrancada de su
sede y arrojada al mar. Nuestro
himno alude a esa intervención en
un pasaje que no se recoge en la
celebración de lasVísperas (cf. Ap
19,2‑3).

Nuestra oración, entonces, sobre
todo debe invocar y ensalzar la
acción divina, la justicia eficaz del
Señor, su gloria, obtenida con el
triunfo sobre el mal. Dios se hace
presente en la historia, poniéndose
de parte de los justos y de las



víctimas, precisamente como declara
la breve y esencial aclamación del
Apocalipsis, y como a menudo se
repite en el canto de los salmos (cf. 
Sal 145,6‑9).

5. Queremos poner de relieve otro
tema de nuestro cántico. Se
desarrolla en la aclamación final y es
uno de los motivos dominantes del
mismo Apocalipsis: "Llegó la boda
del Cordero; su Esposa se ha
embellecido" (Ap 19,7). Cristo y la
Iglesia, el Cordero y la Esposa, están
en profunda comunión de amor.

Trataremos de hacer que brille esta
mística unión esponsal a través del
testimonio poético de un gran Padre
de la Iglesia siria, san Efrén, que
vivió en el siglo IV. Usando
simbólicamente el signo de las bodas
de Caná (cf. Jn 2,1‑11), introduce a
esa localidad, personificada, para
alabar a Cristo por el gran don
recibido: "Juntamente con mis



huéspedes, daré gracias porque él me
ha considerado digna de invitarlo: él,
que es el Esposo celestial, y que
descendió e invitó a todos; y también
yo he sido invitada a entrar a su
fiesta pura de bodas. Ante los
pueblos lo reconoceré como el
Esposo. No hay otro como él. Su
cámara nupcial está preparada desde
los siglos, abunda en riquezas, y no le
falta nada. No como la fiesta de Caná,
cuyas carencias él ha
colmado" (Himnos sobre la
virginidad, 33, 3: L'arpa dello Spirito,
Roma 1999, pp. 73‑74).

6. En otro himno, que también canta
las bodas de Caná, san Efrén subraya
que Cristo, invitado a las bodas de
otros (precisamente los esposos de
Caná), quiso celebrar la fiesta de sus
bodas: las bodas con su esposa, que
es toda alma fiel. "Jesús, fuiste
invitado a una fiesta de bodas de
otros, de los esposos de Caná. Aquí,
en cambio, se trata de tu fiesta, pura



y hermosa: alegra nuestros días,
porque también tus huéspedes,
Señor, necesitan tus cantos; deja que
tu arpa lo llene todo. El alma es tu
esposa; el cuerpo es su cámara
nupcial; tus invitados son los
sentidos y los pensamientos. Y si un
solo cuerpo es para ti una fiesta de
bodas, la Iglesia entera es tu
banquete nupcial" (Himnos sobre la
fe, 14, 4‑5: o.c., p. 27).

Apocalipsis 19,1‑8

1 Después oí algo parecido al clamor
de una enorme multitud que estaba
en el cielo, y exclamaba: «¡Aleluya!
La salvación, la gloria y el poder
pertenecen a nuestro Dios,

2 porque sus juicios son verdaderos y
justos. Él ha condenado a la famosa
Prostituta que corrompía la tierra
con su lujuria, y ha vengado en ella
la sangre de sus servidores».



3 Y volvieron a decir: «¡Aleluya! La
humareda de la Ciudad se eleva por
los siglos de los siglos».

4 Entonces los veinticuatro Ancianos
y los cuatro Seres Vivientes se
postraron para adorar a Dios, que
está sentado en el trono, y
exclamaban: «¡Amén, aleluya!».

5 Luego salió del trono una voz que
decía: «Alaben a nuestro Dios,
ustedes, sus servidores, los que lo
temen, pequeños y grandes».

6 Y oí algo parecido al clamor de una
enorme multitud, al estruendo de
una catarata y al estallido de
violentos truenos. Y decían:
«¡Aleluya! Porque el Señor, nuestro
Dios, el Todopoderoso, ha establecido
su Reino.

7 Alegrémonos, regocijémonos y
demos gloria a Dios, porque han
llegado las bodas del Cordero: su
esposa ya se ha preparado,



8 y la han vestido con lino fino de
blancura resplandeciente».

Pasión voluntaria de Cristo, siervo
de Dios. Miércoles 14 de enero de
2004

Primera carta de san Pedro 2,21‑24

1. Después de la pausa con ocasión
de las festividades navideñas,
reanudamos hoy nuestro itinerario
de meditación sobre la liturgia de las
Vísperas. El cántico que acabamos de
proclamar, tomado de laprimera
carta de san Pedro, se refiere a la
pasión redentora de Cristo,
anunciada ya en el momento del
bautismo en el Jordán.

Como escuchamos el domingo
pasado, fiesta del Bautismo del
Señor, Jesús se manifiesta desde el
inicio de su actividad pública como el
"Hijo amado", en el que el Padre
tiene su complacencia (cf. Lc 3,22), y
el verdadero "Siervo de Yahveh" (cf. 



Is 42,1), que libra al hombre del
pecado mediante su pasión y la
muerte en la cruz.

En la carta de san Pedro citada, en la
que el pescador de Galilea se define
"testigo de los sufrimientos de
Cristo" (1P 5,1), el recuerdo de la
pasión es muy frecuente. Jesús es el
cordero del sacrificio, sin mancha,
cuya sangre preciosa fue derramada
para nuestra redención (cf. 1P
1,18‑19). Él es la piedra viva que
desecharon los hombres, pero que
fue escogida por Dios como "piedra
angular" que da cohesión a la "casa
espiritual", es decir, a la Iglesia (cf. 
1P 2,6‑8). Él es el justo que se
sacrifica por los injustos, a fin de
llevarlos a Dios (cf. 1P 3,18‑22).

2. Nuestra atención se concentra
ahora en la figura de Cristo que nos
presenta el pasaje que acabamos de
escuchar (cf. 1P 2,21‑24). Aparece
como el modelo que debemos



contemplar e imitar, el "programa",
como se dice en el original griego (cf. 
1P 2,21), que debemos realizar, el
ejemplo que hemos de seguir con
decisión, conformando nuestra vida
a sus opciones.

En efecto, se usa el verbo griego que
indica el seguimiento, la actitud de
discípulos, el seguir las huellas
mismas de Jesús. Y los pasos del
divino Maestro van por una senda
ardua y difícil, precisamente como se
lee en el evangelio: "El que quiera
venir en pos de mí, (...) tome su cruz
y sígame" (Mc 8,34).

En este punto, el himno de la carta de
san Pedro traza una síntesis
admirable de la pasión de Cristo, a la
luz de las palabras y las imágenes
que el profeta Isaías aplica a la figura
del Siervo doliente (cf. Is 53), releída
en clave mesiánica por la antigua
tradición cristiana.



3. Esta historia de la Pasión en el
himno se formula mediante cuatro
declaraciones negativas (cf. 1P
2,22‑23a) y tres positivas (1P
2,23b‑24), para describir la actitud de
Jesús en esa situación terrible y
grandiosa.

Comienza con la doble afirmación de
su absoluta inocencia, expresada con
las palabras de Isaías (cf. Is 53,9): "Él
no cometió pecado ni encontraron
engaño en su boca" (1P 2,22). Luego
vienen dos consideraciones sobre su
comportamiento ejemplar,
impregnado de mansedumbre y
dulzura: "Cuando le insultaban, no
devolvía el insulto; en su pasión no
profería amenazas" (1P 2,23). El
silencio paciente del Señor no es sólo
un acto de valentía y generosidad.
También es un gesto de confianza
con respecto al Padre, como sugiere
la primera de las tres afirmaciones
positivas: "Se ponía en manos del que
juzga justamente" (1P 2,23). Tiene



una confianza total y perfecta en la
justicia divina, que dirige la historia
hacia el triunfo del inocente.

4. Así se llega a la cumbre del relato
de la Pasión, que pone de relieve el
valor salvífico del acto supremo de
entrega de Cristo: "Cargado con
nuestros pecados, subió al leño, para
que, muertos al pecado, vivamos
para la justicia" (1P 2,24).

Esta segunda afirmación positiva,
formulada con las expresiones de la
profecía de Isaías (cf. Is 53,12),
precisa que Cristo cargó "en su
cuerpo" "en el leño", o sea, en la cruz,
"nuestros pecados", para poder
aniquilarlos.

Por este camino, también nosotros,
librados del hombre viejo, con su mal
y su miseria, podemos "vivir para la
justicia", es decir, en santidad. El
pensamiento corresponde, aunque
sea con términos en gran parte
diversos, a la doctrina paulina sobre



el bautismo, que nos regenera como
nuevas criaturas, sumergiéndonos en
el misterio de la pasión, muerte y
gloria de Cristo (cf. Rm 6,3‑11).

La última frase —"sus heridas nos
han curado" (1P 2,25)— indica el
valor salvífico del sufrimiento de
Cristo, expresado con las mismas
palabras que usa Isaías para indicar
la fecundidad salvadora del dolor
sufrido por el Siervo de Yahveh (cf. Is
53,5).

5. Contemplando las llagas de Cristo
por las cuales hemos sido salvados,
san Ambrosio se expresaba así: "En
mis obras no tengo nada de lo que
pueda gloriarme, no tengo nada de lo
que pueda enorgullecerme y, por
tanto, me gloriaré en Cristo. No me
gloriaré de ser justo, sino de haber
sido redimido. No me gloriaré de
estar sin pecado, sino de que mis
pecados han sido perdonados. No me
gloriaré de haber ayudado a alguien



ni de que alguien me haya ayudado,
sino de que Cristo es mi abogado
ante el Padre, de que Cristo derramó
su sangre por mí. Mi pecado se ha
transformado para mí en precio de la
redención, a través del cual Cristo ha
venido a mí. Cristo ha sufrido la
muerte por mí. Es más ventajoso el
pecado que la inocencia. La
inocencia me había hecho arrogante,
mientras que el pecado me ha hecho
humilde" (Giacobbe e la vita beata, I,
6, 21: SAEMO III, Milán‑Roma 1982,
pp. 251‑253).

Primera carta de San Pedro 2,21‑24

21 A esto han sido llamados, porque
también Cristo padeció por ustedes, y
les dejó un ejemplo a fin de que sigan
sus huellas.

22 El no cometió pecado y nadie
pudo encontrar una mentira en su
boca.



23 Cuando era insultado, no devolvía
el insulto, y mientras padecía no
profería amenazas; al contrario,
confiaba su causa al que juzga
rectamente.

24 El llevó sobre la cruz nuestros
pecados, cargándolos en su cuerpo, a
fin de que, muertos al pecado,
vivamos para la justicia. Gracias a
sus llagas, ustedes fueron curados.

25 Porque antes andaban como
ovejas perdidas, pero ahora han
vuelto al Pastor y Guardián de
ustedes.

El Señor, esperanza del justo.
Miércoles 28 de enero de 2004

Salmo 10

1. Prosigue nuestra reflexión sobre
los textos de los salmos, que
constituyen el elemento sustancial de
la Liturgia de las Vísperas. El que
hemos hecho resonar en nuestros



corazones es el salmo 10, una breve
plegaria de confianza que, en el
original hebreo, está marcada por el
nombre sagrado de Dios: Adonaí, el
Señor. Este nombre aparece al inicio
(cf. v. 1), se repite tres veces en el
centro del salmo (cf. vv. 4‑5) y se
encuentra de nuevo al final (cf. v. 7).

La tonalidad espiritual de todo el
canto queda muy bien reflejada en el
versículo conclusivo: "El Señor es
justo y ama la justicia". Esta es la raíz
de toda confianza y la fuente de toda
esperanza en el día de la oscuridad y
de la prueba. Dios no es indiferente
ante el bien y el mal; es un Dios
bueno, y no un hado oscuro,
indescifrable y misterioso.

2. El salmo se desarrolla
fundamentalmente en dos escenas.
En la primera (cf. vv. 1‑3) se describe
a los malvados en su triunfo
aparente. Se presentan con imágenes
tomadas de la guerra y la caza: los



perversos tensan su arco de guerra o
de caza para herir violentamente a
sus víctimas, es decir, a los fieles (cf.
v. 2). Estos últimos, por ello, se ven
tentados por la idea de escapar y
librarse de una amenaza tan
implacable. Quisieran huir "como un
pájaro al monte" (v. 1), lejos del
remolino del mal, del asedio de los
malvados, de las flechas de las
calumnias lanzadas a traición por los
pecadores.

A los fieles, que se sienten solos e
impotentes ante la irrupción del mal,
les asalta la tentación del desaliento.
Les parece que han quedado
alterados los cimientos del orden
social justo y minadas las bases
mismas de la convivencia humana
(cf. v. 3).

3. Pero entonces se produce un
vuelco, descrito en la segunda escena
(cf. vv. 4‑7). El Señor, sentado en su
trono celeste, abarca con su mirada



penetrante todo el horizonte
humano. Desde ese mirador
trascendente, signo de la
omnisciencia y la omnipotencia
divina, Dios puede observar y
examinar a toda persona,
distinguiendo el bien del mal y
condenando con vigor la injusticia
(cf. vv. 4‑5).

Es muy sugestiva y consoladora la
imagen del ojo divino cuya pupila
está fija y atenta a nuestras acciones.
El Señor no es un soberano lejano,
encerrado en su mundo dorado, sino
una Presencia vigilante que está a
favor del bien y de la justicia. Ve y
provee, interviniendo con su palabra
y su acción.

El justo prevé que, como aconteció
con Sodoma (cf. Gn 19,24), el Señor
"hará llover sobre los malvados
ascuas y azufre" (Sal 10,6), símbolos
del juicio de Dios que purifica la
historia, condenando el mal. Los



malvados, heridos por esta lluvia
ardiente, que prefigura su destino
último, experimentan por fin que
"hay un Dios que hace justicia en la
tierra" (Sal 57,12).

4. El salmo, sin embargo, no concluye
con este cuadro trágico de castigo y
condena. El último versículo abre el
horizonte a la luz y a la paz
destinadas a los justos, que
contemplarán a su Señor, juez justo,
pero sobre todo liberador
misericordioso: "Los buenos verán su
rostro" (Sal 10,7). Se trata de una
experiencia de comunión gozosa y de
confianza serena en Dios, que libra
del mal.

Innumerables justos, a lo largo de la
historia, han hecho una experiencia
semejante. Muchas narraciones
describen la confianza de los
mártires cristianos ante los
tormentos y su firmeza, que les daba
fuerzas para resistir la prueba.



En los Hechos de Euplo, diácono de
Catania, que murió hacia el año 304
bajo el emperador Diocleciano, el
mártir irrumpe espontáneamente en
esta serie de plegarias: "¡Gracias, oh
Cristo!, protégeme, porque sufro por
ti... Adoro al Padre y al Hijo y al
Espíritu Santo. Adoro a la santísima
Trinidad... ¡Gracias, oh Cristo! ¡Ven
en mi ayuda, oh Cristo! Por ti sufro,
oh Cristo... Es grande tu gloria, oh
Señor, en los siervos que te has
dignado llamar a ti... Te doy gracias,
Señor Jesucristo, porque tu fuerza
me ha consolado; no has permitido
que mi alma pereciera con los
malvados, y me has concedido la
gracia de tu nombre. Ahora confirma
lo que has hecho en mí, para que
quede confundido el descaro del
Adversario" (A. Hamman, Preghiere
dei primi cristiani, Milán 1955, pp.
72‑73).

SALMO 10



1 Del maestro de coro. De David.

Yo tengo mi refugio en el Señor,

¿Cómo pueden decirme entonces:

«Escapa a la montaña como un
pájaro,

2 porque los malvados tienden su
arco

y ajustan sus flechas a la cuerda,

para disparar desde la penumbra

contra los rectos de corazón?

3 Cuando ceden los cimientos,

¿qué puede hacer el justo?»

4 Pero el Señor está en su santo
Templo,

el Señor tiene su trono en el cielo.

Sus ojos observan el mundo,



sus pupilas examinan a los hombres:

5 el Señor examina al justo y al
culpable,

y odia al que ama la violencia.

6 Que él haga llover brasas y azufre
sobre los impíos,

y les toque en suerte un viento
abrasador.

7 Porque el Señor es justo y ama la
justicia,

y los son rectos verán su rostro.

¿Quién es justo ante el Señor?.
Miércoles 4 de febrero de 2004

Salmo 14

1. Los estudiosos de la Biblia
clasifican con frecuencia el salmo 14,
objeto de nuestra reflexión de hoy,
como parte de una "liturgia de
ingreso". Como sucede en algunas



otras composiciones del Salterio (cf.,
por ejemplo, los salmos 23, 25 y 94),
se puede pensar en una especie de
procesión de fieles, que llega a las
puertas del templo de Sión para
participar en el culto. En un diálogo
ideal entre los fieles y los levitas, se
delinean las condiciones
indispensables para ser admitidos a
la celebración litúrgica y, por
consiguiente, a la intimidad divina.

En efecto, por una parte, se plantea
la pregunta: "Señor, ¿quién puede
hospedarse en tu tienda y habitar en
tu monte santo?" (Sal 14,1). Por otra,
se enumeran las cualidades
requeridas para cruzar el umbral
que lleva a la "tienda", es decir, al
templo situado en el "monte santo"
de Sión. Las cualidades enumeradas
son once y constituyen una síntesis
ideal de los compromisos morales
fundamentales recogidos en la ley
bíblica (cf. vv. 2‑5).



2. En las fachadas de los templos
egipcios y babilónicos a veces se
hallaban grabadas las condiciones
requeridas para el ingreso en el
recinto sagrado. Pero conviene notar
una diferencia significativa con las
que sugiere nuestro salmo. En
muchas culturas religiosas, para ser
admitidos en presencia de la
divinidad, se requería sobre todo la
pureza ritual exterior, que implicaba
abluciones, gestos y vestiduras
particulares.

En cambio, el salmo 14 exige la
purificación de la conciencia, para
que sus opciones se inspiren en el
amor a la justicia y al prójimo. Por
ello, en estos versículos se siente
vibrar el espíritu de los profetas, que
con frecuencia invitan a conjugar fe
y vida, oración y compromiso
existencial, adoración y justicia
social (cf. Is 1,10‑20; 33,14‑16; Os 6,6; 
Mi 6,6‑8;Jr 6,20).



Escuchemos, por ejemplo, la
vehemente reprimenda del profeta
Amós, que denuncia en nombre de
Dios un culto alejado de la vida
diaria: "Yo detesto, desprecio
vuestras fiestas; no me gusta el olor
de vuestras reuniones solemnes. Si
me ofrecéis holocaustos, no me
complazco en vuestras oblaciones, ni
miro a vuestros sacrificios de
comunión de novillos cebados. (...)
¡Que fluya, sí, el juicio como agua y la
justicia como arroyo perenne!" (Am
5,21‑24).

3. Veamos ahora los once
compromisos enumerados por el
salmista, que podrán constituir la
base de un examen de conciencia
personal cuando nos preparemos
para confesar nuestras culpas a fin
de ser admitidos a la comunión con
el Señor en la celebración litúrgica.

Los tres primeros compromisos son
de índole general y expresan una



opción ética: seguir el camino de la
integridad moral, de la práctica de la
justicia y, por último, de la sinceridad
perfecta al hablar (cf. Sal 14,2).

Siguen tres deberes que podríamos
definir de relación con el prójimo:
eliminar la calumnia de nuestra
lengua, evitar toda acción que pueda
causar daño a nuestro hermano, no
difamar a los que viven a nuestro
lado cada día (cf. v. 3).

Viene luego la exigencia de una clara
toma de posición en el ámbito social:
considerar despreciable al impío y
honrar a los que temen al Señor.

Por último, se enumeran los últimos
tres preceptos para examinar la
conciencia: ser fieles a la palabra
dada, al juramento, incluso en el caso
de que se sigan consecuencias
negativas para nosotros; no prestar
dinero con usura, delito que también
en nuestros días es una infame
realidad, capaz de estrangular la vida



de muchas personas; y, por último,
evitar cualquier tipo de corrupción
en la vida pública, otro compromiso
que es preciso practicar con rigor
también en nuestro tiempo (cf. v. 5).

4. Seguir este camino de decisiones
morales auténticas significa estar
preparados para el encuentro con el
Señor. También Jesús, en elSermón
de la montaña, propondrá su propia
"liturgia de ingreso" esencial: "Si,
pues, al presentar tu ofrenda en el
altar te acuerdas entonces de que un
hermano tuyo tiene algo contra ti,
deja tu ofrenda allí, delante del altar,
y vete primero a reconciliarte con tu
hermano; luego vuelves y presentas
tu ofrenda" (Mt 5,23‑24).

Como concluye nuestra plegaria,
quien actúa del modo que indica el
salmista "nunca fallará" (Sal 14,5).
San Hilario de Poitiers, Padre y
Doctor de la Iglesia del siglo IV, en su 
Tractatus super Psalmos, comenta así



esta afirmación final del salmo,
relacionándola con la imagen inicial
de la tienda del templo de Sión.
"Quien obra de acuerdo con estos
preceptos, se hospeda en la tienda,
habita en el monte. Por tanto, es
preciso guardar los preceptos y
cumplir los mandamientos.

Debemos grabar este salmo en lo más
íntimo de nuestro ser, escribirlo en el
corazón, anotarlo en la memoria.
Debemos confrontarnos de día y de
noche con el tesoro de su rica
brevedad. Y así, adquirida esta
riqueza en el camino hacia la
eternidad y habitando en la Iglesia,
podremos finalmente descansar en la
gloria del cuerpo de Cristo" (PL
9,308).

SALMO 14

1 Salmo de David.

Señor, ¿quién habitará en tu santa
Montaña?



2 El que procede rectamente y
practica la justicia;

el que dice la verdad de corazón

3 y no calumnia con su lengua. El
que no hace mal a su prójimo

ni agravia a su vecino,

4 el que no estima a quien Dios
reprueba

y honra a los que temen al Señor.

El que no se retracta de lo que juró,

aunque salga perjudicado;

5 el que no presta su dinero a usura

ni acepta soborno contra el inocente.

El que procede así, nunca vacilará.

El plan divino de la salvación.
Miércoles 18 de febrero de 2004

Carta a los Efesios 1,3‑10



1. El espléndido himno de
"bendición", con el que inicia la carta
a los Efesios y que se proclama todos
los lunes en la liturgia de Vísperas,
será objeto de una serie de
meditaciones a lo largo de nuestro
itinerario. Por ahora nos limitarnos a
una mirada de conjunto a este texto
solemne y bien estructurado, casi
como una majestuosa construcción,
destinada a exaltar la admirable obra
de Dios, realizada a nuestro favor en
Cristo.

Se comienza con un "antes" que
precede al tiempo y a la creación: es
la eternidad divina, en la que ya se
pone en marcha un proyecto que nos
supera, una "pre‑destinación", es
decir, el plan amoroso y gratuito de
un destino de salvación y de gloria.

2. En este proyecto trascendente, que
abarca la creación y la redención, el
cosmos y la historia humana, Dios se
propuso de antemano, "según el



beneplácito de su voluntad",
"recapitular en Cristo todas las
cosas", es decir, restablecer en él el
orden y el sentido profundo de todas
las realidades, tanto las del cielo
como las de la tierra (cf. Ef 1,10).
Ciertamente, él es "cabeza de la
Iglesia, que es su cuerpo" (Ef 1,22‑23),
pero también es el principio vital de
referencia del universo.

Por tanto, el señorío de Cristo se
extiende tanto al cosmos como al
horizonte más específico que es la
Iglesia. Cristo desempeña una
función de "plenitud", de forma que
en él se revela el "misterio" (Ef 1,9)
oculto desde los siglos y toda la
realidad realiza —en su orden
específico y en su grado— el plan
concebido por el Padre desde toda la
eternidad.

3. Como veremos más tarde, esta
especie de salmo neotestamentario
centra su atención sobre todo en la



historia de la salvación, que es
expresión y signo vivo de la
"benevolencia" (Ef 1,9), del
"beneplácito" (Ef 1,6) y del amor
divino.

He aquí, entonces, la exaltación de la
"redención por su sangre"
derramada en la cruz, "el perdón de
los pecados", la abundante efusión
"de la riqueza de su gracia" (Ef 1,7).
He aquí la filiación divina del
cristiano (cf. Ef 1,5) y el
"conocimiento del misterio de la
voluntad" de Dios (Ef 1,9), mediante
la cual se entra en lo íntimo de la
misma vida trinitaria.

4. Después de esta mirada de
conjunto al himno con el que
comienza la carta a los Efesios,
escuchemos ahora a san Juan
Crisóstomo, maestro y orador
extraordinario, fino intérprete de la
sagrada Escritura, que vivió en el
siglo IV y fue también obispo de



Constantinopla, en medio de
dificultades de todo tipo, y sometido
incluso a la experiencia de un doble
destierro.

En su Primera homilía sobre la carta
a los Efesios, comentando este
cántico, reflexiona con gratitud en la
"bendición" con que hemos sido
bendecidos "en Cristo": "¿Qué te
falta? Eres inmortal, eres libre, eres
hijo, eres justo, eres hermano, eres
coheredero, con él reinas, con él eres
glorificado. Te ha sido dado todo y,
como está escrito, "¿cómo no nos
dará con él graciosamente todas las
cosas?" (Rm 8,32). Tu primicia (cf. 
1Co 15,20. 23) es adorada por los
ángeles, por los querubines y por los
serafines. Entonces, ¿qué te
falta?" (PG 62,11).

Dios hizo todo esto por nosotros —
prosigue el Crisóstomo— "según el
beneplácito de su voluntad". ¿Qué
significa esto? Significa que Dios



desea apasionadamente y anhela
ardientemente nuestra salvación. "Y
¿por qué nos ama de este modo? ¿Por
qué motivo nos quiere tanto?
Únicamente por bondad, pues la
"gracia" es propia de la bondad" (ib.,
13).

Precisamente por esto —concluye el
antiguo Padre de la Iglesia—, san
Pablo afirma que todo se realizó
"para que la gloria de su gracia, que
tan generosamente nos ha concedido
en su querido hijo, redunde en
alabanza suya". En efecto, Dios "no
sólo nos ha liberado de nuestros
pecados, sino que también nos ha
hecho amables...: ha adornado
nuestra alma y la ha vuelto bella,
deseable y amable". Y cuando san
Pablo declara que Dios lo ha hecho
por la sangre de su Hijo, san Juan
Crisóstomo exclama: "No hay nada
más grande que todo esto: que la
sangre de Dios haya sido derramada
por nosotros. Más grande que la



filiación adoptiva y que los demás
dones es que no haya perdonado ni a
su propio Hijo (cf. Rm 8,32). En
efecto, es grande que nos hayan sido
perdonados nuestros pecados, pero
más grande aún es que eso se haya
realizado por la sangre del
Señor" (ib., 14).

CARTA A LOS EFESIOS 1,3‑10

3 Bendito sea Dios, el Padre de
nuestro Señor Jesucristo,

que nos ha bendecido en Cristo 

con toda clase de bienes espirituales
en el cielo,

4 y nos ha elegido en él, antes de la
creación del mundo, 

para que fuéramos santos 

e irreprochables en su presencia, por
el amor.



5 Él nos predestinó a ser sus hijos
adoptivos 

por medio de Jesucristo, 

conforme al beneplácito de su
voluntad,

6 para alabanza de la gloria de su
gracia, 

que nos dio en su Hijo muy querido.

7 En él hemos sido redimidos por su
sangre 

y hemos recibido el perdón de los
pecados, 

según la riqueza de su gracia,

8 que Dios derramó sobre nosotros, 

dándonos toda sabiduría y
entendimiento.

9 Él nos hizo conocer el misterio de
su voluntad,



conforme al designio misericordioso 

que estableció de antemano en
Cristo,

10 para que se cumpliera en la
plenitud de los tiempos:

reunir todas las cosas, las del cielo y
las de la tierra, 

bajo un solo jefe, que es Cristo.

Oración por la victoria del
Rey‑Mesías. Miércoles 10 de marzo
de 2004

Salmo 19

1. La invocación final: «Señor, da la
victoria al rey y escúchanos cuando
te invocamos» (Sal 19,10), nos revela
el origen del salmo 19, que acabamos
de escuchar y que meditaremos
ahora. Por consiguiente, nos
encontramos ante un salmo real del
antiguo Israel, proclamado en el
templo de Sión durante un rito



solemne. En él se invoca la bendición
divina sobre el rey principalmente
«en el día del peligro» (v. 2), es decir,
en el tiempo en que toda la nación es
presa de una angustia profunda a
causa de la pesadilla de una guerra.
En efecto, se evocan los carros y la
caballería (cf. v. 8), que parecen
avanzar en el horizonte; a ellos el rey
y el pueblo contraponen su confianza
en el Señor, que defiende a los
débiles, a los oprimidos, a las
víctimas de la arrogancia de los
conquistadores.

Es fácil comprender por qué la
tradición cristiana transformó este
salmo en un himno a Cristo rey, el
«consagrado» por excelencia, «el
Mesías» (cf. v. 7). Entra en el mundo
sin ejércitos, pero con la fuerza del
Espíritu, y lanza el ataque definitivo
contra el mal y la prevaricación,
contra la prepotencia y el orgullo,
contra la mentira y el egoísmo.
Resuenan en nuestros oídos, como



fondo, las palabras que Cristo
pronuncia dirigiéndose a Pilato,
emblema del poder imperial terreno:
«Sí (...), soy Rey. Yo para esto he
nacido y para esto he venido al
mundo: para dar testimonio de la
verdad. Todo el que es de la verdad,
escucha mi voz» (Jn 18,37).

2. Examinando la trama de este
salmo, nos percatamos de que revela
en filigrana una liturgia celebrada en
el templo de Jerusalén. Se encuentra
congregada la asamblea de los hijos
de Israel, que oran por el rey, jefe de
la nación. Más aún, al inicio se
vislumbra un rito sacrificial, según el
modelo de los diversos sacrificios y
holocaustos ofrecidos por el rey al
«Dios de Jacob» (Sal 19,2), que no
abandona a «su ungido» (v. 7), sino
que lo protege y sostiene.

La oración está fuertemente marcada
por la convicción de que el Señor es
la fuente de la seguridad: realiza el



deseo expresado con confianza por el
rey y toda la comunidad, a la que el
rey está unido por el vínculo de la
alianza. Ciertamente, se percibe un
clima de guerra, con todos los
temores y peligros que suscita. La
palabra de Dios no se presenta
entonces como un mensaje abstracto,
sino como una voz que se adapta a
las pequeñas y grandes miserias de
la humanidad. Por eso, el salmo
refleja el lenguaje militar y el clima
que reina en Israel en tiempo de
guerra (cf. v. 6), adaptándose así a los
sentimientos del hombre que
atraviesa dificultades.

3. En el texto de este salmo, el
versículo 7 marca un cambio.
Mientras los versículos anteriores
expresan implícitamente peticiones
dirigidas a Dios (cf. vv. 2‑5), el
versículo 7 afirma la certeza de que
el Señor ha escuchado las oraciones:
«Ahora reconozco que el Señor da la
victoria a su ungido, que lo ha



escuchado desde su santo cielo». El
salmo no precisa en qué signo se
basa para llegar a esa conclusión.

En cualquier caso, expresa
netamente un contraste entre la
posición de los enemigos, que
cuentan con la fuerza material de sus
carros y su caballería, y la posición
de los israelitas, que ponen su
confianza en Dios y, por eso, salen
victoriosos. Se piensa
espontáneamente en la célebre
escena de David y Goliat: frente a las
armas y a la prepotencia del
guerrero filisteo, el joven hebreo
opone la invocación del nombre del
Señor, que protege a los débiles e
inermes. En efecto, David dice a
Goliat: «Tú vienes contra mí con
espada, lanza y jabalina, pero yo voy
contra ti en nombre del Señor de los
ejércitos. (...) El Señor no salva por la
espada ni por la lanza, porque del
Señor es el combate» (1Sam
17,45‑47).



4. El salmo, a pesar de aludir a una
circunstancia histórica concreta,
vinculada a la lógica de la guerra,
puede convertirse en una invitación
a no dejarse arrastrar nunca por la
violencia. También Isaías exclamaba:
«¡Ay de los que se apoyan en la
caballería, y confían en los carros
porque abundan y en los jinetes
porque son muchos; mas no han
puesto su mirada en el Santo de
Israel, ni han buscado al Señor» (Is
31,1).

A toda forma de maldad el justo
opone la fe, la benevolencia, el
perdón, el ofrecimiento de paz. El
apóstol san Pablo exhortará a los
cristianos: «No devolváis a nadie mal
por mal; procurad hacer el bien ante
todos los hombres» (Rm 12,17). Y san
Eusebio de Cesarea (siglos III‑IV),
historiador de la Iglesia de los
primeros siglos, comentando este
salmo, ensanchará su mirada
también al mal de la muerte, que el



cristiano sabe que puede vencer por
obra de Cristo: «Todas las potencias
adversas y los enemigos de Dios
ocultos e invisibles, puestos en fuga
por el mismo Salvador, caerán
derrotados. En cambio, todos los que
hayan recibido la salvación,
resucitarán de su antigua caída. Por
eso, Simeón decía: “Este está puesto
para caída y resurrección de
muchos”, es decir, para la derrota de
sus adversarios y enemigos, y para la
resurrección de los que habían caído
pero ahora han sido resucitados por
él» (PG 23,197).

SALMO 19

1 Del maestro de coro. Salmo de
David.

2 El Señor te haga triunfar en el
momento del peligro,

que el nombre del Dios de Jacob sea
tu baluarte.



3 Que él te auxilie desde su Santuario

y te proteja desde Sión;

4 que se acuerde de todas tus
ofrendas

y se encuentre aceptables tus
holocaustos.

5 Que satisfaga todos tus deseos

y cumpla todos sus proyectos,

6 para que aclamemos tu victoria

y alcemos los estandartes en nombre
de nuestro Dios.

¡Que el Señor te conceda todo lo que
pides!

7 Ahora sé que el Señor ha dado la
victoria a su Ungido,

lo ha hecho triunfar desde su santo
cielo



con las proezas de su mano
salvadora.

8 Unos se fían de sus carros y otros
de sus caballos,

pero nuestra fuerza está en el
nombre de nuestro Dios.

9 Ellos tropezaron y cayeron,

mientras nosotros nos mantuvimos
erguidos y confiados.

10 ¡Señor, concede la victoria al rey,

escúchanos cuando te invocamos!

Acción de gracias por la victoria
del Rey‑Mesías. Miércoles 17 de
marzo de 2004

Salmo 20

1. En el salmo 20 la liturgia de las
Vísperas ha suprimido la parte que
hemos escuchado ahora, omitiendo
otra de carácter imprecatorio (cf. vv.



9‑13). La parte conservada habla en
pasado y en presente de los favores
concedidos por Dios al rey, mientras
que la parte omitida habla en futuro
de la victoria del rey sobre sus
enemigos.

El texto que es objeto de nuestra
meditación (cf. vv. 2‑8. 14) pertenece
al género de los salmos reales. Por
tanto, en el centro se encuentra la
obra de Dios en favor del soberano
del pueblo judío representado quizá
en el día solemne de su
entronización. Al inicio (cf. v. 2) y al
final (cf. v. 14) casi parece resonar
una aclamación de toda la asamblea,
mientras la parte central del himno
tiene la tonalidad de un canto de
acción de gracias, que el salmista
dirige a Dios por los favores
concedidos al rey: "Te adelantaste a
bendecirlo con el éxito" (v. 4), "años
que se prolongan sin término" (v. 5),
"fama" (v. 6) y "gozo" (v. 7).



Es fácil intuir que a este canto ‑como
ya había sucedido con los demás
salmos reales del Salterio‑ se le
atribuyó una nueva interpretación
cuando desapareció la monarquía en
Israel. Ya en el judaísmo se convirtió
en un himno en honor del
Rey‑Mesías: así, se allanaba el
camino a la interpretación
cristológica, que es, precisamente, la
que adopta la liturgia.

2. Pero demos primero una mirada al
texto en su sentido original. Se
respira una atmósfera gozosa y
resuenan cantos, teniendo en cuenta
la solemnidad del acontecimiento:
"Señor, el rey se alegra por tu fuerza,
¡y cuánto goza con tu victoria! (...) Al
son de instrumentos cantaremos tu
poder" (vv. 2. 14). A continuación, se
refieren los dones de Dios al
soberano: Dios le ha concedido el
deseo de su corazón (cf. v. 3) y ha
puesto en su cabeza una corona de
oro (cf. v. 4). El esplendor del rey está



vinculado a la luz divina que lo
envuelve como un manto protector:
"Lo has vestido de honor y
majestad" (v. 6).

En el antiguo Oriente Próximo se
consideraba que el rey estaba
rodeado por un halo luminoso, que
atestiguaba su participación en la
esencia misma de la divinidad.
Ciertamente, para la Biblia el
soberano es considerado "hijo" de
Dios (cf. Sal 2,7), pero sólo en sentido
metafórico y adoptivo. Él, pues, debe
ser el lugarteniente del Señor al
tutelar la justicia. Precisamente con
vistas a esta misión, Dios lo rodea de
su luz benéfica y de su bendición.

3. La bendición es un tema relevante
en este breve himno: "Te adelantaste
a bendecirlo con el éxito... Le
concedes bendiciones
incesantes" (Sal 20,4. 7). La bendición
es signo de la presencia divina que
obra en el rey, el cual se transforma



así en un reflejo de la luz de Dios en
medio de la humanidad.

La bendición, en la tradición bíblica,
comprende también el don de la
vida, que se derrama precisamente
sobre el consagrado: "Te pidió vida, y
se la has concedido, años que se
prolongan sin término" (v. 5).
También el profeta Natán había
asegurado a David esta bendición,
fuente de estabilidad, subsistencia y
seguridad, y David había rezado así:
"Dígnate, pues, bendecir la casa de tu
siervo para que permanezca por
siempre en tu presencia, pues tú, mi
Señor, has hablado y con tu
bendición la casa de tu siervo será
eternamente bendita" (2S 7,29).

4. Al rezar este salmo, vemos
perfilarse detrás del retrato del rey
judío el rostro de Cristo, rey
mesiánico. Él es "resplandor de la
gloria" del Padre (Hb 1,3). Él es el
Hijo en sentido pleno y, por tanto, la



presencia perfecta de Dios en medio
de la humanidad. Él es luz y vida,
como proclama san Juan en el
prólogo de su evangelio: "En él
estaba la vida y la vida era la luz de
los hombres" (Jn 1,4).

En esta línea, san Ireneo, obispo de
Lyon, comentando el salmo, aplicará
el tema de la vida (cf. Sal 20,5) a la
resurrección de Cristo: "¿Por qué
motivo el salmista dice: "Te pidió
vida", desde el momento en que
Cristo estaba a punto de morir? El
salmista anuncia, pues, su
resurrección de entre los muertos y
que él, resucitado de entre los
muertos, es inmortal. En efecto, ha
asumido la vida para resurgir, y
largo espacio de tiempo en la
eternidad para ser
incorruptible" (Esposizione della
predicazione apostolica, 72, Milán
1979, p. 519).



Basándose en esta certeza, también
el cristiano cultiva dentro de sí la
esperanza en el don de la vida
eterna.

SALMO 20

1 Del maestro de coro. Salmo de
David.

2 Señor, el rey se regocija por tu
fuerza

¡y cuánto se alegra por tu victoria!

3 Tú has colmado los deseos de su
corazón,

no le has negado lo que pedían sus
labios.

4 Porque te anticipas a bendecirlo
con el éxito

y pones en su cabeza una corona de
oro puro.

5 Te pidió larga vida y se la diste:



días que se prolongan para siempre.

6 Su gloria se acrecentó por tu
triunfo,

tú lo revistes de esplendor y
majestad;

7 le concedes incesantes bendiciones,

lo colmas de alegría en tu presencia.

8 Sí, el rey confía en el Señor

y con la gracia del Altísimo no
vacilará.

9 Tu mano alcanzará a todos tus
enemigos,

tu derecha vencerá a los que te
odian.

10 Los convertirás en un horno
encendido,

cuando se manifieste tu presencia.

El Señor los consumirá con su enojo,



el fuego los destruirá por completo:

11 eliminarás su estirpe de la tierra,

y a sus descendientes de entre los
hombres.

12 Ellos trataron de hacerte mal,

urdieron intrigas, pero sin resultado:

13 porque tú harás que vuelvan la
espalda,

apuntándoles a la cara con tus arcos.

14 Levántate, Señor, con tu fuerza,

para que cantemos y celebremos tus
proezas!

Himno de los redimidos. Miércoles
31 de marzo de 2004

Apocalipsis 4. 5

1. El cántico que acabamos de
escuchar, y que meditaremos ahora,
forma parte de la liturgia de Vísperas,



cuyos salmos estamos comentando
progresivamente en nuestras
catequesis semanales. Como sucede
con frecuencia en la praxis litúrgica,
algunas composiciones orantes
nacen de la fusión de fragmentos
bíblicos pertenecientes a páginas
más amplias.

En nuestro caso se han tomado
algunos versículos de los capítulos 4
y 5 del Apocalipsis, en los que se
representa una gloriosa y grandiosa
escena celestial. En su centro se eleva
un trono sobre el que está sentado
Dios mismo, cuyo nombre por
veneración no se pronuncia (cf. Ap
4,2). Sucesivamente, sobre ese trono
se sienta un Cordero, símbolo de
Cristo resucitado. En efecto, se habla
de un "Cordero degollado" pero "de
pie", vivo y glorioso (Ap 5,6).

En torno a estas dos figuras divinas
se encuentra el coro de la corte
celestial, representada por cuatro



"vivientes" (Ap 4,6), que tal vez
evocan a los ángeles de la presencia
divina en los puntos cardinales del
universo, y por "veinticuatro
ancianos" (Ap 4,4), en
griegopresbyteroi, o sea, los jefes de
la comunidad cristiana, cuyo número
alude tanto a las doce tribus de Israel
como a los doce Apóstoles, es decir, la
síntesis de las dos alianzas: la
primera y la nueva.

2. Esta asamblea del pueblo de Dios
entona un himno al Señor exaltando
su "gloria, honor y poder", que se han
manifestado en el acto de la creación
del universo (cf. Ap 4,11). En este
momento se introduce un símbolo de
gran importancia, en griego un 
biblíon, es decir, un "libro", pero que
es totalmente inaccesible, pues siete
sellos impiden su lectura (cf. Ap 5,1).

Así pues, se trata de una profecía
oculta. Ese libro contiene toda la
serie de los decretos divinos que se



deben cumplir en la historia humana
para hacer que reine en ella la
justicia perfecta. Si el libro
permanece sellado, esos decretos no
pueden conocerse ni cumplirse, y la
maldad seguirá propagándose y
oprimiendo a los creyentes. Entonces
resulta necesaria una intervención
autorizada: la realizará precisamente
el Cordero degollado y resucitado. Él
podrá "tomar el libro y abrir sus
sellos" (Ap 5,9).

Cristo es el gran intérprete y señor de
la historia, el revelador del hilo
secreto de la acción divina que guía
su desarrollo.

3. El himno prosigue indicando cuál
es la base del poder de Cristo sobre la
historia. Esta base no es más que su
misterio pascual (cf. Ap 5,9‑10).
Cristo fue "degollado" y con su
sangre "rescató" a toda la humanidad
del poder del mal. El verbo "rescatar"
remite al Éxodo, a la liberación de



Israel de la esclavitud de Egipto. Para
la antigua legislación, el deber de
rescatar correspondía al pariente
más cercano. En el caso del pueblo,
este era Dios mismo, que llamaba a
Israel su "primogénito" (Ex 4,22).

Cristo es quien realiza esta obra en
beneficio de toda la humanidad. La
redención llevada a cabo por él no
sólo tiene la función de rescatarnos
de nuestro pasado de pecado, de
curar nuestras heridas y sacarnos de
nuestras miserias. Cristo nos da un
nuevo ser interior, nos hace
sacerdotes y reyes, partícipes de su
misma dignidad.

Aludiendo a las palabras que Dios
había proclamado en el Sinaí (cf. Ex
19,6; Ap 1,6), el himno reafirma que
el pueblo de Dios redimido está
constituido por reyes y sacerdotes
que deben guiar y santificar toda la
creación. Es una consagración que
tiene su raíz en la Pascua de Cristo y



se realiza en el bautismo (cf. 1P 2,9).
De allí brota una llamada a la Iglesia
para que tome conciencia de su
dignidad y de su misión.

4. La tradición cristiana ha aplicado
constantemente a Cristo la imagen
del Cordero pascual. Escuchemos las
palabras de un obispo del siglo II,
Melitón de Sardes, una ciudad de
Asia menor, el cual dice así en su 
Homilía pascual: "Cristo bajó del cielo
a la tierra por amor a la humanidad
sufriente, se revistió de nuestra
humanidad en el seno de la Virgen y
nació como hombre... Como cordero
fue llevado y como cordero fue
degollado, y así nos rescató de la
esclavitud del mundo... Él nos llevó
de la esclavitud a la libertad, de las
tinieblas a la luz, de la muerte a la
vida, de la opresión a una realeza
eterna; e hizo de nosotros un
sacerdocio nuevo y un pueblo
elegido para siempre... Él es el
cordero mudo, el cordero degollado,



el hijo de María, cordera sin mancha.
Él fue tomado de la grey, llevado a la
muerte, inmolado al atardecer,
sepultado al anochecer" (nn. 66‑71:SC
123, pp. 96‑100).

Al final, el mismo Cristo, el Cordero
inmolado, dirige su llamamiento a
todos los pueblos: "Venid, pues, todos
vosotros, linajes de hombres que
estáis sumergidos en pecados, y
recibid el perdón de los pecados. En
efecto, yo soy vuestro perdón, yo soy
la Pascua de salvación, yo soy el
cordero inmolado por vosotros, yo
soy vuestro rescate, yo soy vuestra
vida, yo soy vuestra resurrección, yo
soy vuestra luz, yo soy vuestra
salvación, yo soy vuestro rey. Yo soy
quien os llevo a la altura de los
cielos, yo soy quien os mostraré al
Padre, el cual vive desde toda la
eternidad; yo soy quien os resucitaré
con mi diestra" (n. 103: ib., p. 122).

Apocalipsis 4. 5



1 Después tuve la siguiente visión:
Había una puerta abierta en el cielo,
y la voz que había escuchado antes,
hablándome como una trompeta, me
dijo: «Sube aquí, y te mostraré las
cosas que deben suceder en
seguida».

2 En ese mismo momento, fui
arrebatado por el Espíritu y vi en el
cielo un trono, en el cual alguien
estaba sentado.

3 El que estaba sentado tenía el
aspecto de una piedra de jaspe y de
ágata. Rodeando el trono, vi un arco
iris que tenía el aspecto de la
esmeralda.

4 Y alrededor de él, había otros
veinticuatro tronos, donde estaban
sentados veinticuatro Ancianos, con
túnicas blancas y coronas de oro en
la cabeza.

5 Del trono salían relámpagos, voces
y truenos, y delante de él ardían siete



lámparas de fuego, que son los siete
Espíritus de Dios.

6 Frente al trono, se extendía como
un mar transparente semejante al
cristal. En medio del trono y
alrededor de él, había cuatro Seres
Vivientes, llenos de ojos por delante y
por detrás.

7 El primer Ser Viviente era
semejante a un león; el segundo, a un
toro; el tercero tenía rostro humano;
y el cuarto era semejante a un águila
en pleno vuelo.

8 Cada uno de los cuatro Seres
Vivientes tenía seis alas y estaba
lleno de ojos por dentro y por fuera.
Y repetían sin cesar, día y noche:
«Santo, santo, santo es el Señor Dios,
el Todopoderoso, el que era, el que es
y el que vendrá».

9 Y cada vez que los Seres Vivientes
daban gloria, honor y acción de
gracias al que está sentado en el



trono, al que vive por los siglos de los
siglos,

10 los veinticuatro Ancianos se
postraban ante él para adorarlo, y
ponían sus coronas delante del trono,
diciendo:

11 «Tú eres digno, Señor y Dios
nuestro, de recibir la gloria, el honor
y el poder. Porque has creado todas
las cosas: ellas existen y fueron
creadas por tu voluntad».

***

1 Después vi en la mano derecha de
aquel que estaba sentado en el trono
un libro escrito por dentro y por
fuera, y sellado con siete sellos.

2 Y vi a un Angel poderoso que
proclamaba en alta voz: «¿Quién es
digno de abrir el libro y de romper
sus sellos?».



3 Pero nadie, ni en el cielo ni en la
tierra ni debajo de ella, era capaz de
abrir el libro ni de leerlo.

4 Y yo me puse a llorar porque nadie
era digno de abrir el libro ni de
leerlo.

5 Pero uno de los Ancianos me dijo:
«No llores: ha triunfado el León de la
tribu de Judá, el Retoño de David, y él
abrirá el libro y sus siete sellos».

6 Entonces vi un Cordero que parecía
haber sido inmolado: estaba de pie
entre el trono y los cuatro Seres
Vivientes, en medio de los
veinticuatro Ancianos. Tenía siete
cuernos y siete ojos, que son los siete
Espíritus de Dios enviados a toda la
tierra.

7 El Cordero vino y tomó el libro de
la mano derecha de aquel que estaba
sentado en el trono.



8 Cuando tomó el libro, los cuatro
Seres Vivientes y los veinticuatro
Ancianos se postraron ante el
Cordero. Cada uno tenía un arpa, y
copas de oro llenas de perfume, que
son las oraciones de los Santos,

9 y cantaban un canto nuevo,
diciendo: «Tú eres digno de tomar el
libro y de romper los sellos, porque
has sido inmolado, y por medio de tu
Sangre, has rescatado para Dios a
hombres de todas las familias,
lenguas, pueblos y naciones.

10 Tú has hecho de ellos un Reino
sacerdotal para nuestro Dios, y ellos
reinarán sobre la tierra».

11 Y después oí la voz de una
multitud de Ángeles que estaban
alrededor del trono, de los Seres
Vivientes y de los Ancianos. Su
número se contaba por miles y
millones,



12 y exclamaban con voz potente: «El
Cordero que ha sido inmolado es
digno de recibir el poder y la riqueza,
la sabiduría, la fuerza y el honor, la
gloria y la alabanza».

13 También oí que todas las criaturas
que están en el cielo, sobre la tierra,
debajo de ella y en el mar, y todo lo
que hay en ellos, decían: «Al que está
sentado sobre el trono y al Cordero,
alabanza, honor, gloria y poder, por
los siglos de los siglos».

14 Los cuatro Seres Vivientes decían:
«¡Amén!», y los Ancianos se
postraron en actitud de adoración.

El Triduo pascual. Miércoles 7 de
abril de 2004

Carta a los Filipenses 2,6‑11

1. "Cristo Jesús (...) se rebajó hasta
someterse incluso a la muerte (...) de
cruz. (...) Por eso, Dios lo exaltó" (Flp
2,8‑9). Acabamos de escuchar estas



palabras del himno contenido en la
carta a los Filipenses. Nos presentan,
de modo esencial y eficaz, el misterio
de la pasión y muerte de Jesús; al
mismo tiempo, nos permiten
vislumbrar la gloria de la Pascua de
resurrección. Por tanto, constituyen
una meditación que nos introduce en
las celebraciones del Triduo pascual,
que comienza mañana.

2. Amadísimos hermanos y
hermanas, nos disponemos a revivir
en los próximos días el gran misterio
de nuestra salvación. Mañana, Jueves
santo, por la mañana, en todas las
comunidades diocesanas el obispo
celebra, juntamente con sus
presbíteros, la misa Crismal, en la
que se bendicen los óleos: el óleo de
los catecúmenos, el de los enfermos y
el santo crisma. Por la tarde se hace
memoria de la última Cena con la
institución de la Eucaristía y del
sacerdocio. El lavatorio de los pies
recuerda que, con este gesto



realizado por Jesús en el Cenáculo, él
anticipó el sacrificio supremo del
Calvario, y nos dejó como nueva ley
—"mandatum novum"— su amor. De
acuerdo con una piadosa tradición,
después de los ritos de la misa in
cena Domini, los fieles permanecen
en adoración ante la Eucaristía hasta
bien entrada la noche. Es una vigilia
de oración singular, que se vincula a
la agonía de Cristo en Getsemaní.

3. En el Viernes santo, la Iglesia hace
memoria de la pasión y muerte del
Señor. La asamblea cristiana es
invitada a meditar sobre el mal y el
pecado que oprimen a la humanidad
y sobre la salvación llevada a cabo
por el sacrificio redentor de Cristo.
La palabra de Dios y algunos ritos
litúrgicos sugestivos, como la
adoración de la cruz, ayudan a
recorrer las diversas etapas de la
Pasión. Además, la tradición
cristiana ha dado vida, en este día, a
varias manifestaciones de piedad



popular. Entre ellas destacan las
procesiones penitenciales del Viernes
santo y el ejercicio piadoso del vía
crucis, que ayudan a interiorizar
mejor el misterio de la cruz.

Un gran silencio caracteriza el 
Sábado santo. En efecto, no están
previstas liturgias particulares en
este día de espera y de oración. En
las iglesias reina un silencio total,
mientras los fieles, imitando a María,
se preparan para el gran
acontecimiento de la Resurrección.

4. Al anochecer del Sábado santo
comienza la solemne Vigilia pascual,
la "madre de todas las vigilias".
Después de bendecir el fuego nuevo,
se enciende el cirio pascual, símbolo
de Cristo que ilumina a todo hombre,
y resuena jubiloso el gran anuncio
del Exsultet. La comunidad eclesial,
poniéndose a la escucha de la
palabra de Dios, medita la gran
promesa de la liberación definitiva



de la esclavitud del pecado y de la
muerte. Siguen los ritos del bautismo
y la confirmación para los
catecúmenos, que han recorrido un
largo itinerario de preparación.

El anuncio de la Resurrección
irrumpe en la oscuridad de la noche
y toda la creación se despierta del
sueño de la muerte, para reconocer
el señorío de Cristo, como subraya el
himno paulino que hemos tomado
como punto de partida para estas
reflexiones: "Al nombre de Jesús toda
rodilla se doble, en el cielo, en la
tierra y en el abismo, y toda lengua
proclame "¡Jesucristo es el
Señor!"" (Flp 2,10‑11).

5. Amados hermanos y hermanas,
estos días son muy oportunos para
hacer más viva la conversión de
nuestro corazón a Aquel que por
amor murió por nosotros.

Dejemos que sea María, la Virgen
fiel, quien nos acompañe; con ella



vayamos al Cenáculo y
permanezcamos junto a Jesús en el
Calvario, para por último
encontrarnos con él resucitado el día
de Pascua.

Con estos sentimientos, os expreso
mis mejores deseos de una gozosa y
santa Pascua a vosotros, aquí
presentes, a vuestras comunidades y
a todos vuestros seres queridos.

Carta a los Filipenses 2,6‑11

6 El, que era de condición divina, 

no consideró esta igualdad con Dios 

como algo que debía guardar
celosamente:

7 al contrario, se anonadó a sí
mismo, 

tomando la condición de servidor 

y haciéndose semejante a los
hombres. 



Y presentándose con aspecto
humano,

8 se humilló hasta aceptar por
obediencia la muerte

y muerte de cruz.

9 Por eso, Dios lo exaltó 

y le dio el Nombre que está sobre
todo nombre,

10 para que al nombre de Jesús, 

se doble toda rodilla 

en el cielo, en la tierra y en los
abismos,

11 y toda lengua proclame para
gloria de Dios Padre:

«Jesucristo es el Señor».

Confianza en Dios ante el peligro.
Miércoles 21 de abril de 2004

Salmo 26,1‑6



1. Nuestro itinerario a lo largo de las 
Vísperasse reanuda hoy con el salmo
26, que la liturgia distribuye en dos
pasajes. Seguiremos ahora la
primera parte de este díptico poético
y espiritual (cf. vv. 1‑6), que tiene
como fondo el templo de Sión, sede
del culto de Israel. En efecto, el
salmista habla explícitamente de
"casa del Señor", de "santuario" (v. 4),
de "refugio, morada, casa" (cf. vv.
5‑6). Más aún, en el original hebreo,
estos términos indican más
precisamente el "tabernáculo" y la
"tienda", es decir, el corazón mismo
del templo, donde el Señor se revela
con su presencia y su palabra. Se
evoca también la "roca" de Sión (cf. v.
5), lugar de seguridad y refugio, y se
alude a la celebración de los
sacrificios de acción de gracias (cf. v.
6).

Así pues, si la liturgia es el clima
espiritual en el que se encuentra
inmerso el salmo, el hilo conductor



de la oración es la confianza en Dios,
tanto en el día de la alegría como en
el tiempo del miedo.

2. La primera parte del salmo que
estamos meditando se encuentra
marcada por una gran serenidad,
fundada en la confianza en Dios en el
día tenebroso del asalto de los
malvados. Las imágenes usadas para
describir a esos adversarios, los
cuales constituyen el signo del mal
que contamina la historia, son de dos
tipos. Por un lado, parece que hay
una imagen de caza feroz: los
malvados son como fieras que
avanzan para atrapar a su presa y
desgarrar su carne, pero tropiezan y
caen (cf. v. 2). Por otro, está el
símbolo militar de un asalto,
realizado por un ejército entero: es
una batalla que se libra con gran
ímpetu, sembrando terror y muerte
(cf. v. 3).



La vida del creyente con frecuencia
se encuentra sometida a tensiones y
contestaciones; a veces también a un
rechazo e incluso a la persecución. El
comportamiento del justo molesta,
porque los prepotentes y los
perversos lo sienten como un
reproche. Lo reconocen claramente
los malvados descritos en el libro
dela Sabiduría: el justo "es un
reproche de nuestros criterios; su
sola presencia nos es insufrible; lleva
una vida distinta de todos y sus
caminos son extraños" (Sb 2,14‑15).

3. El fiel es consciente de que la
coherencia crea aislamiento y
provoca incluso desprecio y
hostilidad en una sociedad que a
menudo busca a toda costa el
beneficio personal, el éxito exterior,
la riqueza o el goce desenfrenado.
Sin embargo, no está solo y su
corazón conserva una sorprendente
paz interior, porque, como dice la
espléndida "antífona" inicial del



salmo, "el Señor es mi luz y mi
salvación (...); es la defensa de mi
vida" (Sal 26,1). Continuamente
repite: "¿A quién temeré? (...) ¿Quién
me hará temblar? (...) Mi corazón no
tiembla. (...) Me siento tranquilo" (vv.
1‑3).

Casi nos parece estar escuchando la
voz de san Pablo, el cual proclama:
"Si Dios está con nosotros, ¿quién
contra nosotros?" (Rm 8,31). Pero la
serenidad interior, la fortaleza de
espíritu y la paz son un don que se
obtiene refugiándose en el templo, es
decir, recurriendo a la oración
personal y comunitaria.

4. En efecto, el orante se encomienda
a Dios, y su sueño se halla expresado
también en otro salmo: "Habitar en
la casa del Señor por años sin
término" (cf. Sal 22,6). Allí podrá
"gozar de la dulzura del Señor" (Sal
26,4), contemplar y admirar el
misterio divino, participar en la



liturgia del sacrificio y elevar su
alabanza al Dios liberador (cf. v. 6).
El Señor crea en torno a sus fieles un
horizonte de paz, que deja fuera el
estrépito del mal. La comunión con
Dios es manantial de serenidad, de
alegría, de tranquilidad; es como
entrar en un oasis de luz y amor.

5. Escuchemos ahora, para concluir
nuestra reflexión, las palabras del
monje Isaías, originario de Siria, que
vivió en el desierto egipcio y murió
en Gaza alrededor del año 491. En su 
Asceticon aplica este salmo a la
oración durante la tentación: "Si
vemos que los enemigos nos rodean
con su astucia, es decir, con la acidia,
sea debilitando nuestra alma con los
placeres, sea haciendo que no
reprimamos nuestra cólera contra el
prójimo cuando no obra como
debiera; si agravan nuestros ojos
para que busquemos la
concupiscencia; si quieren
inducirnos a gustar los placeres de la



gula; si hacen que la palabra del
prójimo sea para nosotros como un
veneno; si nos impulsan a devaluar
la palabra de los demás; si nos
inducen a establecer diferencias
entre nuestros hermanos, diciendo:
"Este es bueno; ese es malo"; por
tanto, si todas estas cosas nos rodean,
no nos desanimemos; al contrario,
gritemos como David, con corazón
firme, clamando: "Señor, defensa de
mi vida" (Sal 26,1)" (Recueil
ascétique,Bellefontaine 1976, p. 211).

SALMO 26,1‑6

1 De David.

El Señor es mi luz y mi salvación,

¿a quién temeré?

El Señor es el baluarte de mi vida,

¿ante quién temblaré?

2 Cuando se alzaron contra mí los
malvados



para devorar mi carne,

fueron ellos, mis adversarios y
enemigos,

los que tropezaron y cayeron.

3 Aunque acampe contra mí un
ejército,

mi corazón no temerá;

aunque estalle una guerra contra mí,

no perderé la confianza.

4 Una sola cosa he pedido al Señor,

y esto es lo que quiero:

vivir en la Casa del Señor

todos los días de mi vida,

para gozar de la dulzura del Señor

y contemplar su Templo.



5 Sí, él me cobijará en su Tienda de
campaña

en el momento del peligro;

me ocultará al amparo de su Carpa

y me afirmará sobre una roca.

6 Por eso tengo erguida mi cabeza

frente al enemigo que me hostiga;

ofreceré en su Carpa sacrificios
jubilosos,

y cantaré himnos al Señor.

Oración del inocente perseguido.
Miércoles 28 de abril de 2004

Salmo 26,7‑14

1. La liturgia de las Vísperas ha
subdividido en dos partes el salmo
26, siguiendo la estructura misma del
texto, que se asemeja a un díptico.
Acabamos de proclamar la segunda



parte de este canto de confianza que
se eleva al Señor en el día tenebroso
del asalto del mal. Son los versículos
7‑14 del salmo, que comienzan con
un grito dirigido al Señor:
"Escúchame, Señor, que te llamo" (v.
7); luego expresan una intensa
búsqueda del Señor, con el temor
doloroso a ser abandonado por él (cf.
vv. 8‑9); y, por último, trazan ante
nuestros ojos un horizonte dramático
donde fallan incluso los afectos
familiares (cf. v. 10), mientras actúan
"enemigos" (v. 11), "adversarios" y
"testigos falsos" (v. 12).

Pero también ahora, como en la
primera parte del salmo, el elemento
decisivo es la confianza del orante en
el Señor, que salva en la prueba y
sostiene durante la tempestad. Es
muy bella, al respecto, la invitación
que el salmista se dirige a sí mismo al
final: "Espera en el Señor, sé valiente,
ten ánimo, espera en el Señor" (v. 14;
cf. Sal 41,6. 12 y 42,5).



También en otros salmos era viva la
certeza de que el Señor da fortaleza y
esperanza: "El Señor guarda a sus
leales y paga con creces a los
soberbios. Sed fuertes y valientes de
corazón, los que esperáis en el
Señor" (Sal 30,24‑25). Y ya el profeta
Oseas exhorta así a Israel: "Observa
el amor y el derecho, y espera en tu
Dios siempre" (Os 12,7).

2. Ahora nos limitamos a poner de
relieve tres elementos simbólicos de
gran intensidad espiritual. El
primero es negativo: la pesadilla de
los enemigos (cf. Sal 26,12). Son
descritos como una fiera que "cerca"
a su presa y luego, de modo más
directo, como "testigos falsos" que
parecen respirar violencia,
precisamente como las fieras ante
sus víctimas.

Así pues, en el mundo hay un mal
agresivo, que tiene a Satanás por
guía e inspirador, como recuerda san



Pedro: "Vuestro adversario, el diablo,
ronda como león rugiente, buscando
a quién devorar" (1P 5,8).

3. La segunda imagen ilustra
claramente la confianza serena del
fiel, a pesar de verse abandonado
hasta por sus padres: "Si mi padre y
mi madre me abandonan, el Señor
me recogerá" (Sal 26,10).

Incluso en la soledad y en la pérdida
de los afectos más entrañables, el
orante nunca está totalmente solo,
porque sobre él se inclina Dios
misericordioso. El pensamiento va a
un célebre pasaje del profeta Isaías,
que atribuye a Dios sentimientos de
mayor compasión y ternura que los
de una madre: "¿Es que puede una
madre olvidarse de su criatura, no
conmoverse por el hijo de sus
entrañas? Pues aunque ella se olvide,
yo no te olvidaré" (Is 49,15).

A todas las personas ancianas,
enfermas, olvidadas por todos, a las



que nadie hará nunca una caricia,
recordémosles estas palabras del
salmista y del profeta, para que
sientan cómo la mano paterna y
materna del Señor toca
silenciosamente y con amor su rostro
sufriente y tal vez bañado en
lágrimas.

4. Así llegamos al tercer símbolo ‑y
último‑, reiterado varias veces por el
salmo: "Tu rostro buscaré, Señor; no
me escondas tu rostro" (vv. 8‑9). Por
tanto, el rostro de Dios es la meta de
la búsqueda espiritual del orante. Al
final emerge una certeza
indiscutible: la de poder "gozar de la
dicha del Señor" (v. 13).

En el lenguaje de los salmos, a
menudo "buscar el rostro del Señor"
es sinónimo de entrar en el templo
para celebrar y experimentar la
comunión con el Dios de Sión. Pero la
expresión incluye también la
exigencia mística de la intimidad



divina mediante la oración. Por
consiguiente, en la liturgia y en la
oración personal se nos concede la
gracia de intuir ese rostro, que nunca
podremos ver directamente durante
nuestra existencia terrena (cf. Ex
33,20). Pero Cristo nos ha revelado,
de una forma accesible, el rostro
divino y ha prometido que en el
encuentro definitivo de la eternidad
‑como nos recuerda san Juan‑ "lo
veremos tal cual es" (1Jn 3,2). Y san
Pablo añade: "Entonces lo veremos
cara a cara" (1Co 13,12).

5. Comentando este salmo, Orígenes,
el gran escritor cristiano del siglo III,
escribe: "Si un hombre busca el
rostro del Señor, verá sin velos la
gloria del Señor y, hecho igual a los
ángeles, verá siempre el rostro del
Padre que está en los cielos" (PG
12,1281). Y san Agustín, en su
comentario a los salmos, continúa así
la oración del salmista: "No he
buscado de ti ningún premio que esté



fuera de ti, sino tu rostro. "Tu rostro
buscaré, Señor". Con perseverancia
insistiré en esta búsqueda; en efecto,
no buscaré algo de poco valor, sino
tu rostro, Señor, para amarte
gratuitamente, dado que no
encuentro nada más valioso. (...) "No
rechaces con ira a tu siervo", para
que, al buscarte, no encuentre otra
cosa. ¿Puede haber una tristeza más
grande que esta para quien ama y
busca la verdad de tu
rostro?" (Esposizioni sui Salmi, 26, 1,
8‑9, Roma 1967, pp. 355. 357).

SALMO 26,7‑14

7 ¡Escucha, Señor, yo te invoco en
alta voz,

apiádate de mí y respóndeme!

8 Mi corazón sabe que dijiste:

«Busquen mi rostro».

Yo busco tu rostro, Señor,



9 no lo apartes de mí.

No alejes con ira a tu servidor,

tú, que eres mi ayuda;

no me dejes ni me abandones,

mi Dios y mi salvador.

10 Aunque mi padre y mi madre me
abandonen,

el Señor me recibirá.

11 Indícame, Señor, tu camino

y guíame por un sendero llano,

12 No me entregues a la furia de mis
adversarios,

porque se levantan contra mí testigos
falsos,

hombres que respiran violencia.

13 Yo creo que contemplaré la
bondad del Señor



en la tierra de los vivientes.

14 Espera en el Señor y sé fuerte;

ten valor y espera en el Señor.

Cristo, primogénito de toda
criatura y primer resucitado de
entre los muertos. Miércoles 5 de
mayo de 2004

Carta a los Colosenses 1,12‑20

1. Hemos escuchado el admirable
himno cristológico de la carta a los
Colosenses. La liturgia de las Vísperas
lo propone en las cuatro semanas —
en las que dicha Carta se va
desarrollando— y lo ofrece a los
fieles como cántico, reproduciéndolo
en la forma que tenía probablemente
el texto desde sus orígenes. En efecto,
muchos estudiosos están
convencidos de que ese himno
podría ser la cita de un canto de las
Iglesias de Asia menor, insertado por
san Pablo en la carta dirigida a la



comunidad cristiana de Colosas, una
ciudad entonces floreciente y
populosa.

Con todo, el Apóstol no se dirigió
nunca a esa localidad de la Frigia,
una región de la actual Turquía. La
Iglesia local había sido fundada por
Epafras, un discípulo suyo, originario
de esas tierras. Al final de la carta a
los Colosenses, se le nombra,
juntamente con el evangelista Lucas,
"el médico amado", como lo llama
san Pablo (Col 4,14), y con otro
personaje, Marcos, "primo de
Bernabé" (Col 4,10), tal vez el
homónimo compañero de Bernabé y
Pablo (cf. Hch 12,25; 13,5.13), que
luego escribiría uno de los
Evangelios.

2. Dado que más adelante tendremos
ocasión de volver a reflexionar sobre
este cántico, ahora nos limitaremos a
ofrecer una mirada de conjunto y a
evocar un comentario espiritual,



elaborado por un famoso Padre de la
Iglesia, san Juan Crisóstomo (siglo
IV), célebre orador y obispo de
Constantinopla. En ese himno
destaca la grandiosa figura de Cristo,
Señor del cosmos. Como la Sabiduría
divina creadora exaltada en el
Antiguo Testamento (cf., por ejemplo,
Pr 8,22‑31), "él es anterior a todo y
todo se mantiene en él". Más aún,
"todo fue creado por él y para él" (Col
1,16‑17).

Así pues, en el universo se va
cumpliendo un designio
trascendente que Dios realiza a
través de la obra de su Hijo. Lo
proclama también el prólogo del
evangelio de san Juan, cuando
afirma que "todo se hizo por el Verbo
y sin él no se hizo nada de cuanto
existe" (Jn 1,3). También la materia,
con su energía, la vida y la luz llevan
la huella del Verbo de Dios, "su Hijo
querido" (Col 1,13). La revelación del
Nuevo Testamento arroja nueva luz



sobre las palabras del sabio del
Antiguo Testamento, el cual
declaraba que "de la grandeza y
hermosura de las criaturas se llega,
por analogía, a contemplar a su
autor" (Sb 13,5).

3. El cántico de la carta a los
Colosenses presenta otra función de
Cristo: él es también el Señor de la
historia de la salvación, que se
manifiesta en la Iglesia (cf. Col 1,18) y
se realiza "por la sangre de su
cruz" (v. 20), fuente de paz y armonía
para la humanidad entera.

Por consiguiente, no sólo el horizonte
externo a nosotros está marcado por
la presencia eficaz de Cristo, sino
también la realidad más específica
de la criatura humana, es decir, la
historia. La historia no está a merced
de fuerzas ciegas e irracionales; a
pesar del pecado y del mal, está
sostenida y orientada, por obra de
Cristo, hacia la plenitud. De este



modo, por medio de la cruz de Cristo,
toda la realidad es "reconciliada" con
el Padre (cf. v. 20).

El himno dibuja, así, un estupendo
cuadro del universo y de la historia,
invitándonos a la confianza. No
somos una mota de polvo
insignificante, perdida en un espacio
y en un tiempo sin sentido, sino que
formamos parte de un proyecto sabio
que brota del amor del Padre.

4. Como hemos anticipado, damos
ahora la palabra a san Juan
Crisóstomo, para que sea él quien
cierre con broche de oro esta
reflexión. En su Comentario a la
carta a los Colosenses glosa
ampliamente este cántico. Al inicio,
subraya la gratuidad del don de Dios
"que nos ha hecho capaces de
compartir la suerte del pueblo santo
en la luz" (v. 12). "¿Por qué la llama
"suerte"?", se pregunta el Crisóstomo,
y responde: "Para mostrar que nadie



puede conseguir el Reino con sus
propias obras. También aquí, como
la mayoría de las veces, la "suerte"
tiene el sentido de "fortuna".

Nadie realiza obras que merezcan el
Reino, sino que todo es don del
Señor. Por eso, dice: "Cuando hayáis
hecho todo lo que os fue mandado,
decid: Somos siervos inútiles; hemos
hecho lo que debíamos hacer"" (PG
62,312).

Esta benévola y poderosa gratuidad
vuelve a aparecer más adelante,
cuando leemos que por medio de
Cristo fueron creadas todas las cosas
(cf. Col 1,16). "De él depende la
sustancia de todas las cosas —explica
el Obispo—. No sólo hizo que
pasaran del no ser al ser, sino que es
también él quien las sostiene, de
forma que, si quedaran fuera de su
providencia, perecerían y se
disolverían... Dependen de él. En
efecto, incluso la inclinación hacia él



basta para sostenerlas y
afianzarlas" (PG 62,319).

Con mayor razón es signo de amor
gratuito lo que Cristo realiza en favor
de la Iglesia, de la que es Cabeza. En
este punto (cf. v. 18), explica el
Crisóstomo, "después de hablar de la
dignidad de Cristo, el Apóstol habla
también de su amor a los hombres:
"Él es también la cabeza de su
cuerpo, que es la Iglesia"; así quiere
mostrar su íntima comunión con
nosotros. Efectivamente, Cristo, que
está tan elevado y es superior a
todos, se unió a los que están
abajo" (PG 62,320).

Colosenses 1,12‑20

12 y darán gracias con alegría al
Padre, que nos ha hecho dignos de
participar de la herencia luminosa de
los santos.



13 Porque él nos libró del poder de
las tinieblas y nos hizo entrar en el
Reino de su Hijo muy querido,

14 en quien tenemos la redención y
el perdón de los pecados.

15 Él es la Imagen del Dios invisible,
el Primogénito de toda la creación,

16 porque en él fueron creadas todas
las cosas, tanto en el cielo como en la
tierra los seres visibles y los
invisibles, Tronos, Dominaciones,
Principados y Potestades: todo fue
creado por medio de él y para él.

17 El existe antes que todas las cosas
y todo subsiste en él.

18 Él es también la Cabeza del
Cuerpo, es decir, de la Iglesia. Él es el
Principio, el Primero que resucitó de
entre los muertos, a fin de que él
tuviera la primacía en todo,



19 porque Dios quiso que en él
residiera toda la Plenitud.

20 Por él quiso reconciliar consigo
todo lo que existe en la tierra y en el
cielo, restableciendo la paz por la
sangre de su cruz.

Acción de gracias por la curación
de un enfermo en peligro de
muerte. Miércoles 12 de mayo de
2004

Salmo 29

1. El orante eleva a Dios, desde lo
más profundo de su corazón, una
intensa y ferviente acción de gracias
porque lo ha librado del abismo de la
muerte. Ese sentimiento resalta con
fuerza en el salmo 29, que acaba de
resonar no sólo en nuestros oídos,
sino también, sin duda, en nuestro
corazón.

Este himno de gratitud revela una
notable finura literaria y se



caracteriza por una serie de
contrastes que expresan de modo
simbólico la liberación alcanzada
gracias al Señor. Así, "sacar la vida
del abismo" se opone a "bajar a la
fosa" (cf. v. 4); la "bondad de Dios de
por vida" sustituye su "cólera de un
instante" (cf. v. 6); el "júbilo de la
mañana" sucede al "llanto del
atardecer" (ib.); el "luto" se convierte
en "danza" y el triste "sayal" se
transforma en "vestido de fiesta" (v.
12).

Así pues, una vez que ha pasado la
noche de la muerte, clarea el alba del
nuevo día. Por eso, la tradición
cristiana ha leído este salmo como
canto pascual. Lo atestigua la cita
inicial, que la edición del texto
litúrgico de las Vísperas toma de un
gran escritor monástico del siglo IV,
Juan Casiano: "Cristo, después de su
gloriosa resurrección, da gracias al
Padre".



2. El orante se dirige repetidamente
al "Señor" ‑por lo menos ocho veces‑
para anunciar que lo ensalzará (cf.
vv. 2 y 13), para recordar el grito que
ha elevado hacia él en el tiempo de la
prueba (cf. vv. 3 y 9) y su
intervención liberadora (cf. vv. 2,3,
4,8 y 12), y para invocar de nuevo su
misericordia (cf. v. 11). En otro lugar,
el orante invita a los fieles a cantar
himnos al Señor para darle gracias
(cf. v. 5).

Las sensaciones oscilan
constantemente entre el recuerdo
terrible de la pesadilla vivida y la
alegría de la liberación. Ciertamente,
el peligro pasado es grave y todavía
causa escalofrío; el recuerdo del
sufrimiento vivido es aún nítido e
intenso; hace muy poco que el llanto
se ha enjugado. Pero ya ha
despuntado el alba de un nuevo día;
en vez de la muerte se ha abierto la
perspectiva de la vida que continúa.



3. De este modo, el Salmo demuestra
que nunca debemos dejarnos
arrastrar por la oscura tentación de
la desesperación, aunque parezca
que todo está perdido. Ciertamente,
tampoco hemos de caer en la falsa
esperanza de salvarnos por nosotros
mismos, con nuestros propios
recursos. En efecto, al salmista le
asalta la tentación de la soberbia y la
autosuficiencia: "Yo pensaba muy
seguro: "No vacilaré jamás"" (v. 7).

Los Padres de la Iglesia comentaron
también esta tentación que asalta en
los tiempos de bienestar y vieron en
la prueba una invitación de Dios a la
humildad. Por ejemplo, san
Fulgencio, obispo de Ruspe (467‑532),
en su Carta 3, dirigida a la religiosa
Proba, comenta el pasaje del Salmo
con estas palabras: "El salmista
confesaba que a veces se
enorgullecía de estar sano, como si
fuese una virtud suya, y que en ello
había descubierto el peligro de una



gravísima enfermedad. En efecto,
dice: "Yo pensaba muy seguro: No
vacilaré jamás". Y dado que al decir
eso había perdido el apoyo de la
gracia divina, y, desconcertado, había
caído en la enfermedad, prosigue
diciendo: "Tu bondad, Señor, me
aseguraba el honor y la fuerza; pero
escondiste tu rostro, y quedé
desconcertado". Asimismo, para
mostrar que se debe pedir sin cesar,
con humildad, la ayuda de la gracia
divina, aunque ya se cuente con ella,
añade: "A ti, Señor, llamé; supliqué a
mi Dios". Por lo demás, nadie eleva
oraciones y hace peticiones sin
reconocer que tiene necesidades, y
sabe que no puede conservar lo que
posee confiando sólo en su propia
virtud" (Lettere di San Fulgenzio di
Ruspe, Roma 1999, p. 113).

4. Después de confesar la tentación
de soberbia que le asaltó en el
tiempo de prosperidad, el salmista
recuerda la prueba que sufrió a



continuación, diciendo al Señor:
"Escondiste tu rostro, y quedé
desconcertado" (v. 8).

El orante recuerda entonces de qué
manera imploró al Señor (cf. vv.
9‑11): gritó, pidió ayuda, suplicó que
le librara de la muerte, aduciendo
como razón el hecho de que la
muerte no produce ninguna ventaja
a Dios, dado que los muertos no
pueden ensalzarlo y ya no tienen
motivos para proclamar su fidelidad,
al haber sido abandonados por él.

Volvemos a encontrar esa misma
argumentación en el salmo 87, en el
cual el orante, que ve cerca la
muerte, pregunta a Dios: "¿Se
anuncia en el sepulcro tu
misericordia o tu fidelidad en el
reino de la muerte?" (Sal 87,12). De
igual modo, el rey Ezequías,
gravemente enfermo y luego curado,
decía a Dios: "Que el seol no te alaba
ni la muerte te glorifica (...). El que



vive, el que vive, ese te alaba" (Is
38,18‑19).

Así expresaba el Antiguo Testamento
el intenso deseo humano de una
victoria de Dios sobre la muerte y
refería diversos casos en los que se
había obtenido esta victoria: gente
que corría peligro de morir de
hambre en el desierto, prisioneros
que se libraban de la condena a
muerte, enfermos curados,
marineros salvados del naufragio (cf.
Sal 106,4‑32). Sin embargo, no se
trataba de victorias definitivas. Tarde
o temprano, la muerte lograba
prevalecer.

La aspiración a la victoria, a pesar de
todo, se ha mantenido siempre y al
final se ha convertido en una
esperanza de resurrección. La
satisfacción de esta fuerte aspiración
ha quedado garantizada plenamente
con la resurrección de Cristo, por la



cual nunca daremos gracias a Dios
suficientemente.

SALMO 29

1 Salmo Canto para la Dedicación del
Templo. De David.

2 Yo te glorifico, Señor, porque tú me
libraste

y no quisiste que mis enemigos se
rieran de mí.

3 Señor, Dios mío, clamé a ti y tú me
sanaste.

4 Tú, Señor, me levantaste del
Abismo

y me hiciste revivir,

cuando estaba entre los que bajan al
sepulcro.

5 Canten al Señor, sus fieles;

den gracias a su santo Nombre,



6 porque su enojo dura un instante,

y su bondad, toda la vida:

si por la noche se derraman
lágrimas,

por la mañana renace la alegría.

7 Yo pensaba muy confiado:

«Nada me hará vacilar».

8 Pero eras tú, Señor, con tu gracia,

el que me afirmaba sobre fuertes
montañas,

y apenas ocultaste tu rostro,

quedé conturbado.

9 Entonces te invoqué, Señor,

e imploré tu bondad:

10 «¿Qué se ganará con mi muerte

o con que yo baje al sepulcro?



¿Acaso el polvo te alabará

o proclamará tu fidelidad?

11 Escucha, Señor, ten piedad de mí;

ven a ayudarme, Señor».

12 Tú convertiste mi lamento en
júbilo,

me quitaste el luto y me vestiste de
fiesta,

13 para que mi corazón te cante sin
cesar.

¡Señor, Dios mío, te daré gracias
eternamente!

Acción de gracias de un pecador
perdonado. Miércoles 19 de mayo de
2004

Salmo 31

1. "Dichoso el que está absuelto de su
culpa, a quien le han sepultado su



pecado". Esta bienaventuranza, con
la que comienza el salmo 31, recién
proclamado, nos hace comprender
inmediatamente por qué la tradición
cristiana lo incluyó en la serie de los
siete salmos penitenciales. Después
de la doble bienaventuranza inicial
(cf. vv. 1‑2), no encontramos una
reflexión genérica sobre el pecado y
el perdón, sino el testimonio
personal de un convertido.

La composición del Salmo es, más
bien, compleja: después del
testimonio personal (cf. vv. 3‑5)
vienen dos versículos que hablan de
peligro, de oración y de salvación (cf.
vv. 6‑7); luego, una promesa divina
de consejo (cf. v. 8) y una advertencia
(cf. v. 9); por último, un dicho
sapiencial antitético (cf. v. 10) y una
invitación a alegrarse en el Señor (cf.
v. 11).

2. Nos limitamos ahora a comentar
algunos elementos de esta



composición. Ante todo, el orante
describe su dolorosísima situación de
conciencia cuando "callaba" (cf. v. 3):
habiendo cometido culpas graves, no
tenía el valor de confesar a Dios sus
pecados. Era un tormento interior
terrible, descrito con imágenes
impresionantes. Sus huesos casi se
consumían por una fiebre desecante,
el ardor febril mermaba su vigor,
disolviéndolo; y él gemía sin cesar. El
pecador sentía que sobre él pesaba la
mano de Dios, consciente de que Dios
no es indiferente ante el mal
perpetrado por su criatura, porque él
es el custodio de la justicia y de la
verdad.

3. El pecador, que ya no puede
resistir, ha decidido confesar su
culpa con una declaración valiente,
que parece anticipar la del hijo
pródigo de la parábola de Jesús (cf. 
Lc 15,18). En efecto, ha dicho, con
sinceridad de corazón: "Confesaré al
Señor mi culpa". Son pocas palabras,



pero que brotan de la conciencia;
Dios responde a ellas
inmediatamente con un perdón
generoso (cf. Sal 31,5).

El profeta Jeremías refería esta
llamada de Dios: "Vuelve, Israel
apóstata, dice el Señor; no estará
airado mi semblante contra vosotros,
porque soy piadoso, dice el Señor. No
guardo rencor para siempre. Tan
sólo reconoce tu culpa, pues has sido
infiel al Señor tu Dios" (Jr 3,12‑13).

De este modo, delante de "todo fiel"
arrepentido y perdonado se abre un
horizonte de seguridad, de confianza
y de paz, a pesar de las pruebas de la
vida (cf. Sal 31,6‑7). Puede volver el
tiempo de la angustia, pero la crecida
de las aguas caudalosas del miedo no
prevalecerá, porque el Señor llevará
a su fiel a un lugar seguro: "Tú eres
mi refugio: me libras del peligro, me
rodeas de cantos de liberación" (v. 7).



4. En ese momento, toma la palabra
el Señor y promete guiar al pecador
ya convertido. En efecto, no basta
haber sido purificados; es preciso,
luego, avanzar por el camino recto.
Por eso, como en el libro de Isaías (cf.
Is 30,21), el Señor promete: "Te
enseñaré el camino que has de
seguir" (Sal 31,8) e invita a la
docilidad. La llamada se hace
apremiante, sazonada con un poco
de ironía mediante la llamativa
imagen del caballo y del mulo,
símbolos de obstinación (cf. v. 9). En
efecto, la verdadera sabiduría lleva a
la conversión, renunciando al vicio y
venciendo su oscura fuerza de
atracción. Pero lleva, sobre todo, a
gozar de la paz que brota de haber
sido liberados y perdonados.

San Pablo, en la carta a los Romanos,
se refiere explícitamente al inicio de
este salmo para celebrar la gracia
liberadora de Cristo (cf. Rm 4,6‑8).
Podríamos aplicarlo al sacramento



de la reconciliación. En él, a la luz del
Salmo, se experimenta la conciencia
del pecado, a menudo ofuscada en
nuestros días, y a la vez la alegría del
perdón. En vez del binomio
"delito‑castigo" tenemos el binomio
"delito‑perdón", porque el Señor es
un Dios "que perdona la iniquidad, la
rebeldía y el pecado" (Ex 34,7).

5. San Cirilo de Jerusalén (siglo IV)
utilizó el salmo 31 para enseñar a los
catecúmenos la profunda renovación
del bautismo, purificación radical de
todo pecado (Procatequesis n. 15).
También él ensalzó, a través de las
palabras del salmista, la misericordia
divina. Con sus palabras concluimos
nuestra catequesis: "Dios es
misericordioso y no escatima su
perdón. (...) El cúmulo de tus pecados
no superará la grandeza de la
misericordia de Dios; la gravedad de
tus heridas no superará la habilidad
del supremo Médico, con tal de que
te abandones a él con confianza.



Manifiesta al Médico tu enfermedad,
y háblale con las palabras que dijo
David: "Reconozco mi culpa, tengo
siempre presente mi pecado". Así
obtendrás que se hagan realidad
estas otras palabras: "Tú has
perdonado la maldad de mi
corazón"" (Le catechesi, Roma 1993,
pp. 52‑53).

SALMO 31

1 De David. Poema.

¡Feliz el que ha sido absuelto de su
pecado

y liberado de su falta!

2 ¡Feliz el hombre a quien el Señor

no le tiene en cuenta las culpas,

y en cuyo espíritu no hay doblez!

3 Mientras me quedé callado,



mis huesos se consumían entre
continuos lamentos,

4 porque de día y de noche tu mano
pesaba sobre mí;

mi savia se secaba por los ardores
del verano.

5 Pero yo reconocí mi pecado,

no te escondí mi culpa,

pensando: «Confesaré mis faltas al
Señor».

¡Y tú perdonaste mi culpa y mi
pecado!

6 Por eso, que todos tus fieles te
supliquen

en el momento de la angustia;

y cuando irrumpan las aguas
caudalosas

no llegarán hasta ellos.



7 Tú eres mi refugio,

tú me libras de los peligros

y me colmas con la alegría de la
salvación.

8 Yo te instruiré,

te enseñaré el camino que debes
seguir;

con los ojos puestos en ti, seré tu
consejero.

9 No sean irracionales como el
caballo y la mula,

cuyo brío hay que contener con el
bozal y el freno

para poder acercarse.

10 ¡Cuántos son los tormentos del
malvado!

Pero el Señor cubrirá con su amor

al que confía en él.



11 ¡Alégrense en el Señor,
regocíjense los justos!

¡Canten jubilosos los rectos de
corazón!

El juicio de Dios. Miércoles 26 de
mayo de 2004

Apocalipsis 11,17‑18. 12,10‑12

1. El cántico que acabamos de elevar
al "Señor Dios omnipotente" y que se
reza en la Liturgia de las Vísperas, es
fruto de la selección de algunos
versículos de los capítulos 11 y 12 del
Apocalipsis. El ángel ya ha tocado la
última de las siete trompetas que
resuenan en este libro de lucha y
esperanza. Entonces, los veinticuatro
ancianos de la corte celestial, que
representan a todos los justos de la
antigua y la nueva Alianza (cf. Ap 4,4;
11,16), entonan un himno que tal vez
ya se usaba en las asambleas
litúrgicas de la Iglesia primitiva.
Adoran a Dios, señor del mundo y de



la historia, dispuesto ya a instaurar
su reino de justicia, de amor y de
verdad.

En esta oración se percibe el latido
del corazón de los justos, que
aguardan en la esperanza la venida
del Señor para hacer más luminosa
la situación de la humanidad, a
menudo inmersa en las tinieblas del
pecado, de la injusticia, de la mentira
y de la violencia.

2. El canto que entonan los
veinticuatro ancianos hace
referencia a dos salmos: el salmo 2,
que es un himno mesiánico (cf. 
Sal2,1‑5), y el salmo 98, que celebra la
realeza divina (cf. Sal 98,1). De ese
modo se consigue el objetivo de
ensalzar el juicio justo y decisivo que
el Señor está a punto de realizar
sobre toda la historia humana.

Son dos los aspectos de esta
intervención benéfica, como son dos
los rasgos que definen el rostro de



Dios. Ciertamente, es juez, pero
también es salvador; condena el mal,
pero recompensa la fidelidad; es
justicia, pero sobre todo amor.

Es significativa la identidad de los
justos, salvados ya en el reino de
Dios. Se dividen en tres clases de
"siervos" del Señor, a saber, los
profetas, los santos y los que temen
su nombre (cf. Ap 11,18). Es una
especie de retrato espiritual del
pueblo de Dios, según los dones
recibidos en el bautismo y que se han
hecho fructificar en la vida de fe y de
amor. Ese perfil se realiza tanto en
los pequeños como en los grandes
(cf. Ap 19,5).

3. Como ya hemos dicho, en la
elaboración de este himno se han
utilizado también otros versículos
del capítulo 12, que se refieren a una
escena grandiosa y gloriosa del
Apocalipsis. En ella se enfrentan la
mujer que ha dado a luz al Mesías y



el dragón de la maldad y la violencia.
En ese duelo entre el bien y el mal,
entre la Iglesia y Satanás, de
improviso resuena una voz celestial
que anuncia la derrota del
"Acusador" (cf. Ap 12,10). Este
nombre es la traducción del nombre
hebreo Satán, dado a un personaje
que, según el libro de Job, es
miembro de la corte celestial de Dios,
donde forma parte del Ministerio
público (cf. Jb 1,9‑11; 2,4‑5; Zc 3,1).

Él "acusaba a nuestros hermanos
ante nuestro Dios día y noche", es
decir, ponía en duda la sinceridad de
la fe de los justos. Ahora es vencido
el dragón satánico y la causa de su
derrota es "la sangre del
Cordero" (Ap 12,11), la pasión y la
muerte de Cristo redentor.

A su victoria se asocia el testimonio
del martirio de los cristianos. Los
fieles que no han dudado en
"despreciar su vida ante la



muerte" (Ap 12,11) participan
íntimamente en la obra redentora
del Cordero. El pensamiento va a las
palabras de Cristo: "El que ama su
vida, la pierde; y el que odia su vida
en este mundo, la guardará para la
vida eterna" (Jn 12,25).

4. El solista celeste que ha entonado
el cántico lo concluye invitando a
todo el coro de los ángeles a unirse al
himno de alegría por la salvación
obtenida (cf. Ap 12,12). Nosotros nos
asociamos a esa voz en nuestra
acción de gracias, gozosa y llena de
esperanza, aun en medio de las
pruebas que marcan nuestro camino
hacia la gloria.

Lo hacemos escuchando las palabras
que el mártir san Policarpo dirigió al
"Señor Dios omnipotente" cuando ya
estaba atado y preparado para la
hoguera: "Señor Dios todopoderoso,
Padre de tu amado y bendito Hijo
Jesucristo..., bendito seas por



haberme considerado digno de ser
inscrito, este día y en esta hora, en el
número de los mártires, con el cáliz
de tu Cristo para la resurrección a la
vida eterna de alma y cuerpo en la
incorruptibilidad del Espíritu Santo.
Haz que sea acogido hoy entre ellos,
en tu presencia, como pingüe y grato
sacrificio, tal como tú, el Dios
verdadero y ajeno a la mentira, de
antemano dispusiste, manifestaste y
realizaste. Por eso, sobre todo, yo te
alabo, te bendigo, te glorifico a través
del eterno y celeste Sumo Sacerdote,
tu amado Hijo Jesucristo, por el cual
sea dada gloria a ti con él y con el
Espíritu Santo, ahora y por todos los
siglos. Amén" (Atti e passioni dei
martiri, Milán 1987, p. 23).

Apocalipsis 11,17‑18; 12,10‑12

17 «Te damos gracias, Señor, Dios
todopoderoso –el que es y el que era–
porque has ejercido tu inmenso
poder y has establecido tu Reino.



18 Los paganos se habían enfurecido,
pero llegó el tiempo de tu ira, así
como también el momento de juzgar
a los muertos y de recompensar a tus
servidores, los profetas, y a los santos
y a todos aquellos que temen tu
Nombre –pequeños y grandes– y el
momento de exterminar a los que
corrompían la tierra».

***

10 Y escuché una voz potente que
resonó en el cielo: «Ya llegó la
salvación, el poder y el Reino de
nuestro Dios y la soberanía de su
Mesías porque ha sido precipitado el
acusador de nuestros hermanos, el
que día y noche los acusaba delante
de nuestro Dios.

11 Ellos mismos lo han vencido,
gracias a la sangre del Cordero y al
testimonio que dieron de él, porque
despreciaron su vida hasta la
muerte.



12 ¡Que se alegren entonces el cielo y
sus habitantes, pero ay de ustedes,
tierra y mar, porque el Diablo ha
descendido hasta ustedes con todo su
furor, sabiendo que le queda poco
tiempo!».

Oración de un enfermo. Miércoles 2
de junio de 2004

Salmo 40

1. Un motivo que nos impulsa a
comprender y amar el salmo 40, que
acabamos de escuchar, es el hecho de
que Jesús mismo lo citó: «No me
refiero a todos vosotros; yo conozco a
los que he elegido; pero tiene que
cumplirse la Escritura: "El que come
mi pan ha alzado contra mí su
talón"» (Jn 13,18).

Es la última noche de su vida terrena
y Jesús, en el Cenáculo, está a punto
de ofrecer el bocado del huésped a
Judas, el traidor. Su pensamiento va
a esa frase del salmo, que en realidad



es la súplica de un enfermo,
abandonado por sus amigos. En esa
antigua plegaria Cristo encuentra
sentimientos y palabras para
expresar su profunda tristeza.

Nosotros, ahora, trataremos de
seguir e iluminar toda la trama de
este salmo, que afloró a los labios de
una persona que ciertamente sufría
por su enfermedad, pero sobre todo
por la cruel ironía de sus
"enemigos" (cf. Sal 40,6‑9) e incluso
por la traición de un "amigo" (cf. v.
10).

2. El salmo 40 comienza con una
bienaventuranza, que tiene como
destinatario al amigo verdadero, al
que "cuida del pobre y desvalido":
será recompensado por el Señor en el
día de su sufrimiento, cuando esté
postrado "en el lecho del dolor" (cf.
vv. 2‑4).

Sin embargo, el núcleo de la súplica
se encuentra en la parte sucesiva,



donde toma la palabra el enfermo
(cf. vv. 5‑10). Inicia su discurso
pidiendo perdón a Dios, de acuerdo
con la tradicional concepción del
Antiguo Testamento, según la cual a
todo dolor correspondía una culpa:
"Señor, ten misericordia, sáname,
porque he pecado contra ti" (v. 5; cf. 
Sal 37). Para el antiguo judío la
enfermedad era una llamada a la
conciencia para impulsar a la
conversión.

Aunque se trate de una visión
superada por Cristo, Revelador
definitivo (cf. Jn 9,1‑3), el sufrimiento
en sí mismo puede encerrar un valor
secreto y convertirse en senda de
purificación, de liberación interior y
de enriquecimiento del alma. Invita
a vencer la superficialidad, la
vanidad, el egoísmo, el pecado, y a
abandonarse más intensamente a
Dios y a su voluntad salvadora.



3. En este momento entran en escena
los malvados, los que han venido a
visitar al enfermo, no para
consolarlo, sino para atacarlo (cf. vv.
6‑9). Sus palabras son duras y hieren
el corazón del orante, que
experimenta una maldad
despiadada. Esa misma situación la
experimentarán muchos pobres
humillados, condenados a estar solos
y a sentirse una carga pesada incluso
para sus familiares. Y si de vez en
cuando escuchan palabras de
consuelo, perciben inmediatamente
en ellas un tono de falsedad e
hipocresía.

Más aún, como decíamos, el orante
experimenta la indiferencia y la
dureza incluso de sus amigos (cf. v.
10), que se transforman en
personajes hostiles y odiosos. El
salmista les aplica el gesto de "alzar
contra él su talón", es decir, el acto
amenazador de quien está a punto de
pisotear a un vencido o el impulso



del jinete que espolea a su caballo
con el talón para que pisotee a su
adversario.

Es profunda la amargura cuando
quien nos hiere es "el amigo" en
quien confiábamos, llamado
literalmente en hebreo "el hombre de
la paz". El pensamiento va
espontáneamente a los amigos de Job
que, de compañeros de vida, se
transforman en presencias
indiferentes y hostiles (cf.Jb 19,1‑6).
En nuestro orante resuena la voz de
una multitud de personas olvidadas
y humilladas en su enfermedad y
debilidad, incluso por parte de
quienes deberían sostenerlas.

4. Con todo, la plegaria del salmo 40
no concluye con este fondo oscuro. El
orante está seguro de que Dios se
hará presente, revelando una vez
más su amor (cf. vv. 11‑14). Será él
quien sostendrá y tomará entre sus
brazos al enfermo, el cual volverá a



"estar en la presencia" de su Señor (v.
13), o sea, según el lenguaje bíblico, a
revivir la experiencia de la liturgia
en el templo.

Así pues, el salmo, marcado por el
dolor, termina con un rayo de luz y
esperanza. Desde esta perspectiva se
logra entender por qué san
Ambrosio, comentando la
bienaventuranza inicial (cf. v. 2), vio
proféticamente en ella una
invitación a meditar en la pasión
salvadora de Cristo, que lleva a la
resurrección. En efecto, ese Padre de
la Iglesia, sugiere introducirse así en
la lectura del salmo:
"Bienaventurado el que piensa en la
miseria y en la pobreza de Cristo, el
cual, siendo rico, se hizo pobre por
nosotros. Rico en su reino, pobre en
la carne, porque tomó sobre sí esta
carne de pobres. (...) Así pues, no
sufrió en la riqueza, sino en nuestra
pobreza. Por consiguiente, no sufrió
la plenitud de la divinidad, (...) sino



la carne. (...) Trata, pues, de
comprender el sentido de la pobreza
de Cristo, si quieres ser rico. Trata de
comprender el sentido de su
debilidad, si quieres obtener la salud.
Trata de comprender el sentido de su
cruz, si no quieres avergonzarte de
ella; el sentido de su herida, si
quieres curar las tuyas; el sentido de
su muerte, si quieres conseguir la
vida eterna; el sentido de su
sepultura, si quieres encontrar la
resurrección" (Commento a dodici
salmi: Saemo, VIII, Milán‑Roma 1980,
pp. 39‑41).

SALMO 40

1 Del maestro de coro. Salmo de
David.

2 Feliz el que se ocupa del débil y del
pobre:

el Señor lo librará en el momento del
peligro.



3 El Señor lo protegerá y le dará
larga vida,

lo hará dichoso en la tierra

y no lo entregará a la avidez de sus
enemigos.

4 El Señor lo sostendrá en su lecho de
dolor

y le devolverá la salud.

5 Yo dije: «Ten piedad de mí, Señor,

sáname, porque pequé contra ti».

6 Mis enemigos sólo me auguran
desgracias:

«¿Cuándo se morirá y desaparecerá
su nombre?».

7 Si alguien me visita, habla con
falsedad,

recoge malas noticias y las divulga al
salir.



8 Mis adversarios se juntan para
murmurar contra mí,

y me culpan de los males que
padezco, diciendo:

9 «Una enfermedad incurable ha
caído sobre él;

ese que está postrado no volverá a
levantarse».

10 Hasta mi amigo más íntimo, en
quien yo confiaba,

el que comió mi pan, se puso contra
mí.

11 Pero tú, Señor, ten piedad de mí;

levántame y les daré su merecido.

12 En esto reconozco que tú me
amas,

en que mi enemigo no canta victoria
sobre mí.



13 Tú me sostuviste a causa de mi
integridad,

y me mantienes para siempre en tu
presencia.

14 ¡Bendito sea el Señor, el Dios de
Israel,

desde siempre y para siempre!

¡Amén! ¡Amén!

Dios, refugio y fortaleza de su
pueblo. Miércoles 16 de junio de
2004

Salmo 45

1. Acabamos de escuchar el primero
de los seis himnos a Sión que recoge
el Salterio (cf. Sal 47,75, 83,86 y 121).
El salmo 45, como las otras
composiciones análogas, celebra la
ciudad santa de Jerusalén, "la ciudad
de Dios, la santa morada del
Altísimo" (v. 5), pero sobre todo
expresa una confianza



inquebrantable en Dios, que "es
nuestro refugio y nuestra fuerza,
poderoso defensor en el peligro" (v.
2; cf. vv. 8 y 12). Este salmo evoca los
fenómenos más tremendos para
afirmar con mayor fuerza la
intervención victoriosa de Dios, que
da plena seguridad. Jerusalén, a
causa de la presencia de Dios en ella,
"no vacila" (v. 6).

El pensamiento va al oráculo del
profeta Sofonías, que se dirige a
Jerusalén y le dice: "Alégrate, hija de
Sión; regocíjate, Israel; alégrate y
exulta de todo corazón, hija de
Jerusalén. (...) El Señor, tu Dios, está
en medio de ti, como poderoso
salvador. Él exulta de gozo por ti; te
renovará por su amor; se regocijará
por ti con gritos de júbilo, como en
los días de fiesta" (Sof 3,14. 17‑18).

2. El salmo 45 se divide en dos
grandes partes mediante una especie
de antífona, que se repite en los



versículos 8 y 12: "El Señor de los
Ejércitos está con nosotros, nuestro
alcázar es el Dios de Jacob". El título
"Señor de los ejércitos" es típico del
culto judío en el templo de Sión y, a
pesar de su connotación marcial,
vinculada al arca de la alianza,
remite al señorío de Dios sobre todo
el cosmos y sobre la historia.

Por tanto, este título es fuente de
confianza, porque el mundo entero y
todas sus vicisitudes se encuentran
bajo el gobierno supremo del Señor.
Así pues, este Señor está "con
nosotros", como lo confirma la
antífona, con una referencia
implícita al Emmanuel, el "Dios con
nosotros" (cf.Is 7,14; Mt 1,23).

3. La primera parte del himno (cf. Sal
45,2‑7) está centrada en el símbolo
del agua, que presenta dos
significados opuestos. En efecto, por
una parte, braman las olas del mar,
que en el lenguaje bíblico son



símbolo de devastaciones, del caos y
del mal. Esas olas hacen temblar las
estructuras del ser y del universo,
simbolizadas por los montes, que se
desploman por la irrupción de una
especie de diluvio destructor (cf. vv.
3‑4). Pero, por otra parte, están las
aguas saludables de Sión, una ciudad
construida sobre áridos montes, pero
a la que alegra "el correr de las
acequias" (v. 5).

El salmista, aludiendo a las fuentes
de Jerusalén, como la de Siloé (cf. Is
8,6‑7), ve en ellas un signo de la vida
que prospera en la ciudad santa, de
su fecundidad espiritual y de su
fuerza regeneradora.

Por eso, a pesar de las convulsiones
de la historia que hacen temblar a los
pueblos y vacilar a los reinos (cf. Sal
45,7), el fiel encuentra en Sión la paz
y la serenidad que brotan de la
comunión con Dios.



4. La segunda parte del salmo 45 (cf.
vv. 9‑11) puede describir así un
mundo transfigurado. El Señor
mismo, desde su trono en Sión,
interviene con gran vigor contra las
guerras y establece la paz que todos
anhelan. Cuando se lee el versículo
10 de nuestro himno: "Pone fin a la
guerra hasta el extremo del orbe,
rompe los arcos, quiebra las lanzas,
prende fuego a los escudos", el
pensamiento va espontáneamente a
Isaías.

También el profeta cantó el fin de la
carrera de armamentos y la
transformación de los instrumentos
bélicos de muerte en medios para el
desarrollo de los pueblos: "De las
espadas forjarán arados; de las
lanzas, podaderas. No alzará la
espada pueblo contra pueblo, no se
adiestrarán para la guerra" (Is 2,4).

5. La tradición cristiana ha ensalzado
con este salmo a Cristo "nuestra



paz" (cf. Ef 2,14) y nuestro liberador
del mal con su muerte y
resurrección. Es sugestivo el
comentario cristológico que hace san
Ambrosio partiendo del versículo 6
del salmo 45, en el que se asegura
que Dios "socorre" a la ciudad "al
despuntar la aurora". El célebre
Padre de la Iglesia ve en ello una
alusión profética a la resurrección.

En efecto —explica—, "la
resurrección matutina nos
proporciona el apoyo del auxilio
celestial; esa resurrección, que ha
vencido a la noche, nos ha traído el
día, como dice la Escritura:
"Despiértate y levántate, resucita de
entre los muertos. Y brillará para ti
la luz de Cristo". Advierte el sentido
místico. Al atardecer se realizó la
pasión de Cristo. (...) Al despuntar la
aurora, la resurrección. (...) Muere al
atardecer del mundo, cuando ya
desaparece la luz, porque este
mundo yacía totalmente en tinieblas



y estaría inmerso en el horror de
tinieblas aún más negras si no
hubiera venido del cielo Cristo, luz
de eternidad, a restablecer la edad de
la inocencia al género humano. Por
tanto, el Señor Jesús sufrió y con su
sangre perdonó nuestros pecados, ha
resplandecido la luz de una
conciencia más limpia y ha brillado
el día de una gracia
espiritual" (Commento a dodici Salmi,
SAEMO, VIII, Milán‑Roma, 1980, p.
213).

SALMO 45

1 Del maestro de coro. De los hijos de
Coré. Para oboes. Canto.

2 Dios es nuestro refugio y fortaleza,

una ayuda siempre pronta en los
peligros.

3 Por eso no tememos, aunque la
tierra se conmueva



y las montañas se desplomen hasta el
fondo del mar;

4 aunque bramen y se agiten sus
olas,

y con su ímpetu sacudan las
montañas.

El Señor de los ejércitos está con
nosotros,

nuestro baluarte es el Dios de Jacob.

5 Los canales del Río alegran la
Ciudad de Dios,

la más santa Morada del Altísimo.

6 Dios está en medio de ella: nunca
vacilará;

él la socorrerá al despuntar la
aurora.

7 Tiemblan las naciones, se
tambalean los reinos:



él hace oír su voz y se deshace la
tierra.

8 El Señor de los ejércitos está con
nosotros,

nuestro baluarte es el Dios de Jacob.

9 Vengan a contemplar las obras del
Señor,

él hace cosas admirables en la tierra:

10 elimina la guerra hasta los
extremos del mundo;

rompe el arco, quiebra la lanza

y prende fuego a los escudos.

11 Ríndanse y reconozcan que yo soy
Dios:

yo estoy por encima de las naciones,

por encima de toda la tierra.

12 El Señor de los ejércitos está con
nosotros,



nuestro baluarte es el Dios de Jacob.

Himno de adoración y alabanza.
Miércoles 23 de junio de 2004

Apocalipsis 15

1. La Liturgia de las Vísperas incluye,
además de los salmos, una serie de
cánticos tomados del Nuevo
Testamento. Algunos, como el que
acabamos de escuchar, están
compuestos de pasajes del
Apocalipsis, libro con el que se
concluye toda la Biblia, marcado a
menudo por cantos y coros, por
voces solistas e himnos de la
asamblea de los elegidos, por sonidos
de trompetas, de arpas y de cítaras.

Nuestro cántico, muy breve, se
encuentra en el capítulo 15 de ese
libro. Está a punto de comenzar una
escena nueva y grandiosa: tras las
siete trompetas que introdujeron las
plagas divinas vienen ahora siete
copas también llenas de plagas, en



griego pleghè, un término que de por
sí indica un golpe violento capaz de
provocar heridas y, a veces, incluso
la muerte. Es evidente que aquí se
hace referencia a la narración de las
plagas de Egipto (cf. Ex 7,14.11,10).

En el Apocalipsis la "plaga" es
símbolo de un juicio sobre el mal,
sobre la opresión y sobre la violencia
del mundo. Por eso, también es signo
de esperanza para los justos. Las
siete plagas ‑como es sabido, en la
Biblia el número siete es símbolo de
plenitud‑ se definen como "las
últimas" (cf. Ap 15,1), porque en ellas
culmina la intervención divina que
detiene el mal.

2. El himno es entonado por los
salvados, los justos de la tierra, que
están "de pie", con la misma actitud
del Cordero resucitado (cf. Ap 15,2).
Del mismo modo que los judíos en el
Éxodo, después de atravesar el mar,
cantaban el himno de Moisés (cf. Ex



15,1‑18), así los elegidos elevan a Dios
el "cántico de Moisés, siervo de Dios,
y el cántico del Cordero" (Ap 15,3),
después de vencer a la Bestia,
enemiga de Dios (cf. Ap 15,2).

Este himno refleja la liturgia de las
Iglesias joánicas y está constituido
por un florilegio de citas del Antiguo
Testamento, especialmente de los
Salmos. La comunidad cristiana
primitiva consideraba la Biblia no
sólo como alma de su fe y de su vida,
sino también de su oración y de su
liturgia, precisamente como sucede
en las Vísperas que estamos
comentando.

Asimismo, es significativo que el
cántico vaya acompañado de
instrumentos musicales: los justos
llevan en sus manos las cítaras (cf. 
Ap 15,2), testimonio de una liturgia
embellecida con el esplendor de la
música sacra.



3. Con su himno, los salvados, más
que celebrar su constancia y su
sacrificio, exaltan las "grandes y
maravillosas obras" del "Señor Dios
omnipotente", es decir, sus gestos
salvíficos en el gobierno del mundo y
en la historia. En efecto, la verdadera
oración, además de petición, es
también alabanza, acción de gracias,
bendición, celebración y profesión de
fe en el Señor que salva.

En este himno es también
significativa la dimensión
universalista, que se expresa con las
palabras del salmo 85: "Todos los
pueblos vendrán a postrarse en tu
presencia, Señor" (Sal 85,9). La
mirada se ensancha así hacia todo el
horizonte y se vislumbran multitudes
de pueblos que se dirigen hacia el
Señor para reconocer que son "justos
y verdaderos sus caminos" (cf. Ap
15,4), es decir, sus intervenciones en
la historia para detener el mal y
elogiar el bien. La esperanza de



justicia presente en todas las
culturas, la necesidad de verdad y de
amor que sienten todas las
espiritualidades, indican nuestra
tendencia hacia el Señor, la cual sólo
se satisface cuando llegamos a él.

Es hermoso pensar en esta
dimensión universal de religiosidad
y esperanza, asumida e interpretada
por las palabras de los profetas:
"Desde la salida del sol hasta su ocaso
es grande mi nombre entre las
naciones, y en todo lugar ha de
ofrecerse a mi nombre un sacrificio
de incienso y una oblación pura,
pues grande es mi nombre entre las
naciones, dice el Señor de los
ejércitos" (Ml 1,11).

4. Concluimos uniendo nuestra voz al
coro universal. Lo hacemos con las
palabras de un canto de san Gregorio
Nacianceno, gran Padre de la Iglesia,
del siglo IV: "Gloria al Padre y al Hijo,
rey del universo; gloria al Espíritu



Santísimo, al que sea dada toda
gloria. La Trinidad es un solo Dios. Él
ha creado todas las cosas; y las ha
colmado: colmó el cielo de seres
celestiales, y la tierra de terrestres.
Llenó de seres acuáticos el mar, los
ríos y las fuentes, vivificándolo todo
con su Espíritu, para que toda la
creación elevara himnos al sabio
Creador. La vida y la permanencia
en la vida lo tienen a él como única
causa. Corresponde sobre todo a la
criatura racional cantar para
siempre su alabanza como Rey
poderoso y Padre bueno. Haz, oh
Padre, que yo también con pureza te
glorifique en espíritu, con el corazón,
con la lengua y con el
pensamiento" (Poesie, 1, Colección de
textos patrísticos 115, Roma 1994, pp.
66‑67).

Apocalipsis 15

1 Después vi en el cielo otro signo
grande y admirable: siete Ángeles



que llevaban las siete últimas plagas,
con las cuales debía consumarse la
ira de Dios.

2 También vi como un mar de cristal,
mezclado de fuego. Los que habían
vencido a la Bestia, a su imagen y la
cifra de su nombre, estaban de pie
sobre el mar, teniendo en sus manos
grandes arpas,

3 y cantaban el canto de Moisés, el
servidor de Dios, y el canto del
Cordero, diciendo: «¡Grandes y
admirables son tus obras, Señor, Dios
todopoderoso; justos y verdaderos
son tus caminos, Rey de los pueblos!
¿Quién dejará de temerte, Señor,
quién no alabará tu Nombre?

4 Sólo tú eres santo, y todas las
naciones vendrán a adorarte, porque
se ha manifestado la justicia de tus
actos».



5 Después de esto, vi abrirse en el
cielo el Templo, el tabernáculo del
Testimonio.

6 De él salieron los siete Ángeles que
tenían las siete plagas, y estaban
vestidos de lino puro y
resplandeciente, y ceñidos con
cinturones de oro.

7 Entonces, uno de los cuatro Seres
Vivientes entregó a los siete Ángeles
siete copas colmadas de la ira del
Dios que vive por los siglos de los
siglos.

8 Y el Templo se llenó del humo que
procede de la gloria de Dios y de su
poder, de manera que nadie pudo
entrar al Templo hasta que cesaron
las siete plagas de los siete Ángeles.

Promesa de cumplir los
mandamientos de Dios. Miércoles
21 de julio de 2004

Salmo 118



1. Después de la pausa con ocasión
de mi estancia en el Valle de Aosta,
reanudamos ahora, en esta audiencia
general, nuestro itinerario a lo largo
de los salmos que nos propone la 
liturgia de las Vísperas. Hoy
reflexionamos sobre la decimocuarta
de las veintidós estrofas que
componen el salmo 118, grandioso
himno a la ley de Dios, expresión de
su voluntad. El número de las
estrofas corresponde a las letras del
alfabeto hebreo e indica plenitud;
cada una de ellas se compone de
ocho versículos y de palabras que
comienzan con la correspondiente
letra del alfabeto en sucesión.

En la estrofa que hemos escuchado,
las palabras iniciales de los
versículos comienzan con la letra
hebrea nun. Esta estrofa se encuentra
iluminada por la brillante imagen de
su primer versículo: "Lámpara es tu
palabra para mis pasos, luz en mi
sendero" (v. 105). El hombre se



adentra en el itinerario a menudo
oscuro de la vida, pero
repentinamente el esplendor de la
palabra de Dios disipa las tinieblas.

También el salmo 18 compara la ley
de Dios con el sol, cuando afirma que
"la norma del Señor es límpida y da
luz a los ojos" (v. 9). En el libro de los
Proverbios se reafirma que "el
mandato es una lámpara y la lección
una luz" (Pr 6,23). Precisamente con
esa imagen Cristo mismo presentará
su persona como revelación
definitiva: "Yo soy la luz del mundo.
El que me siga no caminará en la
oscuridad, sino que tendrá la luz de
la vida" (Jn 8,12).

2. El salmista continúa su oración
evocando los sufrimientos y los
peligros de la vida que debe llevar y
que necesita ser iluminada y
sostenida: "¡Estoy tan afligido, Señor!
Dame vida según tu promesa. (...) Mi



vida está en peligro; pero no olvido
tu voluntad" (Sal 118,107. 109).

Toda la estrofa está marcada por un
sentimiento de angustia: "Los
malvados me tendieron un lazo" (v.
110), confiesa el orante, recurriendo
a una imagen del ámbito de la caza,
frecuente en el Salterio. El fiel sabe
que avanza por las sendas del mundo
en medio de peligros, afanes y
persecuciones. Sabe que las pruebas
siempre están al acecho. El cristiano,
por su parte, sabe que cada día debe
llevar la cruz a lo largo de la subida a
su Calvario (cf. Lc 9,23).

3. A pesar de todo, el justo conserva
intacta su fidelidad: "Lo juro y lo
cumpliré: guardaré tus justos
mandamientos (...). No olvido tu
voluntad (...). No me desvié de tus
decretos" (Sal 118,106. 109. 110). La
paz de la conciencia es la fuerza del
creyente; su constancia en cumplir



los mandamientos divinos es la
fuente de la serenidad.

Por tanto, es coherente la declaración
final: "Tus preceptos son mi herencia
perpetua, la alegría de mi
corazón" (v. 111). Esta es la realidad
más valiosa, la "herencia", la
"recompensa" (v. 112), que el
salmista conserva con gran esmero y
amor ardiente: las enseñanzas y los
mandamientos del Señor. Quiere ser
totalmente fiel a la voluntad de su
Dios. Por esta senda encontrará la
paz del alma y logrará atravesar el
túnel oscuro de las pruebas, llegando
a la alegría verdadera.

4. A este respecto, son muy
iluminadoras las palabras de san
Agustín, el cual, comentando
precisamente el salmo 118,
desarrolla al comienzo el tema de la
alegría que brota del cumplimiento
de la ley del Señor. "Este larguísimo
salmo, desde el inicio, nos invita a la



felicidad, la cual, como es sabido,
constituye la esperanza de todo
hombre. En efecto, ¿puede haber
alguien que no desee ser feliz? ¿ha
habido o habrá alguien que no lo
desee? Pero si esto es verdad, ¿qué
necesidad hay de invitaciones para
alcanzar una meta a la que el
corazón humano tiende
espontáneamente? (...) ¿No será tal
vez porque, aunque todos aspiramos
a la felicidad, la mayoría ignora el
modo como se consigue? Sí,
precisamente esta es la lección de
aquel que dice: "Dichoso el que, con
vida intachable, camina en la
voluntad del Señor".

"Al parecer, quiere decir: Sé lo que
quieres; sé que buscas la felicidad.
Pues bien, si quieres ser feliz, lleva
una vida intachable. Lo primero lo
buscan todos; pero son pocos los que
se preocupan de lo segundo, sin lo
cual no se puede conseguir aquello
que es la aspiración común. ¿Cómo



llevar una vida intachable si no es
caminando en la voluntad del Señor?
Por tanto, dichosos los que con vida
intachable caminan en la voluntad
del Señor. Esta exhortación no es
superflua, sino necesaria para
nuestro espíritu" (Esposizioni sui
Salmi, III, Roma 1976, p. 1113).

Hagamos nuestra la conclusión del
gran obispo de Hipona, que reafirma
la permanente actualidad de la
felicidad prometida a quienes se
esfuerzan por cumplir fielmente la
voluntad de Dios.

Salmo 118

105 Tu palabra es una lámpara para
mis pasos,

y una luz en mi camino.

106 Hice un juramento –y lo
sostengo–

de cumplir tus justas decisiones.



107 Estoy muy afligido, Señor:

vivifícame, conforme a tu palabra.

108 Acepta, Señor, las ofrendas de
mis labios,

y enséñame tus decisiones.

109 Mi vida está en constante peligro,

pero yo no me olvido de tu ley.

110 Los pecadores me tienden una
trampa,

pero yo no me aparto de tus
preceptos.

111 Tus prescripciones son mi
herencia para siempre,

porque alegran mi corazón.

112 Estoy decidido a cumplir tus
preceptos,

siempre y a la perfección



El Señor es el lote de mi heredad.
Miércoles 28 de julio de 2004

Salmo 15

1. Tenemos la oportunidad de
meditar en un salmo de intensa
fuerza espiritual, después de
escucharlo y transformarlo en
oración. A pesar de las dificultades
del texto, que el original hebreo pone
de manifiesto sobre todo en los
primeros versículos, el salmo 15 es
un cántico luminoso, con espíritu
místico, como sugiere ya la profesión
de fe puesta al inicio: "Mi Señor eres
tú; no hay dicha para mí fuera de
ti" (v. 2). Así pues, Dios es
considerado como el único bien. Por
ello, el orante opta por situarse en el
ámbito de la comunidad de todos los
que son fieles al Señor: "Cuanto a los
santos que están en la tierra, son mis
príncipes, en los que tengo mi
complacencia" (v. 3). Por eso, el
salmista rechaza radicalmente la



tentación de la idolatría, con sus ritos
sanguinarios y sus invocaciones
blasfemas (cf. v. 4).

Es una opción neta y decisiva, que
parece un eco de la del salmo 72, otro
canto de confianza en Dios,
conquistada a través de una fuerte y
sufrida opción moral: "¿No te tengo a
ti en el cielo? Y contigo, ¿qué me
importa la tierra? (...) Para mí lo
bueno es estar junto a Dios, hacer del
Señor mi refugio" (Sal 72,25. 28).

2. El salmo 15 desarrolla dos temas,
expresados mediante tres símbolos.
Ante todo, el símbolo de la "heredad",
término que domina los versículos
5‑6. En efecto, se habla de "lote de mi
heredad, copa, suerte". Estas
palabras se usaban para describir el
don de la tierra prometida al pueblo
de Israel. Ahora bien, sabemos que la
única tribu que no había recibido un
lote de tierra era la de los levitas,
porque el Señor mismo constituía su



heredad. El salmista declara
precisamente: "El señor es el lote de
mi heredad. (...) Me encanta mi
heredad" (Sal 15,5‑6). Así pues, da la
impresión de que es un sacerdote
que proclama la alegría de estar
totalmente consagrado al servicio de
Dios.

San Agustín comenta: "El salmista no
dice: "oh Dios, dame una heredad.
¿Qué me darás como heredad?", sino
que dice: "todo lo que tú puedes
darme fuera de ti, carece de valor. Sé
tú mismo mi heredad. A ti es a quien
amo". (...) Esperar a Dios de Dios, ser
colmado de Dios por Dios. Él te basta,
fuera de él nada te puede
bastar" (Sermón 334,3: PL 38,1469).

3. El segundo tema es el de la
comunión perfecta y continua con el
Señor. El salmista manifiesta su
firme esperanza de ser preservado
de la muerte, para permanecer en la
intimidad de Dios, la cual ya no es



posible en la muerte (cf. Sal 6,6; 87,6).
Con todo, sus expresiones no ponen
ningún límite a esta preservación;
más aún, pueden entenderse en la
línea de una victoria sobre la muerte
que asegura la intimidad eterna con
Dios.

Son dos los símbolos que usa el
orante. Ante todo, se evoca el cuerpo:
los exégetas nos dicen que en el
original hebreo (cf.Sal 15,7‑10) se
habla de "riñones", símbolo de las
pasiones y de la interioridad más
profunda; de "diestra", signo de
fuerza; de "corazón", sede de la
conciencia; incluso, de "hígado", que
expresa la emotividad; de "carne",
que indica la existencia frágil del
hombre; y, por último, de "soplo de
vida".

Por consiguiente, se trata de la
representación de "todo el ser" de la
persona, que no es absorbido y
aniquilado en la corrupción del



sepulcro (cf. v. 10), sino que se
mantiene en la vida plena y feliz con
Dios.

4. El segundo símbolo del salmo 15 es
el del "camino": "Me enseñarás el
sendero de la vida" (v. 11). Es el
camino que lleva al "gozo pleno en la
presencia" divina, a "la alegría
perpetua a la derecha" del Señor.
Estas palabras se adaptan
perfectamente a una interpretación
que ensancha la perspectiva a la
esperanza de la comunión con Dios,
más allá de la muerte, en la vida
eterna.

En este punto, es fácil intuir por qué
el Nuevo Testamento asumió el
salmo 15 refiriéndolo a la
resurrección de Cristo. San Pedro, en
su discurso de Pentecostés, cita
precisamente la segunda parte de
este himno con una luminosa
aplicación pascual y cristológica:
"Dios resucitó a Jesús de Nazaret,



librándole de los dolores de la
muerte, pues no era posible que
quedase bajo su dominio" (Hch 2,24).

San Pablo, durante su discurso en la
sinagoga de Antioquía de Pisidia, se
refiere al salmo 15 en el anuncio de
la Pascua de Cristo. Desde esta
perspectiva, también nosotros lo
proclamamos: "No permitirás que tu
santo experimente la corrupción.
Ahora bien, David, después de haber
servido en sus días a los designios de
Dios, murió, se reunió con sus padres
y experimentó la corrupción. En
cambio, aquel a quien Dios resucitó
‑o sea, Jesucristo‑, no experimentó la
corrupción" (Hch 13,35‑37).

SALMO 15

1 Mictán de David.

Protégeme, Dios mío,

porque me refugio en ti.



2 Yo digo al Señor:

«Señor, tú eres mi bien,

no hay nada superior a ti».

3 Ellos, en cambio, dicen a los dioses
de la tierra:

«Mis príncipes, ustedes son toda mi
alegría».

4 Multiplican sus ídolos y corren tras
ellos,

pero yo no les ofreceré libaciones de
sangre,

ni mis labios pronunciarán sus
nombres.

5 El Señor es la parte de mi herencia
y mi cáliz,

¡tú decides mi suerte!

6 Me ha tocado un lugar de delicias,

estoy contento con mi herencia.



7 Bendeciré al Señor que me
aconseja,

¡hasta de noche me instruye mi
conciencia!

8 Tengo siempre presente al Señor:

él está a mi lado, nunca vacilaré.

9 Por eso mi corazón se alegra,

se regocijan mis entrañas

y todo mi ser descansa seguro:

10 porque no me entregarás la
Muerte

ni dejarás que tu amigo vea el
sepulcro.

11 Me harás conocer el camino de la
vida,

saciándome de gozo en tu presencia,

de felicidad eterna a tu derecha.



Cristo, siervo de Dios. Miércoles 4
de agosto de 2004

Carta a los Filipenses 2,6‑11

1. En nuestro itinerario a través de
los salmos y cánticos que constituyen
la liturgia de las Horas nos
encontramos con el cántico del
capítulo segundo de la carta a los 
Filipenses, versículos 6‑11, que se
reza en las primeras Vísperas de los
cuatro domingos en que se articula la
liturgia.

Lo meditamos por segunda vez, para
seguir penetrando en su riqueza
teológica. En estos versículos brilla la
fe cristiana de los orígenes, centrada
en la figura de Jesús, reconocido y
proclamado hermano nuestro en la
humanidad, pero también Señor del
universo. Por consiguiente, es una
auténtica profesión de fe cristológica,
que refleja muy bien el pensamiento
de san Pablo, pero que también
puede ser un eco de la voz de la



comunidad judeocristiana anterior al
Apóstol.

2. El cántico comienza hablando de
la divinidad, propia de Jesucristo. En
efecto, a él le corresponde la
"naturaleza" y la condición divina, la 
morphè —como se dice en griego—, o
sea, la misma realidad íntima y
trascendente de Dios (cf. v. 6). Sin
embargo, él no considera su
identidad suprema y gloriosa como
un privilegio del cual hacer alarde,
un signo de poder y de mera
supremacía.

El movimiento del himno avanza
claramente hacia abajo, es decir,
hacia la humanidad. "Al despojarse"
y casi "vaciarse" de aquella gloria,
para asumir la morphè, o sea, la
realidad y la condición de esclavo, el
Verbo entra por esta senda en el
horizonte de la historia humana. Más
aún, se hace semejante a los seres
humanos (cf. v. 7) y se rebaja hasta



someterse incluso a la muerte, signo
del límite y de la finitud. Esta es la
humillación extrema, porque acepta
la muerte de cruz, que la sociedad de
entonces consideraba la más infame
(cf. v. 8).

3. Cristo elige rebajarse desde la
gloria hasta la muerte de cruz: este
es el primer movimiento del cántico,
sobre el que volveremos a
reflexionar para ponderar otros
aspectos.

El segundo movimiento avanza en
sentido inverso: desde abajo se eleva
hacia lo alto, desde la humillación se
asciende hacia la exaltación. Ahora
es el Padre quien glorifica al Hijo,
arrancándolo de la muerte y
entronizándolo como Señor del
universo (cf. v. 9). También san
Pedro, en el discurso de Pentecostés,
declara que "al mismo Jesús que
vosotros crucificasteis Dios lo ha
constituido Señor y Mesías" (Hch 2,



36). Así pues, la Pascua es la epifanía
solemne de la divinidad de Cristo,
antes velada por su condición de
siervo y de hombre mortal.

4. Ante la grandiosa figura de Cristo
glorificado y entronizado todos se
postran en adoración. No sólo en el
horizonte de la historia humana, sino
también en los cielos y en los
abismos (cf. Flp 2,10) se eleva una
intensa profesión de fe: "Jesucristo es
Señor" (v. 11). "Al que Dios había
hecho un poco inferior a los ángeles,
a Jesús, lo vemos ahora coronado de
gloria y honor por su pasión y
muerte. Así, por la gracia de Dios, ha
padecido la muerte para bien de
todos" (Hb 2,9).

Concluyamos este breve análisis del
cántico de la carta a los Filipenses,
sobre el que hemos de volver, dando
la palabra a san Agustín, el cual, en
su Comentario al evangelio de san
Juan, remite al himno paulino para



celebrar el poder vivificador de
Cristo que realiza nuestra
resurrección, arrancándonos de
nuestro límite mortal.

5. He aquí las palabras del gran
Padre de la Iglesia: "Cristo, "a pesar
de su condición divina, no hizo
alarde de su categoría de Dios". ¿Qué
hubiera sido de nosotros, aquí en el
abismo, débiles y apegados a la
tierra, y por ello imposibilitados de
llegar a Dios? ¿Podíamos ser
abandonados a nosotros mismos? De
ninguna manera. Él "se despojó de su
rango y tomó la condición de
esclavo", pero sin abandonar la
forma de Dios. Por tanto, el que era
Dios se hizo hombre, asumiendo lo
que no era sin perder lo que era; así,
Dios se hizo hombre. Por una parte,
aquí encuentras la ayuda a tu
debilidad; y, por otra, todo lo que
necesitas para alcanzar la
perfección. Que Cristo te eleve en
virtud de su humanidad, te guíe en



virtud de su humana divinidad y te
conduzca a su divinidad. Queridos
hermanos, toda la predicación
cristiana y la economía de la
salvación, centrada en Cristo, se
resumen en esto y en nada más: en la
resurrección de las almas y en la
resurrección de los cuerpos. Ambos
estaban muertos: el cuerpo, a causa
de la debilidad; y el alma, a causa de
la iniquidad; ambos estaban muertos
y era necesario que ambos, el alma y
el cuerpo, resucitaran. ¿En virtud de
quién resucita el alma sino en virtud
de Cristo Dios? ¿En virtud de quién
resucita el cuerpo sino en virtud de
Cristo hombre? (...) Que resucite tu
alma de la iniquidad en virtud de su
divinidad y resucite tu cuerpo de la
corrupción en virtud de su
humanidad" (Commento al Vangelo di
san Giovanni, 23, 6, Roma 1968, p.
541).

Filipenses 2,6‑11



6 El, que era de condición divina, 

no consideró esta igualdad con Dios 

como algo que debía guardar
celosamente:

7 al contrario, se anonadó a sí
mismo, 

tomando la condición de servidor 

y haciéndose semejante a los
hombres. 

Y presentándose con aspecto
humano,

8 se humilló hasta aceptar por
obediencia la muerte

y muerte de cruz.

9 Por eso, Dios lo exaltó 

y le dio el Nombre que está sobre
todo nombre,

10 para que al nombre de Jesús, 



se doble toda rodilla 

en el cielo, en la tierra y en los
abismos,

11 y toda lengua proclame para
gloria de Dios Padre:

«Jesucristo es el Señor».

El Mesías, rey y sacerdote.
Miércoles 18 de agosto de 2004

Salmo 109

1. Siguiendo una antigua tradición, el
salmo 109, que se acaba de
proclamar, constituye el componente
principal de las Vísperas
dominicales. Se repite en las cuatro
semanas en las que se articula la 
liturgia de las Horas. Su brevedad,
ulteriormente acentuada por la
exclusión, en el uso litúrgico
cristiano, del versículo 6, con matiz
imprecatorio, implica cierta
dificultad de exégesis e



interpretación. El texto se presenta
como un salmo regio, vinculado a la
dinastía davídica, y probablemente
remite al rito de entronización del
soberano. Sin embargo, la tradición
judía y cristiana ha visto en el rey
consagrado el perfil del Consagrado
por excelencia, el Mesías, el Cristo.

Precisamente desde esta perspectiva,
el salmo se convierte en un canto
luminoso dirigido por la liturgia
cristiana al Resucitado en el día
festivo, memoria de la Pascua del
Señor.

2. Son dos las partes del salmo 109 y
ambas se caracterizan por la
presencia de un oráculo divino. El
primer oráculo (cf. vv. 1‑3) es el que
se dirige al soberano en el día de su
entronización solemne "a la diestra"
de Dios, o sea, junto al Arca de la
alianza en el templo de Jerusalén. La
memoria de la "generación" divina
del rey formaba parte del protocolo



oficial de su coronación y para Israel
asumía un valor simbólico de
investidura y tutela, dado que el rey
era el lugarteniente de Dios en la
defensa de la justicia (cf. v. 3).

Naturalmente, en la interpretación
cristiana, esa "generación" se hace
real y presenta a Jesucristo como
verdadero Hijo de Dios. Así había
sucedido en la lectura cristiana de
otro célebre salmo regio‑mesiánico,
el segundo del Salterio, donde se lee
este oráculo divino: "Tú eres mi hijo:
yo te he engendrado hoy" (Sal 2,7).

3. El segundo oráculo del salmo 109
tiene, en cambio, un contenido
sacerdotal (cf. v. 4). Antiguamente, el
rey desempeñaba también funciones
cultuales, no según la tradición del
sacerdocio levítico, sino según otra
conexión: la del sacerdocio de
Melquisedec, el soberano‑sacerdote
de Salem, la Jerusalén preisraelita
(cf. Gn 14,17‑20).



Desde la perspectiva cristiana, el
Mesías se convierte en el modelo de
un sacerdocio perfecto y supremo. La
carta a los Hebreos, en su parte
central, exalta este ministerio
sacerdotal "a semejanza de
Melquisedec" (Hb 5,10), pues lo ve
encarnado en plenitud en la persona
de Cristo.

4. El Nuevo Testamento recoge, en
repetidas ocasiones, el primer
oráculo para celebrar el carácter
mesiánico de Jesús (cf. Mt 22,44;
26,64; Hch 2,34‑35; 1Co 15,25‑27; Hb
1,13). El mismo Cristo, ante el sumo
sacerdote y ante el sanedrín judío, se
referirá explícitamente a este salmo,
proclamando que estará "sentado a
la diestra del Poder" divino,
precisamente como se dice en el
versículo 1 del salmo 109 (Mc 14,62;
cf. 12,36‑37).

Volveremos a reflexionar sobre este
salmo en nuestro comentario de los



textos de la liturgia de las Horas.
Ahora, para concluir nuestra breve
presentación de este himno
mesiánico, quisiéramos reafirmar su
interpretación cristológica.

5. Lo hacemos con una síntesis que
nos ofrece san Agustín. En la 
Exposición sobre el salmo 109,
pronunciada en la Cuaresma del año
412, definía este salmo como una
auténtica profecía de las promesas
divinas relativas a Cristo. Decía el
célebre Padre de la Iglesia: "Era
necesario conocer al único Hijo de
Dios, que estaba a punto de venir a
los hombres para asumir al hombre
y para hacerse hombre a través de la
naturaleza asumida: moriría,
resucitaría, ascendería al cielo, se
sentaría a la diestra del Padre y
cumpliría entre las gentes todo lo
que había prometido. (...) Todo esto,
por tanto, debía ser profetizado,
debía ser anunciado con
anterioridad, debía ser señalado



como algo que se iba a realizar, para
que, al suceder de improviso, no
suscitara temor, sino que fuera
aceptado con fe y esperado. En el
ámbito de estas promesas se inserta
este salmo, el cual profetiza con
palabras tan seguras y explícitas a
nuestro Señor y Salvador Jesucristo,
que no podemos poner en duda que
en este salmo se anuncia al
Cristo" (Esposizioni sui Salmi, III,
Roma 1976, pp. 951 y 953).

6. Dirijamos ahora nuestra
invocación al Padre de Jesucristo,
único rey y sacerdote perfecto y
eterno, para que haga de nosotros un
pueblo de sacerdotes y profetas de
paz y amor, un pueblo que cante a
Cristo, rey y sacerdote, el cual se
inmoló para reconciliar en sí mismo,
en un solo cuerpo, a toda la
humanidad, creando al hombre
nuevo (cf. Ef 2,15‑16).

SALMO 109



1 De David. Salmo.

Dijo el Señor a mi Señor:

«Siéntate a mi derecha,

mientras yo pongo a tus enemigos

como estrado de tus pies».

2 El Señor extenderá el poder de tu
cetro:

«¡Domina desde Sión, en medio de
tus enemigos!».

3 «Tú eres príncipe desde tu
nacimiento,

con esplendor de santidad;

yo mismo te engendré como rocío,

desde el seno de la aurora».

4 El Señor lo ha jurado y no se
retractará:

«Tú eres sacerdote para siempre,



a la manera de Melquisedec».

5 A tu derecha, Señor, él derrotará a
los reyes,

en el día de su enojo;

6 juzgará a las naciones, amontonará
cadáveres

y aplastará cabezas por toda la
tierra.

7 En el camino beberá del torrente,

por eso erguirá su cabeza.

Himno al Dios verdadero. Miércoles
1 de septiembre de 2004

Salmo 113

1. El Dios vivo y los ídolos inertes se
enfrentan en el salmo 113 B, que
acabamos de escuchar, y que forma
parte de la serie de los salmos de las
Vísperas. La antigua traducción
griega de la Biblia llamada de



losSetenta, seguida por la versión
latina de la antigua liturgia cristiana,
unió este salmo en honor del
verdadero Señor al anterior. Así se
constituyó una única composición, la
cual, sin embargo, está formada por
dos textos completamente diferentes
(cf. Sal 113 A y 113 B).

Después de unas palabras iniciales
dirigidas al Señor para proclamar su
gloria, el pueblo elegido presenta a
su Dios como el Creador
todopoderoso: "Nuestro Dios está en
el cielo, lo que quiere lo hace" (Sal
113 B,3). "Fidelidad y gracia" son las
virtudes típicas del Dios de la alianza
con respecto al pueblo que eligió,
Israel (cf. v. 1). Así, el cosmos y la
historia están bajo su dominio, que
es poder de amor y de salvación.

2. Al Dios verdadero, adorado por
Israel, se contraponen
inmediatamente "los ídolos de los
gentiles" (v. 4). La idolatría es una



tentación de la humanidad entera en
toda la tierra y en todos los tiempos.
El ídolo es una cosa inanimada,
fabricada por las manos del hombre,
una estatua fría, sin vida. El salmista
la presenta irónicamente con sus
siete miembros completamente
inútiles: boca muda, ojos ciegos,
orejas sordas, nariz insensible a los
olores, manos inertes, pies
paralizados, garganta que no puede
emitir sonidos (cf. vv. 5‑7).

Después de esta despiadada crítica
de los ídolos, el salmista expresa un
deseo sarcástico: "Que sean igual los
que los hacen, cuantos confían en
ellos" (v. 8). Es un deseo expresado de
forma muy eficaz para producir un
efecto de radical disuasión con
respecto a la idolatría. Quien adora a
los ídolos de la riqueza, del poder y
del éxito, pierde su dignidad de
persona humana. El profeta Isaías
decía: "¡Escultores de ídolos! Todos
ellos son vacuidad; de nada sirven



sus obras más estimadas; sus testigos
nada ven y nada saben, y por eso
quedarán abochornados" (Is 44,9).

3. Por el contrario, los fieles del
Señor saben que tienen en el Dios
vivo "su auxilio" y "su escudo" (cf. Sal
113 B,9‑13). El salmo nos presenta a
esos fieles en tres categorías. Ante
todo, "la casa de Israel", es decir, todo
el pueblo, la comunidad que se
congrega en el templo para orar. Allí
se encuentra también la "casa de
Aarón", que remite a los sacerdotes,
custodios y anunciadores de la
Palabra divina, llamados a presidir el
culto. Por último, se evoca a los que
temen al Señor, o sea, a los fieles
auténticos y constantes, que en el
judaísmo posterior al destierro de
Babilonia, y más tarde, incluían
también a los paganos que se
acercaban a la comunidad y a la fe
de Israel con corazón sincero y con
una búsqueda genuina. Ese fue, por
ejemplo, el caso del centurión



romano Cornelio (cf. Hch 10,1‑2. 22),
que san Pedro convirtió al
cristianismo.

Sobre estas tres categorías de
auténticos creyentes desciende la
bendición divina (cf. Sal 113 B,12‑15).
Según la concepción bíblica, esa
bendición es fuente de fecundidad:
"Que el Señor os acreciente, a
vosotros y a vuestros hijos" (v. 14).
Por último, los fieles, alegres por el
don de la vida recibido del Dios vivo
y creador, entonan un breve himno
de alabanza, respondiendo a la
bendición eficaz de Dios con su
bendición agradecida y confiada (cf.
vv. 16‑18).

4. De un modo muy vivo y sugestivo,
un Padre de la Iglesia de Oriente, san
Gregorio de Nisa (siglo IV), en su
quinta Homilía sobre el Cantar de los
cantares utiliza este salmo para
describir el paso de la humanidad
desde el "hielo de la idolatría" hasta



la primavera de la salvación. En
efecto —recuerda san Gregorio—, en
cierto modo, la naturaleza humana
se había transformado "en los seres
inmóviles" y sin vida "que fueron
hechos objeto de culto",
precisamente como está escrito: "Que
sean igual los que los hacen, cuantos
confían en ellos".

"Y era lógico que sucediese así, pues,
del mismo modo que los que miran
al Dios vivo reciben en sí mismos las
peculiaridades de la naturaleza
divina, así el que se dirige a la
vacuidad de los ídolos llegó a ser
como lo que miraba y, de hombre
que era, se transformó en piedra. Por
consiguiente, dado que la naturaleza
humana, convertida en piedra a
causa de la idolatría, fue inmóvil con
respecto a lo mejor, congelada en el
hielo del culto a los ídolos, por ese
motivo en este tremendo invierno
surge el Sol de la justicia y forma la
primavera con el calor del mediodía,



que deshace ese hielo y calienta, con
los rayos del sol, todo lo que está
debajo. Así, el hombre, que se había
convertido en piedra por obra del
hielo, calentado por el Espíritu y
caldeado por los rayos del Logos,
volvió a ser agua que saltaba hasta la
vida eterna" (Omelie sul Cantico dei
cantici,Roma 1988, pp. 133‑134).

SALMO 113

1 No nos glorifiques a nosotros,
Señor:

glorifica solamente a tu Nombre,

por tu amor y tu fidelidad.

2 ¿Por qué han de decir las naciones:

«¿Dónde está su dios»?

3 Nuestro Dios está en el cielo y en la
tierra,

él hace todo lo que quiere.



4 Los ídolos, en cambio, son plata y
oro,

obra de las manos de los hombres.

5 Tienen boca, pero no hablan,

tienen ojos, pero no ven;

6 tienen orejas, pero no oyen,

tienen nariz, pero no huelen.

7 Tienen manos, pero no palpan,

tienen pies, pero no caminan;

ni un solo sonido sale de su garganta.

8 Como ellos serán los que los
fabrican,

los que ponen en ellos su confianza.

9 Pueblo de Israel, confía en el Señor:

él es tu ayuda y tu escudo;



10 familia de Aarón, confía en el
Señor;

él es tu ayuda y tu escudo;

11 confíen en el Señor todos los que
lo temen:

él es su ayuda y su escudo.

12 Que el Señor se acuerde de
nosotros y nos bendiga:

bendiga al pueblo de Israel,

bendiga a la familia de Aarón,

13 bendiga a los que temen al Señor,

a los pequeños y a los grandes.

14 Que el Señor los multiplique,

a ustedes y a sus hijos;

15 y sean bendecidos por el Señor,

que hizo el cielo y la tierra.



16 El cielo pertenece al Señor,

y la tierra la entregó a los hombres.

17 Los muertos ya no alaban al
Señor,

ni tampoco a los que bajaron del
sepulcro.

18 Nosotros, los vivientes,
bendecimos al Señor,

desde ahora y para siempre.

¡Aleluya!

Las bodas del Cordero. Miércoles 15
de septiembre de 2004

Apocalipsis 19,1‑7

1. El libro del Apocalipsis contiene
numerosos cánticos a Dios, Señor del
universo y de la historia. Acabamos
de escuchar uno, que se encuentra
constantemente en cada una de las



cuatro semanas en que se articula la 
liturgia de las Vísperas.

Este himno lleva intercalado el
"aleluya", palabra de origen hebreo
que significa "alabad al Señor" y que
curiosamente dentro del Nuevo
Testamento sólo aparece en este
pasaje del Apocalipsis, donde se
repite cinco veces. Del texto del
capítulo 19 la liturgia selecciona
solamente algunos versículos. En el
marco narrativo del relato, son
entonados en el cielo por una
"inmensa muchedumbre": es como el
canto de un gran coro que entonan
todos los elegidos, celebrando al
Señor con alegría y júbilo (cf. Ap
19,1).

2. Por eso, la Iglesia, en la tierra,
armoniza su canto de alabanza con
el de los justos que ya contemplan la
gloria de Dios. Así se establece un
canal de comunicación entre la
historia y la eternidad: este canal



tiene su punto de partida en la
liturgia terrena de la comunidad
eclesial y su meta en la celestial, a
donde ya han llegado nuestros
hermanos y hermanas que nos han
precedido en el camino de la fe.

En esta comunión de alabanza se
celebran fundamentalmente tres
temas. Ante todo, las grandes
propiedades de Dios, "la salvación, la
gloria y el poder" (v. 1; cf. v. 7), es
decir, la trascendencia y la
omnipotencia salvífica. La oración es
contemplación de la gloria divina,
del misterio inefable, del océano de
luz y amor que es Dios.

En segundo lugar, el cántico exalta el
"reino" del Señor, es decir, el
proyecto divino de redención en
favor del género humano.
Recogiendo un tema muy frecuente
en los así llamados salmos del reino
de Dios (cf.Sal 46,95‑98), aquí se
proclama que "reina el Señor,



nuestro Dios, Dueño de todo" (Ap
19,6), interviniendo con suma
autoridad en la historia. Ciertamente,
la historia está encomendada a la
libertad humana, que genera el bien
y el mal, pero tiene su sello último en
las decisiones de la divina
Providencia. El libro del Apocalipsis
celebra precisamente la meta hacia
la cual se dirige la historia a través
de la obra eficaz de Dios, aun entre
las tempestades, las laceraciones y
las devastaciones llevadas a cabo por
el mal, por el hombre y por Satanás.

En otra página del Apocalipsis se
canta: "Gracias te damos, Señor Dios
omnipotente, el que eres y el que
eras, porque has asumido el gran
poder y comenzaste a reinar" (Ap
11,17).

3. Por último, el tercer tema del
himno es típico del libro del
Apocalipsis y de su simbología:
"Llegó la boda del Cordero; su esposa



se ha embellecido" (Ap 19,7). Como
veremos en otras meditaciones sobre
este cántico, la meta definitiva a la
que nos conduce el último libro de la
Biblia es la del encuentro nupcial
entre el Cordero, que es Cristo, y la
esposa purificada y transfigurada,
que es la humanidad redimida.

La expresión "llegó la boda del
Cordero" se refiere al momento
supremo —como dice nuestro texto
"nupcial"— de la intimidad entre la
criatura y el Creador, en la alegría y
en la paz de la salvación.

4. Concluyamos con las palabras de
uno de los discursos de san Agustín,
que ilustra y exalta así el canto del
Aleluya en su significado espiritual:
"Cantamos al unísono esta palabra y
unidos en torno a ella, en comunión
de sentimientos, nos estimulamos
unos a otros a alabar a Dios. Sin
embargo, a Dios sólo puede alabarlo
con tranquilidad de conciencia quien



no ha cometido ninguna acción que
le desagrade. Además, por lo que
atañe al tiempo presente en que
somos peregrinos en la tierra,
cantamos el Aleluya como
consolación para ser fortificados a lo
largo del camino; el Aleluya que
entonamos ahora es como el canto
del peregrino; con todo, recorriendo
este arduo itinerario, tendemos a la
patria, donde habrá descanso; donde,
pasados todos los afanes que nos
agobian ahora, no quedará más que
el Aleluya" (n. 255, 1: Discorsi, IV, 2,
Roma 1984, p. 597).

Apocalipsis 19,1‑7

1 Después oí algo parecido al clamor
de una enorme multitud que estaba
en el cielo, y exclamaba: «¡Aleluya!
La salvación, la gloria y el poder
pertenecen a nuestro Dios,

2 porque sus juicios son verdaderos y
justos. Él ha condenado a la famosa
Prostituta que corrompía la tierra



con su lujuria, y ha vengado en ella
la sangre de sus servidores».

3 Y volvieron a decir: «¡Aleluya! La
humareda de la Ciudad se eleva por
los siglos de los siglos».

4 Entonces los veinticuatro Ancianos
y los cuatro Seres Vivientes se
postraron para adorar a Dios, que
está sentado en el trono, y
exclamaban: «¡Amén, aleluya!».

5 Luego salió del trono una voz que
decía: «Alaben a nuestro Dios,
ustedes, sus servidores, los que lo
temen, pequeños y grandes».

6 Y oí algo parecido al clamor de una
enorme multitud, al estruendo de
una catarata y al estallido de
violentos truenos. Y decían:
«¡Aleluya! Porque el Señor, nuestro
Dios, el Todopoderoso, ha establecido
su Reino.



7 Alegrémonos, regocijémonos y
demos gloria a Dios, porque han
llegado las bodas del Cordero: su
esposa ya se ha preparado,

Pasión voluntaria de Cristo, siervo
de Dios. Miércoles 22 de septiembre
de 2004

Primera Carta de san Pedro 2,21‑25

1. Hoy, al escuchar el himno tomado
del capítulo 2 de la primera carta de
san Pedro, se ha perfilado de un
modo muy vivo ante nuestros ojos el
rostro de Cristo sufriente. Eso
sucedía a los lectores de aquellacarta
en los primeros tiempos del
cristianismo y eso mismo ha
sucedido a lo largo de los siglos
durante la proclamación litúrgica de
la palabra de Dios y en la meditación
personal.

Este canto, insertado en la carta,
presenta una tonalidad litúrgica y
parece reflejar el espíritu de oración



de la Iglesia de los orígenes (cf. Col
1,15‑20; Flp 2,6‑11; 1Tm 3,16). Está
marcado también por un diálogo
ideal entre el autor y los lectores, en
el que se alternan los pronombres
personales "nosotros" y "vosotros":
"Cristo padeció por vosotros,
dejándoos ejemplo para que sigáis
sus huellas... Llevó nuestros pecados
en su cuerpo (...) a fin de que,
muertos a nuestros pecados, vivamos
para la justicia; con sus llagas hemos
sido curados" (1P 2,21. 24‑25).

2. Pero el pronombre que más se
repite, en el original griego, es V, que
aparece al inicio de los principales
versículos (cf.1P 2,22. 23. 24):
equivale a "él", el Cristo sufriente; él,
que no cometió pecado; él, que al ser
insultado no respondía con insultos;
él, que al padecer no amenazaba; él,
que en la cruz cargó con los pecados
de la humanidad para borrarlos.



El pensamiento de san Pedro, como
también el de los fieles que rezan
este himno, sobre todo en la liturgia
de las Vísperas del tiempo de
Cuaresma, se dirige al Siervo de
Yahveh descrito en el célebre cuarto
canto del libro del profeta Isaías. Es
un personaje misterioso,
interpretado por el cristianismo en
clave mesiánica y cristológica,
porque anticipa los detalles y el
significado de la pasión de Cristo: "Él
soportó nuestros sufrimientos y
aguantó nuestros dolores (...) Fue
traspasado por nuestras rebeliones,
triturado por nuestros crímenes (...).
Con sus llagas hemos sido curados.
(...) Fue maltratado, y él se humilló y
no abrió la boca" (Is 53,4. 5. 7).

También el perfil de la humanidad
pecadora trazado con la imagen de
unas ovejas descarriadas, en un
versículo que no recoge la liturgia de
las Vísperas (cf. 1 P 2, 25), procede de
aquel antiguo canto profético: "Todos



nosotros éramos como ovejas
descarriadas; cada uno seguía su
camino" (Is 53,6).

3. Así pues, son dos las figuras que se
cruzan en el himno de la carta de san
Pedro. Ante todo, está él, Cristo, que
emprende el arduo camino de la
pasión, sin oponerse a la injusticia y
a la violencia, sin recriminaciones ni
protestas, sino poniéndose a sí
mismo y poniendo su dolorosa
situación "en manos del que juzga
justamente" (1 P 2,23). Un acto de
confianza pura y absoluta, que
culminará en la cruz con las célebres
últimas palabras, pronunciadas a voz
en grito como extremo abandono a la
obra del Padre: "Padre, a tus manos
encomiendo mi espíritu" (Lc 23,46; cf.
Sal 30,6).

Por tanto, no se trata de una
resignación ciega y pasiva, sino de
una valiente confianza, destinada a
servir de ejemplo para todos los



discípulos que recorrerán la senda
oscura de la prueba y la persecución.

4. Cristo se presenta como el
Salvador, solidario con nosotros en
su "cuerpo" humano. Al nacer de la
Virgen María, se hizo nuestro
hermano. Por ello, puede estar a
nuestro lado, compartir nuestro
dolor, cargar con nuestras
enfermedades, "con nuestros
pecados" (1P 2,24). Pero él es también
y siempre el Hijo de Dios, y esta
solidaridad suya con nosotros resulta
radicalmente transformadora,
liberadora, expiatoria y salvífica (cf. 
1P2,24).

Y, así, nuestra pobre humanidad,
apartada de los caminos desviados y
perversos del mal, es conducida de
nuevo por las sendas de la "justicia",
es decir, del bello proyecto de Dios.
La última frase del himno es
particularmente conmovedora. Reza
así: "Con sus llagas hemos sido



curados" (1P 2,25). Manifiesta el alto
precio que Cristo ha pagado para
conseguirnos la salvación.

5. Para concluir, cedamos la palabra
a los Padres de la Iglesia, es decir, a
la tradición cristiana que ha
meditado y rezado con este himno de
san Pedro.

San Ireneo de Lyon, en un pasaje de
su tratado Contra las herejías,
entrelazando una expresión de este
himno con otras reminiscencias
bíblicas, sintetiza así la figura de
Cristo Salvador: "Uno y el mismo es
Jesucristo el Hijo de Dios, que por su
pasión nos reconcilió con Dios y
resucitó de entre los muertos, está
sentado a la derecha del Padre, y es
perfecto en todas las cosas; es el
mismo que, golpeado no devolvía los
golpes, "mientras padecía no profirió
amenazas" (1P 2,23); el que, víctima
de la tiranía, mientras sufría rogaba
al Padre que perdonara a aquellos



mismos que lo crucificaban (cf. Lc
23,34). Él nos salvó; él mismo es el
Verbo de Dios, el Unigénito del Padre,
Cristo Jesús nuestro Señor" (III, 16,9).

Primera carta de san Pedro 2,21‑25

21 A esto han sido llamados, porque
también Cristo padeció por ustedes, y
les dejó un ejemplo a fin de que sigan
sus huellas.

22 El no cometió pecado y nadie
pudo encontrar una mentira en su
boca.

23 Cuando era insultado, no devolvía
el insulto, y mientras padecía no
profería amenazas; al contrario,
confiaba su causa al que juzga
rectamente.

24 El llevó sobre la cruz nuestros
pecados, cargándolos en su cuerpo, a
fin de que, muertos al pecado,
vivamos para la justicia. Gracias a
sus llagas, ustedes fueron curados.



25 Porque antes andaban como
ovejas perdidas, pero ahora han
vuelto al Pastor y Guardián de
ustedes.

Las nupcias del Rey. Miércoles 29 de
septiembre de 2004

Salmo 44

1. "Recito mis versos a un rey". Estas
palabras, con las que se abre el salmo
44, orientan al lector sobre el
carácter fundamental de este himno.
El escriba de corte que lo compuso
nos revela enseguida que se trata de
un carmen en honor del soberano
israelita. Más aún, recorriendo los
versículos de la composición, nos
damos cuenta de estar en presencia
de un epitalamio, o sea, de un cántico
nupcial.

Los estudiosos se han esforzado por
identificar las coordenadas históricas
del salmo basándose en algunos
indicios —como la relación de la



reina con la ciudad fenicia de Tiro
(cf. v. 13)—, pero sin llegar a una
identificación precisa de la pareja
real. Es relevante que en la escena
haya un rey israelita, porque esto ha
permitido a la tradición judía
transformar el texto en canto al rey
Mesías, y a la tradición cristiana
releer el salmo en clave cristológica
y, por la presencia de la reina,
también en perspectiva mariológica.

2. La liturgia de las Vísperas nos
propone usar este salmo como
oración, articulándolo en dos
momentos. Ahora hemos escuchado
la primera parte (cf. vv. 2‑10), que,
después de la introducción ya
evocada por el escriba autor del texto
(cf. v. 2), presenta un espléndido
retrato del soberano que está a punto
de celebrar su boda.

Por eso, el judaísmo ha reconocido
en el salmo 44 un canto nupcial, que
exalta la belleza y la intensidad del



don de amor entre los cónyuges. En
particular, la mujer puede repetir
con el Cantar de los cantares:"Mi
amado es para mí, y yo soy para mi
amado" (Ct 2,16). "Yo soy para mi
amado y mi amado es para mí" (Ct
6,3).

3. El perfil del esposo real está
trazado de modo solemne, con el
recurso a todo el aparato de una
escena de corte. Lleva las insignias
militares (Sal 44,4‑6), a las que se
añaden suntuosos vestidos
perfumados, mientras en el fondo
brillan los palacios revestidos de
marfil, con sus salas grandiosas en
las que suena música (cf. vv. 9‑10).
En el centro se encuentra el trono, y
se menciona el cetro, dos signos del
poder y de la investidura real (cf. vv.
7‑8).

Al llegar aquí, quisiéramos subrayar
dos elementos. Ante todo, la belleza
del esposo, signo de un esplendor



interior y de la bendición divina:
"Eres el más bello de los hombres" (v.
3). Precisamente apoyándose en este
versículo la tradición cristiana
representó a Cristo con forma de
hombre perfecto y fascinante. En un
mundo caracterizado a menudo por
la fealdad y la descortesía, esta
imagen es una invitación a
reencontrar la via pulchritudinis en
la fe, en la teología y en la vida social
para ascender a la belleza divina.

4. Sin embargo, la belleza no es un
fin en sí misma. La segunda nota que
quisiéramos proponer se refiere
precisamente al encuentro entre la
belleza y la justicia. En efecto, el
soberano "cabalga victorioso por la
verdad y la justicia" (v. 5); "ama la
justicia y odia la impiedad" (v. 8), y
su cetro es "cetro de rectitud" (v. 7).
La belleza debe conjugarse con la
bondad y la santidad de vida, de
modo que haga resplandecer en el



mundo el rostro luminoso de Dios
bueno, admirable y justo.

En el versículo 7, según los
estudiosos, el apelativo "Dios" podría
dirigirse al rey mismo, porque,
habiendo sido consagrado por el
Señor, pertenecería en cierto modo
al ámbito divino: "Tu trono, oh Dios,
permanece para siempre". O podría
ser una invocación al único rey
supremo, el Señor, que se inclina
sobre el rey Mesías. Ciertamente, la 
carta a los Hebreos,aplicando el
salmo a Cristo, no duda en reconocer
la divinidad plena, y no meramente
simbólica, al Hijo que entró en su
gloria (cf. Hb 1,8‑9).

5. Siguiendo esta lectura cristológica,
concluimos remitiéndonos a los
Padres de la Iglesia, que atribuyen a
cada versículo ulteriores valores
espirituales. Así, sobre la frase del
salmo en la que se dice que "el Señor
bendice eternamente" al rey Mesías



(cf. Sal 44, 3), san Juan Crisóstomo
elaboró esta aplicación cristológica:
"El primer Adán fue colmado de una
grandísima maldición; el segundo, en
cambio, de larga bendición. Aquel
había oído: "Maldito en tus
obras" (Gn 3,17), y de nuevo: "Maldito
quien haga el trabajo del Señor con
dejadez" (Jr 48,10), y "Maldito quien
no mantenga las palabras de esta
Ley" (Dt 27,26) y "Maldito el que
cuelga de un árbol" (Dt 21,23). ¿Ves
cuántas maldiciones? De todas estas
maldiciones te ha liberado Cristo,
haciéndose maldición (cf. Ga 3,13):
en efecto, así como se humilló para
elevarte y murió para hacerte
inmortal, así también se ha
convertido en maldición para
colmarte de bendición. ¿Qué puedes
comparar con esta bendición, cuando
por medio de una maldición te
concede una bendición? En efecto, él
no tenía necesidad de bendición,
pero te la dona a ti" (Expositio in
Psalmum XLIV,4: PG 55, 188‑189).



SALMO 44

1 Del maestro de coro. Según la
melodía de «Los lirios». De los hijos de
Coré. Poema. Canto de amor.

2 Me brota del corazón un hermoso
poema,

yo dedico mis versos al rey:

mi lengua es como la pluma de un
hábil escribiente.

3 Tú eres hermoso, el más hermoso
de los hombres;

la gracia se derramó sobre tus labios,

porque Dios te ha bendecido para
siempre.

4 Cíñete, guerrero, la espada a la
cintura;

5 con gloria y majestad, avanza
triunfalmente;



cabalga en defensa de la verdad y de
los pobres.

Tu mano hace justicia y tu derecha,
proezas;

6 tus flechas con punzantes, se te
rinden los pueblos

y caen desfallecidos los rivales del
rey.

7 Tu trono, como el de Dios,
permanece para siempre;

el cetro de tu realeza es un cetro
justiciero:

8 tú amas la justicia y odias la
iniquidad.

Por eso el Señor, tu Dios,
prefiriéndote a tus iguales,

te consagró con el óleo de la alegría:

9 tus vestiduras exhalan perfume de
mirra, áloe y acacia.



Las arpas te alegran desde los
palacios de marfil;

10 una hija de reyes está de pie a tu
derecha:

es la reina, adornada con tus joyas y
con oro de Ofir.

11 ¡Escucha, hija mía, mira y presta
atención!

Olvida tu pueblo y tu casa paterna,

12 y el rey se prendará de tu
hermosura.

Él es tu señor: inclínate ante él;

13 la ciudad de Tiro vendrá con
regalos

y los grandes del pueblo buscarán tu
favor.

14 Embellecida con corales
engarzados en oro



15 y vestida de brocado, es llevada
hasta el rey.

Las vírgenes van detrás, sus
compañeras la guían,

16 con gozo y alegría entran al
palacio real.

17 Tus hijos ocuparán el lugar de tus
padres,

y los pondrás como príncipes por
toda la tierra.

18 Yo haré célebre tu nombre por
todas las generaciones;

por eso, los pueblos te alabarán
eternamente.

La reina y esposa. Miércoles 6 de
octubre de 2004

Salmo 44

1. El dulce retrato femenino que nos
acaban de presentar constituye el



segundo cuadro del díptico del que se
compone el salmo 44, un canto
nupcial sereno y gozoso, que leemos
en la liturgia de las Vísperas. Así,
después de contemplar al rey que
celebra sus bodas (cf. vv. 2‑10), ahora
nuestros ojos se fijan en la figura de
la reina esposa (cf. vv. 11‑18). Esta
perspectiva nupcial nos permite
dedicar el salmo a todas las parejas
que viven con intensidad y vitalidad
interior su matrimonio, signo de un
"gran misterio", como sugiere san
Pablo, el del amor del Padre a la
humanidad y de Cristo a su Iglesia
(cf. Ef 5,32). Sin embargo, el salmo
abre también otro horizonte.

En efecto, entra en escena el rey
judío y, precisamente en esta
perspectiva, la tradición judía
sucesiva ha visto en él un perfil del
Mesías davídico, mientras que el
cristianismo ha transformado el
himno en un canto en honor de
Cristo.



2. Con todo, ahora, nuestra atención
se fija en el perfil de la reina que el
poeta de corte, autor del salmo (cf. 
Sal 44,2), traza con gran delicadeza y
sentimiento. La indicación de la
ciudad fenicia de Tiro (cf. v. 13) hace
suponer que se trata de una princesa
extranjera. Así asume un significado
particular la invitación a olvidar el
pueblo y la casa paterna (cf. v. 11), de
la que la princesa se tuvo que alejar.

La vocación nupcial es un
acontecimiento trascendental en la
vida y cambia la existencia, como ya
se constata en el libro del Génesis:
"Dejará el hombre a su padre y a su
madre y se unirá a su mujer, y
vendrán a ser una sola carne" (Gn
2,24). La reina esposa avanza ahora,
con su séquito nupcial que lleva los
dones, hacia el rey, prendado de su
belleza (cf. Sal 44,12‑13).

3. Es notable la insistencia con que el
salmista exalta a la mujer: está "llena



de esplendor" (v. 14), y esa
magnificencia se manifiesta en su
vestido nupcial, recamado en oro y
enriquecido con preciosos brocados
(cf. vv. 14‑15).

La Biblia ama la belleza como reflejo
del esplendor de Dios mismo; incluso
los vestidos pueden ser signo de una
luz interior resplandeciente, del
candor del alma.

El pensamiento se remonta, por un
lado, a las páginas admirables del 
Cantar de los cantares (cf. capítulos 4
y 5) y, por otro, a la página del 
Apocalipsis donde se describen "las
bodas del Cordero", es decir, de
Cristo, con la comunidad de los
redimidos, destacando el valor
simbólico de los vestidos nupciales:
"Han llegado las bodas del Cordero, y
su esposa se ha engalanado y se le ha
concedido vestirse de lino
deslumbrante de blancura. El lino



son las buenas acciones de los
santos" (Ap 19,7‑8).

4. Además de la belleza, se exalta la
alegría que reina en el jubiloso
"séquito de vírgenes", o sea, las
damas que acompañan a la esposa
"entre alegría y algazara" (cf. Sal
44,15‑16). La alegría genuina, mucho
más profunda que la meramente
externa, es expresión de amor, que
participa en el bien de la persona
amada con serenidad de corazón.

Ahora bien, según los augurios con
que concluye el salmo, se vislumbra
otra realidad radicalmente intrínseca
al matrimonio: la fecundidad. En
efecto, se habla de "hijos" y de
"generaciones" (cf. vv. 17‑18). El
futuro, no sólo de la dinastía sino
también de la humanidad, se realiza
precisamente porque la pareja ofrece
al mundo nuevas criaturas.

Se trata de un tema importante en
nuestros días, en el Occidente a



menudo incapaz de garantizar su
futuro mediante la generación y la
tutela de nuevas criaturas, que
prosigan la civilización de los
pueblos y realicen la historia de la
salvación.

5. Muchos Padres de la Iglesia, como
es sabido, han interpretado el retrato
de la reina aplicándolo a María,
desde la exhortación inicial:
"Escucha, hija, mira, inclina el
oído..." (v. 11). Así sucedió, por
ejemplo, en la Homilía sobre la
Madre de Dios de Crisipo de
Jerusalén, un monje capadocio de los
fundadores del monasterio de San
Eutimio, en Palestina, que, después
de su ordenación sacerdotal, fue
guardián de la santa cruz en la
basílica de la Anástasis en Jerusalén.

"A ti se dirige mi discurso —dice,
hablando a María—, a ti que debes
convertirte en esposa del gran rey;
mi discurso se dirige a ti, que estás a



punto de concebir al Verbo de Dios,
del modo que él conoce. (...)
"Escucha, hija, mira, inclina el oído".
En efecto, se cumple el gozoso
anuncio de la redención del mundo.
Inclina el oído y lo que vas a
escuchar te elevará el corazón. (...)
"Olvida tu pueblo y la casa paterna":
no prestes atención a tu parentesco
terreno, pues tú te transformarás en
una reina celestial. Y escucha —dice
— cuánto te ama el Creador y Señor
de todo. En efecto, dice, "prendado
está el rey de tu belleza": el Padre
mismo te tomará por esposa; el
Espíritu dispondrá todas las
condiciones que sean necesarias
para este desposorio. (...) No creas
que vas a dar a luz a un niño
humano, "porque él es tu Señor y tú
lo adorarás". Tu Creador se ha hecho
hijo tuyo; lo concebirás y, juntamente
con los demás, lo adorarás como a tu
Señor" (Testi mariani del primo
millennio,I, Roma 1998, pp. 605‑606).



SALMO 44

1 Del maestro de coro. Según la
melodía de «Los lirios». De los hijos de
Coré. Poema. Canto de amor.

2 Me brota del corazón un hermoso
poema,

yo dedico mis versos al rey:

mi lengua es como la pluma de un
hábil escribiente.

3 Tú eres hermoso, el más hermoso
de los hombres;

la gracia se derramó sobre tus labios,

porque Dios te ha bendecido para
siempre.

4 Cíñete, guerrero, la espada a la
cintura;

5 con gloria y majestad, avanza
triunfalmente;



cabalga en defensa de la verdad y de
los pobres.

Tu mano hace justicia y tu derecha,
proezas;

6 tus flechas con punzantes, se te
rinden los pueblos

y caen desfallecidos los rivales del
rey.

7 Tu trono, como el de Dios,
permanece para siempre;

el cetro de tu realeza es un cetro
justiciero:

8 tú amas la justicia y odias la
iniquidad.

Por eso el Señor, tu Dios,
prefiriéndote a tus iguales,

te consagró con el óleo de la alegría:

9 tus vestiduras exhalan perfume de
mirra, áloe y acacia.



Las arpas te alegran desde los
palacios de marfil;

10 una hija de reyes está de pie a tu
derecha:

es la reina, adornada con tus joyas y
con oro de Ofir.

11 ¡Escucha, hija mía, mira y presta
atención!

Olvida tu pueblo y tu casa paterna,

12 y el rey se prendará de tu
hermosura.

Él es tu señor: inclínate ante él;

13 la ciudad de Tiro vendrá con
regalos

y los grandes del pueblo buscarán tu
favor.

14 Embellecida con corales
engarzados en oro



15 y vestida de brocado, es llevada
hasta el rey.

Las vírgenes van detrás, sus
compañeras la guían,

16 con gozo y alegría entran al
palacio real.

17 Tus hijos ocuparán el lugar de tus
padres,

y los pondrás como príncipes por
toda la tierra.

18 Yo haré célebre tu nombre por
todas las generaciones;

por eso, los pueblos te alabarán
eternamente.

Dios salvador. Miércoles 13 de
octubre de 2004

Carta a los Efesios 1

1. Estamos ante el solemne himno de
bendición que abre la carta a los



Efesios, una página de gran densidad
teológica y espiritual, expresión
admirable de la fe y quizá de la
liturgia de la Iglesia de los tiempos
apostólicos.

Cuatro veces, en todas las semanas
en las que se articula la liturgia de las
Vísperas, se propone el himno para
que el fiel pueda contemplar y gustar
este grandioso icono de Cristo, centro
de la espiritualidad y del culto
cristiano, pero también principio de
unidad y de sentido del universo y de
toda la historia. La bendición se
eleva de la humanidad al Padre que
está en los cielos (cf. v. 3), a partir de
la obra salvífica del Hijo.

2. Ella inicia en el eterno proyecto
divino, que Cristo está llamado a
realizar. En este designio brilla ante
todo nuestra elección para ser
"santos e irreprochables", no tanto en
el ámbito ritual —como parecerían
sugerir estos adjetivos utilizados en



el Antiguo Testamento para el culto
sacrificial—, cuanto "por el amor" (cf.
v. 4). Por tanto, se trata de una
santidad y de una pureza moral,
existencial, interior.

Sin embargo, el Padre tiene en la
mente una meta ulterior para
nosotros: a través de Cristo nos
destina a acoger el don de la
dignidad filial, convirtiéndonos en
hijos en el Hijo y en hermanos de
Jesús (cf. Rm 8,15. 23; 9,4; Ga 4,5).
Este don de la gracia se infunde por
medio de "su querido Hijo", el
Unigénito por excelencia (cf. vv. 5‑6).

3. Por este camino el Padre obra en
nosotros una transformación radical:
una liberación plena del mal, "la
redención mediante la sangre" de
Cristo, "el perdón de los pecados" a
través del "tesoro de su gracia" (cf. v.
7). La inmolación de Cristo en la
cruz, acto supremo de amor y de
solidaridad, irradia sobre nosotros



una onda sobreabundante de luz, de
"sabiduría y prudencia" (cf. v. 8).
Somos criaturas transfiguradas:
cancelado nuestro pecado,
conocemos de modo pleno al Señor.
Y al ser el conocimiento, en el
lenguaje bíblico, expresión de amor,
nos introduce más profundamente
en el "misterio" de la voluntad divina
(cf. v. 9).

4. Un "misterio", o sea, un proyecto
trascendente y perfecto, cuyo
contenido es un admirable plan
salvífico: "recapitular en Cristo todas
las cosas, del cielo y de la tierra" (v.
10). El texto griego sugiere que Cristo
se ha convertido en kefálaion, es
decir, es el punto cardinal, el eje
central en el que converge y
adquiere sentido todo el ser creado.
El mismo vocablo griego remite a
otro, apreciado en las cartas a los
Efesios y a losColosenses: kefalé,
"cabeza", que indica la función que



cumple Cristo en el cuerpo de la
Iglesia.

Ahora la mirada es más amplia y
cósmica, además de incluir la
dimensión eclesial más específica de
la obra de Cristo. Él ha reconciliado
"en sí todas las cosas, pacificando,
mediante la sangre de su cruz, lo que
hay en la tierra y en los cielos" (Col
1,20).

5. Concluyamos nuestra reflexión
con una oración de alabanza y de
acción de gracias por la redención
que Cristo ha obrado en nosotros. Lo
hacemos con las palabras de un texto
conservado en un antiguo papiro del
siglo IV.

"Nosotros te invocamos, Señor Dios.
Tú lo sabes todo, nada se te escapa,
Maestro de verdad. Has creado el
universo y velas sobre cada ser. Tú
guías por el camino de la verdad a
aquellos que estaban en tinieblas y
en sombras de muerte. Tú quieres



salvar a todos los hombres y darles a
conocer la verdad. Todos juntos te
ofrecemos alabanzas e himnos de
acción de gracias". El orante
prosigue: "Nos has redimido, con la
sangre preciosa e inmaculada de tu
único Hijo, de todo extravío y de la
esclavitud. Nos has liberado del
demonio y nos has concedido gloria y
libertad.

Estábamos muertos y nos has hecho
renacer, alma y cuerpo, en el
Espíritu. Estábamos manchados y
nos has purificado. Te pedimos, pues,
Padre de las misericordias y Dios de
todo consuelo: confírmanos en
nuestra vocación, en la adoración y
en la fidelidad". La oración concluye
con la invocación: "Oh Señor
benévolo, fortalécenos, con tu fuerza.
Ilumina nuestra alma con tu
consuelo... Concédenos mirar, buscar
y contemplar los bienes del cielo y no
los de la tierra. Así, por la fuerza de
tu gracia, se dará gloria a la potestad



omnipotente, santísima y digna de
toda alabanza, en Cristo Jesús, el Hijo
predilecto, con el Espíritu Santo por
los siglos de los siglos. Amén" (A.
Hamman, Preghiere dei primi
cristiani, Milán 1955, pp. 92‑94).

Carta a los Efesios 1

1 Pablo, Apóstol de Jesucristo por la
voluntad de Dios, saluda a los santos
que creen en Cristo Jesús.

2 Llegue a ustedes la gracia y la paz
de parte de Dios, nuestro Padre, y del
Señor Jesucristo.

3 Bendito sea Dios, el Padre de
nuestro Señor Jesucristo,

que nos ha bendecido en Cristo 

con toda clase de bienes espirituales
en el cielo,

4 y nos ha elegido en él, antes de la
creación del mundo, 



para que fuéramos santos 

e irreprochables en su presencia, por
el amor.

5 Él nos predestinó a ser sus hijos
adoptivos 

por medio de Jesucristo, 

conforme al beneplácito de su
voluntad,

6 para alabanza de la gloria de su
gracia, 

que nos dio en su Hijo muy querido.

7 En él hemos sido redimidos por su
sangre 

y hemos recibido el perdón de los
pecados, 

según la riqueza de su gracia,

8 que Dios derramó sobre nosotros, 



dándonos toda sabiduría y
entendimiento.

9 Él nos hizo conocer el misterio de
su voluntad,

conforme al designio misericordioso 

que estableció de antemano en
Cristo,

10 para que se cumpliera en la
plenitud de los tiempos:

reunir todas las cosas, las del cielo y
las de la tierra, 

bajo un solo jefe, que es Cristo.

11 En él hemos sido constituidos
herederos, 

y destinados de antemano –según el
previo designio 

del que realiza todas las cosas
conforme a su voluntad–



12 a ser aquellos que han puesto su
esperanza en Cristo,

para alabanza de su gloria.

13 En él, ustedes, 

los que escucharon la Palabra de la
verdad, 

la Buena Noticia de la salvación, 

y creyeron en ella, 

también han sido marcados con un
sello 

por el Espíritu Santo prometido.

14 Ese Espíritu es el anticipo de
nuestra herencia

y prepara la redención del pueblo 

que Dios adquirió para sí, 

para alabanza de su gloria.



Vanidad de las riquezas. Miércoles
20 de octubre de 2004

Salmo 48,1‑13

1. Nuestra meditación sobre el salmo
48 se articulará en dos etapas,
precisamente como hace la liturgia
de las Vísperas, que nos lo propone
en dos tiempos. Comentaremos
ahora de modo esencial su primera
parte, en la que la reflexión se
inspira en una situación de malestar,
como en el salmo 72. El justo debe
afrontar "días aciagos", porque lo
"cercan y lo acechan los malvados",
quienes "se jactan de sus inmensas
riquezas" (cf. Sal 48, 6‑7).

La conclusión a la que llega el justo
se formula como una especie de
proverbio, que se encontrará
también al final de todo el salmo.
Sintetiza de modo límpido el mensaje
dominante de la composición
poética: "El hombre no comprende
en la opulencia, sino que perece



como los animales" (v. 13). En otros
términos, las "inmensas riquezas" no
son una ventaja, ¡al contrario! Es
mejor ser pobre y estar unido a Dios.

2. En el proverbio parece resonar la
voz austera de un antiguo sabio
bíblico, el Eclesiastés o Qohélet,
cuando describe el destino
aparentemente igual de toda criatura
viviente, el de la muerte, que hace
completamente vano el aferrarse
frenéticamente a las cosas terrenas:
"Como salió del vientre de su madre,
desnudo volverá, como ha venido; y
nada podrá sacar de sus fatigas que
pueda llevar en la mano... Porque el
hombre y la bestia tienen la misma
suerte: muere el uno como la otra...
Todos caminan hacia una misma
meta" (Qo 5,14; 3,19. 20).

3. Una torpeza profunda se apodera
del hombre cuando se ilusiona con
evitar la muerte afanándose en
acumular bienes materiales: por ello



el salmista habla de un "no
comprender" de índole casi
irracional.

Sea como fuere, todas las culturas y
todas las espiritualidades han
analizado este tema, que Jesús
expone en su esencia de modo
definitivo cuando declara: "Mirad y
guardaos de toda codicia, porque,
aun en la abundancia, la vida de uno
no está asegurada por sus bienes" (Lc
12,15). Él narra también la famosa
parábola del rico necio, que acumula
bienes en exceso, sin imaginar que la
muerte le está tendiendo una
emboscada (cf. Lc 12,16‑21).

4. La primera parte del salmo está
centrada por completo precisamente
en esta ilusión que conquista el
corazón del rico. Este está
convencido de que puede
"comprarse" también la muerte, casi
intentando corromperla, un poco
como ha hecho para obtener todas



las demás cosas, o sea, el éxito, el
triunfo sobre los demás en el ámbito
social y político, la prevaricación
impune, la saciedad, las
comodidades, los placeres.

Pero el salmista no duda en
considerar necia esta pretensión.
Recurre a un vocablo que tiene un
valor también financiero, "rescate":
"Nadie puede salvarse ni dar a Dios
un rescate. Es tan caro el rescate de
la vida, que nunca les bastará para
vivir perpetuamente sin bajar a la
fosa" (vv. 8‑10).

5. El rico, aferrado a su inmensa
fortuna, está convencido de lograr
dominar también la muerte, así
como ha mandado en todo y a todos
con el dinero. Pero por ingente que
sea la suma que esté dispuesto a
ofrecer, su destino último será
inexorable. En efecto, al igual que
todos los hombres y mujeres, ricos o
pobres, sabios o ignorantes, deberá



encaminarse a la tumba, lo mismo
que les ha sucedido a los potentes, y
deberá dejar en la tierra el oro tan
amado, los bienes materiales tan
idolatrados (cf. vv. 11‑12).

Jesús dirigirá a sus oyentes esta
pregunta inquietante: "¿Qué puede
dar el hombre a cambio de su
vida?" (Mt 16,26). Ningún cambio es
posible, porque la vida es don de
Dios, que "tiene en su mano el alma
de todo ser viviente y el soplo de toda
carne de hombre" (Jb 12,10).

6. Entre los Padres que han
comentado el salmo 48 merece una
atención particular san Ambrosio,
que ensancha su sentido según una
visión más amplia, en concreto, a
partir de la invitación inicial del
salmista: "Oíd esto, todas las
naciones; escuchadlo, habitantes del
orbe".

El antiguo obispo de Milán comenta:
"Reconocemos aquí, precisamente al



inicio, la voz del Señor salvador que
llama a los pueblos a la Iglesia, para
que renuncien al pecado, se
conviertan en seguidores de la
verdad y reconozcan la ventaja de la
fe". Por lo demás, "todos los
corazones de las diversas
generaciones humanas estaban
contaminados por el veneno de la
serpiente y la conciencia humana,
esclava del pecado, no era capaz de
apartarse de él". Por eso el Señor,
"por iniciativa suya, promete el
perdón en la generosidad de su
misericordia, para que el culpable ya
no tenga miedo, sino que, con plena
conciencia, se alegre de ofrecer
ahora sus servicios de siervo al Señor
bueno, que ha sabido perdonar los
pecados y premiar las
virtudes" (Commento a dodici Salmi,
n. 1:SAEMO, VIII, Milán‑Roma 1980,
p. 253).

7. En estas palabras del salmo se
siente resonar la invitación



evangélica: "Venid a mí todos los que
estáis fatigados y sobrecargados, y yo
os daré descanso. Tomad sobre
vosotros mi yugo" (Mt 11,28‑29). San
Ambrosio continúa: "Como uno que
vendrá a visitar a los enfermos, como
un médico que vendrá a curar
nuestras llagas dolorosas, así él nos
ofrece la curación, para que los
hombres lo sientan bien y todos
corran con confiada solicitud a
recibir el remedio de la curación...
Llama a todos los pueblos al
manantial de la sabiduría y del
conocimiento, promete a todos la
redención, para que nadie viva en la
angustia, nadie viva en la
desesperación" (n. 2: ib., pp. 253‑255).

SALMO 48,1‑13

1 Del maestro de coro. De los hijos de
Coré. Salmo.

2 Oigan esto, todos los pueblos;



escuchen, todos los habitantes del
mundo:

3 tanto los humildes como los
poderosos,

el rico lo mismo que el pobre.

4 Mi boca hablará sabiamente,

mis reflexiones serán muy sensatas.

5 Voy a inspirarme para componer
un proverbio,

revelaré mi enigma al son de la
cítara.

6 ¿Por qué voy a temer en los
momentos de peligro,

cuando me rodea la maldad de mis
opresores,

7 de esos que confían en sus riquezas

y se jactan de su gran fortuna?



8 No, nadie puede rescatarse a sí
mismo

ni pagar a Dios el precio de su
liberación,

10 para poder seguir viviendo
eternamente

sin llegar a ver el sepulcro:

9 el precio de su rescate es
demasiado caro,

y todos desaparecerán para siempre.

11 Cualquiera ve que mueren los
sabios,

necios e ignorantes perecen por
igual,

y dejan a otros sus riquezas:

12 la tumba es su residencia
perpetua,

su morada por los siglos de los siglos,



por más que hayan poseído muchas
tierras.

13 Ningún hombre permanece en la
opulencia,

sino que muere lo mismo que los
animales:

La riqueza humana no salva.
Miércoles 27 de octubre de 2004

Salmo 48,14‑21

1. La liturgia de Vísperas, en su
desarrollo progresivo, nos vuelve a
presentar el salmo 48, de estilo
sapiencial, cuya segunda parte (cf.
vv. 14‑21) se acaba de proclamar. Al
igual que la anterior (cf. vv. 1‑13),
que ya hemos comentado, también
esta sección del salmo condena la
falsa esperanza engendrada por la
idolatría de la riqueza. Se trata de
una de las tentaciones constantes de
la humanidad: aferrándose al dinero,
al que se considera dotado de una



fuerza invencible, los hombres se
engañan creyendo que pueden
"comprar también la muerte",
alejándola de sí.

2. En realidad, la muerte irrumpe
con su capacidad de demoler
cualquier ilusión, eliminando todos
los obstáculos, humillando toda
confianza en sí mismo (cf. v. 14) y
encaminando a ricos y pobres,
soberanos y súbditos, necios y sabios,
al más allá. Es eficaz la imagen que el
salmista utiliza, presentando la
muerte como un pastor que guía con
mano firme al rebaño de las
criaturas corruptibles (cf. v. 15). Por
consiguiente, el salmo 48 nos
propone una meditación realista y
severa sobre la muerte, meta
ineludible fundamental de la
existencia humana.

A menudo, de todos los modos
posibles tratamos de ignorar esta
realidad, esforzándonos por no



pensar en ella. Pero este esfuerzo,
además de inútil, es inoportuno. En
efecto, la reflexión sobre la muerte
resulta benéfica, porque relativiza
muchas realidades secundarias a las
que, por desgracia, hemos atribuido
un carácter absoluto, como la
riqueza, el éxito, el poder... Por eso,
un sabio del Antiguo Testamento, el 
Sirácida, advierte: "En todas tus
acciones ten presente tu fin, y jamás
cometerás pecado" (Si 7,36).

3. Pero en nuestro salmo hay un
viraje decisivo. El dinero no logra
"rescatarnos" de la muerte (cf. Sal
48,8‑9); sin embargo, alguien puede
redimirnos de ese horizonte oscuro y
dramático. En efecto, dice el salmista:
"Pero a mí Dios me salva, me saca de
las garras del abismo" (v. 16).

Así se abre, para el justo, un
horizonte de esperanza e
inmortalidad. A la pregunta
planteada al inicio del salmo (¿Por



qué habré de temer?: v. 6), se le da
respuesta ahora: "No te preocupes si
se enriquece un hombre" (v. 17).

4. El justo, pobre y humillado en la
historia, cuando llega a la última
frontera de la vida, carece de bienes,
no tiene nada que ofrecer como
"rescate" para detener la muerte y
evitar su gélido abrazo. Pero he aquí
la gran sorpresa: Dios mismo paga el
rescate y arranca de las manos de la
muerte a su fiel, porque él es el único
que puede derrotar a la muerte,
inexorable para las criaturas
humanas.

Por eso, el salmista invita a "no
temer" y a no envidiar al rico, cada
vez más arrogante en su gloria (cf. 
ib.), porque, al llegar a la muerte, se
verá despojado de todo, no podrá
llevar consigo ni oro ni plata, ni fama
ni éxito (cf. vv. 18‑19). En cambio, el
fiel no será abandonado por el Señor,
que le señalará "el sendero de la



vida, lo saciará de gozo en su
presencia, de alegría perpetua a su
derecha" (cf.Sal 15,11).

5. Así, podríamos poner, como
conclusión de la meditación
sapiencial del salmo 48, las palabras
de Jesús, que nos describe el
auténtico tesoro que desafía a la
muerte: "No amontonéis tesoros en la
tierra, donde hay polilla y herrumbre
que corroen, y ladrones que socavan
y roban. Amontonad más bien
tesoros en el cielo, donde no hay
polilla ni herrumbre que corroan, ni
ladrones que socaven y roben.
Porque donde esté tu tesoro, allí
estará también tu corazón" (Mt
6,19‑21).

6. En armonía con las palabras de
Cristo, san Ambrosio, en su 
Comentario al salmo 48, reafirma de
modo neto y firme la inconsistencia
de las riquezas: "Son cosas caducas y
se van con más rapidez de la que



llegaron. Un tesoro de este tipo no es
más que un sueño. Te despiertas y ya
ha desaparecido, porque el hombre
que logra superar la borrachera de
este mundo y vivir la sobriedad de
las virtudes, desprecia todas estas
cosas y no da valor alguno al
dinero" (Commento a dodici salmi, n.
23: SAEMO VIII, Milán‑Roma 1980, p.
275).

7. El obispo de Milán invita, por
consiguiente, a no dejarse atraer
ingenuamente por las riquezas y por
la gloria humana: "No tengas miedo,
ni siquiera cuando veas que se ha
agigantado la gloria de algún linaje
poderoso. Mirando a fondo con
atención, te parecerá vacía si no
tiene una brizna de la plenitud de la
fe". De hecho, antes de la venida de
Cristo, el hombre se encontraba
arruinado y vacío: "La ruinosa caída
del antiguo Adán nos vació, pero la
gracia de Cristo nos llenó. Él se vació
a sí mismo para llenarnos a nosotros



y para que en la carne del hombre
habitara la plenitud de la virtud".
San Ambrosio concluye que,
precisamente por eso, ahora
podemos exclamar, con san Juan: "De
su plenitud hemos recibido todos
gracia sobre gracia" (Jn 1,16) (cf.ib.).

SALMO 48,14‑21

14 este es el destino de los que tienen
riquezas,

y el final de la gente insaciable.

15 Serán puestos como ovejas en el
Abismo,

la Muerte será su pastor;

bajarán derecho a la tumba,

su figura se desvanecerá 

y el Abismo será su mansión.

16 Pero Dios rescatará mi vida,



me sacará de las garras del Abismo.

17 No te preocupes cuando un
hombre se enriquece

o aumenta el esplendor de su casa:

18 cuando muera, no podrá llevarse
nada,

su esplendor no bajará con él.

19 Aunque en vida se congratulaba,
diciendo:

«Te alabarán porque lo pasas bien»,

20 igual irá a reunirse con sus
antepasados,

con esos que nunca verán la luz.

21 El hombre rico no reflexiona,

y muere lo mismo que los animales.

Himno de los redimidos. Miércoles
3 de noviembre de 2004



Apocalipsis 4,11. 5,8‑12

1. El cántico que nos acaban de
proponer marca la liturgia de las
Vísperas con la sencillez y la
intensidad de una alabanza coral.
Pertenece a la solemne visión inicial
del Apocalipsis, que presenta una
especie de liturgia celestial a la que
también nosotros, todavía peregrinos
en la tierra, nos asociamos durante
nuestras celebraciones eclesiales.

El himno, compuesto por algunos
versículos tomados del Apocalipsis y
unificados por el uso litúrgico, está
construido sobre dos elementos
fundamentales. El primero, esbozado
brevemente, es la celebración de la
obra del Señor: "Tú has creado el
universo, por tu voluntad lo que no
existía fue creado" (Ap 4,11). En
efecto, la creación revela el inmenso
poder de Dios. Como dice el libro de
la Sabiduría, "de la grandeza y
hermosura de las criaturas se llega,



por analogía, a contemplar a su
Autor" (Sb 13,5). De igual modo, el
apóstol san Pablo afirma: "Lo
invisible de Dios, desde la creación
del mundo, se deja ver a la
inteligencia a través de sus
obras" (Rm 1,20). Por eso, es
necesario elevar el canto de alabanza
al Creador para celebrar su gloria.

2. En este contexto puede ser
interesante recordar que el
emperador Domiciano, bajo cuyo
reinado se compuso tal vez el 
Apocalipsis, se hacía llamar con los
títulos "Dominus et deus noster" y
exigía que únicamente se dirigieran
a él de esa manera (cf. Suetonio, 
Domiciano, XIII).

Como es obvio, los cristianos se
negaban a tributar a una criatura
humana, por más poderosa que
fuera, esos títulos y sólo dirigían sus
aclamaciones de adoración al
verdadero "Señor y Dios nuestro",



creador del universo (cf. Ap 4,11) y a
Aquel que, juntamente con Dios, es
"el primero y el último" (cf. Ap 1,17),
el que está sentado con Dios, su
Padre, en el trono celestial (cf. Ap
3,21): Cristo, muerto y resucitado,
simbólicamente representado aquí
como un "Cordero de pie", aunque
"degollado" (Ap 5,6).

3. Este es, precisamente, el segundo
elemento, ampliamente desarrollado,
del himno que estamos comentando:
Cristo, Cordero inmolado. Los cuatro
vivientes y los veinticuatro ancianos
lo ensalzan con un canto que
comienza con la aclamación: "Eres
digno, Señor, de tomar el libro y
abrir sus sellos, porque fuiste
degollado" (Ap 5,9).

Así pues, en el centro de la alabanza
se encuentra Cristo con su obra
histórica de redención. Precisamente
por eso él es capaz de descifrar el
sentido de la historia: es él quien



"abre los sellos" (Ap 5,9) del libro
secreto que contiene el proyecto
querido por Dios.

4. Pero su obra no consiste sólo en
una interpretación, sino que es
también un acto de cumplimiento y
de liberación. Dado que ha sido
"degollado", ha podido "comprar" (Ap
5,9) a hombres que proceden de toda
raza, lengua, pueblo y nación.

El verbo griego que se utiliza no
remite explícitamente a la historia
del Éxodo, en la que no se habla
nunca de "comprar" a los israelitas,
pero la continuación de la frase
contiene una alusión evidente a la
célebre promesa hecha por Dios al
Israel del Sinaí: "Vosotros seréis para
mí un reino de sacerdotes y una
nación santa" (Ex 19,6).

5. Ahora esa promesa se ha hecho
realidad: el Cordero ha constituido,
de hecho, para Dios "un reino de
sacerdotes y reinan sobre la



tierra" (Ap 5,10), y este reino está
abierto a la humanidad entera,
llamada a formar la comunidad de
los hijos de Dios, como recordará san
Pedro: "Vosotros sois linaje elegido,
sacerdocio real, nación santa, pueblo
adquirido, para anunciar las
alabanzas de Aquel que os ha
llamado de las tinieblas a su luz
admirable" (1P 2,9).

El concilio Vaticano II hace
referencia explícita a estos textos de
la primera carta de san Pedro y del
libro delApocalipsis, cuando,
presentando el "sacerdocio común"
que pertenece a todos los fieles,
explica las modalidades con las que
lo ejercen: "Los fieles, en cambio,
participan en la celebración de la
Eucaristía en virtud de su sacerdocio
real y lo ejercen al recibir los
sacramentos, en la oración y en la
acción de gracias, con el testimonio
de una vida santa, con la renuncia y



el amor que se traduce en
obras" (Lumen gentium, 10).

6. El himno del libro del Apocalipsis
que meditamos hoy se concluye con
una aclamación final pronunciada
por "miríadas de miríadas" de
ángeles (cf. Ap 5,11). Se refiere al
"Cordero degollado", al que se
atribuye la misma gloria destinada a
Dios Padre, porque "es digno de
recibir el poder, la riqueza, la
sabiduría y la fuerza" (Ap 5,12). Es el
momento de la contemplación pura,
de la alabanza gozosa, del canto de
amor a Cristo en su misterio pascual.

Esta luminosa imagen de la gloria
celestial es anticipada en la liturgia
de la Iglesia. En efecto, como
recuerda el Catecismo de la Iglesia
católica, la liturgia es "acción" de
Cristo total ("Christus totus"). Los que
la celebran aquí, viven ya de algún
modo, más allá de los signos, en la
liturgia celestial, donde la



celebración es totalmente comunión
y fiesta. El Espíritu y la Iglesia nos
hacen participar en esta liturgia
eterna cuando celebramos, en los
sacramentos, el misterio de la
salvación (cf. nn. 1136 y 1139).

Apocalipsis 4,11. 5,8‑12

11 «Tú eres digno, Señor y Dios
nuestro, de recibir la gloria, el honor
y el poder. Porque has creado todas
las cosas: ellas existen y fueron
creadas por tu voluntad».

***

8 Cuando tomó el libro, los cuatro
Seres Vivientes y los veinticuatro
Ancianos se postraron ante el
Cordero. Cada uno tenía un arpa, y
copas de oro llenas de perfume, que
son las oraciones de los Santos,

9 y cantaban un canto nuevo,
diciendo: «Tú eres digno de tomar el
libro y de romper los sellos, porque



has sido inmolado, y por medio de tu
Sangre, has rescatado para Dios a
hombres de todas las familias,
lenguas, pueblos y naciones.

10 Tú has hecho de ellos un Reino
sacerdotal para nuestro Dios, y ellos
reinarán sobre la tierra».

11 Y después oí la voz de una
multitud de Ángeles que estaban
alrededor del trono, de los Seres
Vivientes y de los Ancianos. Su
número se contaba por miles y
millones,

12 y exclamaban con voz potente: «El
Cordero que ha sido inmolado es
digno de recibir el poder y la riqueza,
la sabiduría, la fuerza y el honor, la
gloria y la alabanza».

Dios, única esperanza del justo.
Miércoles 10 de noviembre de 2004

Salmo 61



1. Acaban de resonar las dulces
palabras del salmo 61, un canto de
confianza, que comienza con una
especie de antífona, repetida a mitad
del texto. Es como una jaculatoria
serena y fuerte, una invocación que
es también un programa de vida:
"Sólo en Dios descansa mi alma,
porque de él viene mi salvación; sólo
él es mi roca y mi salvación, mi
alcázar: no vacilaré" (vv. 2‑3. 6‑7).

2. Sin embargo, este salmo, en su
desarrollo, contrapone dos clases de
confianza. Son dos opciones
fundamentales, una buena y una
mala, que implican dos conductas
morales diferentes. Ante todo, está la
confianza en Dios, exaltada en la
invocación inicial, donde entra en
escena un símbolo de estabilidad y
seguridad, como es la roca, "el
alcázar", es decir, una fortaleza y un
baluarte de protección.



El salmista reafirma: "De Dios viene
mi salvación y mi gloria, él es mi
roca firme; Dios es mi refugio" (v. 8).
Lo asegura después de aludir a las
tramas hostiles de sus enemigos, que
tratan de "derribarlo de la altura" (cf.
vv. 4‑5).

3. Luego, el orante fija con insistencia
su atención crítica en otra clase de
confianza, fundada en la idolatría. Es
una confianza que lleva a buscar la
seguridad y la estabilidad en la
violencia, en el robo y en la riqueza.

Por eso, hace una exhortación clara y
nítida: "No confiéis en la opresión, no
pongáis ilusiones en el robo; y
aunque crezcan vuestras riquezas,
no les deis el corazón" (v. 11).

Son tres los ídolos que aquí se citan y
proscriben como contrarios a la
dignidad del hombre y a la
convivencia social.



4. El primer dios falso es la violencia,
a la que por desgracia la humanidad
sigue recurriendo también en
nuestros días ensangrentados. Este
ídolo va acompañado por un
inmenso séquito de guerras,
opresiones, prevaricaciones, torturas
y crímenes execrables, cometidos sin
el más mínimo signo de
remordimiento.

El segundo dios falso es el robo, que
se manifiesta mediante el chantaje,
la injusticia social, la usura, la
corrupción política y económica.
Demasiada gente cultiva la falsa
"ilusión" de que va a satisfacer de
este modo su propia codicia.

Por último, la riqueza es el tercer
ídolo, en el que el hombre "pone el
corazón" con la engañosa esperanza
de que podrá salvarse de la muerte
(cf. Sal 48) y asegurarse un primado
de prestigio y poder.



5. Sirviendo a esta tríada diabólica, el
hombre olvida que los ídolos son
inconsistentes, más aún, dañinos. Al
confiar en las cosas y en sí mismo, se
olvida de que es "un soplo..., una
apariencia"; más aún, si se pesa en
una báscula, resulta "más leve que
un soplo" (Sal 61,10; cf. Sal 38,6‑7).

Si fuéramos más conscientes de
nuestra caducidad y del límite propio
de las criaturas, no elegiríamos la
senda de la confianza en los ídolos,
ni organizaríamos nuestra vida de
acuerdo con una escala de
pseudo‑valores frágiles e
inconsistentes. Más bien, nos
orientaríamos hacia la otra
confianza, la que se funda en el
Señor, fuente de eternidad y paz. En
efecto, sólo él "tiene el poder"; sólo él
es fuente de gracia; sólo él es artífice
de justicia: "paga a cada uno según
sus obras" (cf. Sal 61,12‑13).



6. El concilio Vaticano II aplicó a los
sacerdotes la invitación del salmo 61
a "no poner el corazón en las
riquezas" (v. 11). El decreto sobre el
ministerio y la vida de los presbíteros
exhorta: "Los sacerdotes no deben de
ninguna manera poner su corazón
en las riquezas y han de evitar
siempre toda codicia y abstenerse
cuidadosamente de todo tipo de
negocios" (Presbyterorum ordinis,
17).

Sin embargo, esta invitación a evitar
la confianza perversa, y a elegir la
que nos lleva a Dios, vale para todos
y debe convertirse en nuestra
estrella polar en la vida diaria, en las
decisiones morales y en el estilo de
vida.

7. Ciertamente, se trata de un camino
arduo, que conlleva también pruebas
para el justo y opciones valientes,
pero siempre marcadas por la
confianza en Dios (cf. Sal 61,2). A esta



luz, los Padres de la Iglesia vieron en
el orante del salmo 61 la
prefiguración de Cristo, y pusieron
en sus labios la invocación inicial de
adhesión y confianza total en Dios.

A este respecto, en su Comentario al
salmo 61, san Ambrosio argumenta
así: "Nuestro Señor Jesucristo, al
tomar la carne del hombre para
purificarla en su persona, ¿qué otra
cosa hubiera podido hacer
inmediatamente sino borrar el
influjo maléfico del antiguo pecado?
Por la desobediencia, es decir,
violando los mandamientos divinos,
se había infiltrado el pecado. Por eso,
ante todo tuvo que restablecer la
obediencia, para apagar el foco del
pecado... Él personalmente tomó
sobre sí la obediencia, para
transmitírnosla a
nosotros" (Commento a dodici Salmi,
61, 4: SAEMO, VIII, Milán‑Roma 1980,
p. 283).



SALMO 61

1 Del maestro de coro. Al estilo de
Iedutún. Salmo de David.

2 Sólo en Dios descansa mi alma,

de él me viene la salvación.

3 Sólo él es mi Roca salvadora;

él es mi baluarte: nunca vacilaré.

4 ¿Hasta cuándo se ensañarán con
un hombre

para derribarlo entre todos,

como si fuera un muro inclinado

o un cerco que está por
derrumbarse?

5 Sólo piensan en menoscabar mi
dignidad

y se complacen en la mentira;

bendicen con la boca



y maldicen con el corazón.

6 Sólo en Dios descansa mi alma,

de él me viene la esperanza.

7 Sólo él es mi Roca salvadora,

él es mi baluarte: nunca vacilaré.

8 Mi salvación y mi gloria

están en Dios:

él es mi Roca firme,

en Dios está mi refugio.

9 Confíen en Dios constantemente,

ustedes, que son su pueblo,

desahoguen en él su corazón,

porque Dios es nuestro refugio.

10 Los hombres no son más que un
soplo,



los poderosos son sólo una ficción:

puestos todos juntos en una balanza,

pesarían menos que el viento.

11 No se fíen de la violencia,

ni se ilusionen con lo robado;

aunque se acrecienten las riquezas

no pongan el corazón en ellas.

12 Dios ha dicho una cosa,

dos cosas yo escuché:

que el poder pertenece a Dios,

13 y a ti, Señor, la misericordia.

Porque tú retribuyes a cada uno

según sus acciones.

Invitación universal a la alabanza
divina. Miércoles 17 de noviembre
de 2004



Salmo 66

1. "La tierra ha dado su fruto",
exclama el salmo 66, que acabamos
de proclamar, uno de los textos
incluidos en la liturgia de las
Vísperas. Esa frase nos hace pensar
en un himno de acción de gracias
dirigido al Creador por los dones de
la tierra, signo de la bendición
divina. Pero este elemento natural
está íntimamente vinculado al
histórico: los frutos de la naturaleza
constituyen una ocasión para pedir
repetidamente a Dios que bendiga a
su pueblo (cf. vv. 2, 7 y 8), de forma
que todas las naciones de la tierra se
dirijan a Israel, intentando llegar al
Dios Salvador a través de él.

Por consiguiente, la composición
refleja una perspectiva universal y
misionera, en la línea de la promesa
divina hecha a Abraham: "En ti serán
bendecidas todas las naciones de la
tierra" (Gn 12,3; cf. 18,18; 28,14).



2. La bendición divina implorada
para Israel se manifiesta de una
forma concreta en la fertilidad de los
campos y en la fecundidad, o sea, en
el don de la vida. Por eso, el salmo
comienza con un versículo (cf. Sal
66,2) que remite a la célebre
bendición sacerdotal referida en el 
libro de los Números: "El Señor te
bendiga y te proteja, ilumine su
rostro sobre ti y te conceda su favor;
el Señor se fije en ti y te conceda la
paz" (Nm 6,24‑26).

El tema de la bendición se repite al
final del salmo, donde se habla
nuevamente de los frutos de la tierra
(cf. Sal 66,7‑8). Pero allí se encuentra
el tema universalista que confiere a
la sustancia espiritual de todo el
himno una sorprendente amplitud
de horizontes. Es una apertura que
refleja la sensibilidad de un Israel ya
preparado para confrontarse con
todos los pueblos de la tierra. Este
salmo probablemente fue compuesto



después de la experiencia del exilio
en Babilonia, cuando el pueblo ya
había iniciado la experiencia de la
diáspora entre naciones extranjeras
y en nuevas regiones.

3. Gracias a la bendición implorada
por Israel, toda la humanidad podrá
conocer "los caminos" y "la
salvación" del Señor (cf. v. 3), es
decir, su plan salvífico. A todas las
culturas y a todas las sociedades se
les revela que Dios juzga y gobierna
a todos los pueblos y naciones de la
tierra, llevando a cada uno hacia
horizontes de justicia y paz (cf. v. 5).

Es el gran ideal hacia el que
tendemos, es el anuncio que más nos
afecta, hecho en el salmo 66 y en
muchas páginas proféticas (cf. Is
2,1‑5; 60,1‑22; Jl 4,1‑11; So 3,9‑10; Ml
1,11).

Esta será también la proclamación
cristiana, que san Pablo presentará
recordando que la salvación de todos



los pueblos es el centro del
"misterio", es decir, del plan salvífico
de Dios: "Los gentiles son
coherederos, miembros del mismo
Cuerpo y partícipes de la misma
promesa en Cristo Jesús por medio
del Evangelio" (Ef 3,6).

4. Israel ya puede pedir a Dios que
todas las naciones participen en su
alabanza; será un coro universal: "Oh
Dios, que te alaben los pueblos, que
todos los pueblos te alaben", se repite
en el salmo (cf. Sal 66,4 y 6).

El deseo del salmo anticipa el
acontecimiento descrito en la carta a
los Efesios cuando alude tal vez al
muro que en el templo de Jerusalén
mantenía a los paganos separados de
los judíos: "Ahora, en Cristo Jesús,
vosotros, los que en otro tiempo
estabais lejos, habéis llegado a estar
cerca por la sangre de Cristo. Porque
él es nuestra paz: el que de los dos
pueblos hizo uno, derribando el



muro que los separaba, la enemistad.
(...) Así pues, ya no sois extraños ni
forasteros, sino conciudadanos de los
santos y familiares de Dios" (Ef
2,13‑14. 19).

De ahí se sigue un mensaje para
nosotros: debemos derribar los
muros de las divisiones, de la
hostilidad y del odio, para que la
familia de los hijos de Dios se reúna
en armonía a la misma mesa,
bendiciendo y alabando al Creador
por los dones que concede a todos,
sin distinciones (cf. Mt 5,43‑48).

5. La tradición cristiana ha
interpretado el salmo 66 en clave
cristológica y mariológica. Para los
Padres de la Iglesia "la tierra que ha
dado su fruto" es la Virgen María,
que da a luz a Cristo nuestro Señor.

Así, por ejemplo, san Gregorio Magno
en la Exposición sobre el primer libro
de los Reyes comenta este versículo,
apoyándolo con muchos otros



pasajes de la Escritura: "A María se la
llama con razón "monte lleno de
frutos", porque de ella ha nacido un
fruto óptimo, es decir, un hombre
nuevo. Y el profeta, contemplando su
hermosura y la gloria de su
fecundidad, exclama: "Brotará un
renuevo del tronco de Jesé, un
vástago florecerá de su raíz" (Is 11,1).
David, exultando por el fruto de este
monte, dice a Dios: "Oh Dios, que te
alaben los pueblos, que todos los
pueblos te alaben. (...) La tierra ha
dado su fruto". Sí, la tierra ha dado
su fruto, porque aquel que la Virgen
engendró no lo concibió por obra de
hombre, sino porque el Espíritu
Santo la cubrió con su sombra. Por
eso, el Señor dice al rey y profeta
David: "Pondré sobre tu trono al
fruto de tus entrañas" (Sal 131,11).
Por eso, Isaías afirma: "Y el fruto de
la tierra será sublime" (Is 4,2). En
efecto, aquel que la Virgen engendró
no fue solamente "un hombre santo",
sino también "Dios fuerte" (Is



9,5)" (Testi mariani del primo
millennio, III, Roma 1990, p. 625).

SALMO 66

1 Del maestro de coro. Para
instrumentos de cuerda. Salmo.
Canto.

2 Que Dios tenga piedad y nos
bendiga,

haga brillar su rostro sobre nosotros,

3 para que en la tierra se reconozca
su dominio,

y su victoria entre las naciones.

4 ¡Que los pueblos te den gracias, oh
Dios,

que todos los pueblos te den gracias!

5 Que canten de alegría las naciones,

porque gobiernas a los pueblos con
justicia



y guías a las naciones de la tierra.

6 ¡Que los pueblos te den gracias, oh
Dios,

que todos los pueblos te den gracias!

7 La tierra ha dado su fruto:

el Señor, nuestro Dios, nos bendice.

8 Que Dios nos bendiga,

y lo teman todos los confines de la
tierra.

Cristo, primogénito de toda
criatura y primer resucitado de
entre los muertos. Miércoles 24 de
noviembre de 2004

Carta a los Colosenses 1

1. Acaba de resonar el gran himno
cristológico recogido al inicio de la 
carta a los Colosenses. En él destaca
precisamente la figura gloriosa de
Cristo, corazón de la liturgia y centro



de toda la vida eclesial. Sin embargo,
el horizonte del himno en seguida se
ensancha a la creación y la
redención, implicando a todos los
seres creados y la historia entera.

En este canto se puede descubrir el
sentido de fe y de oración de la
antigua comunidad cristiana, y el
Apóstol recoge su voz y su
testimonio, aunque imprime al
himno su sello propio.

2. Después de una introducción en la
que se da gracias al Padre por la
redención (cf. vv. 12‑14), este cántico,
que la liturgia de las Vísperas nos
propone todas las semanas, se
articula en dos estrofas. La primera
celebra a Cristo como "primogénito
de toda criatura", es decir,
engendrado antes de todo ser,
afirmando así su eternidad, que
trasciende el espacio y el tiempo (cf.
vv. 15‑18).



Él es la "imagen", el "icono" visible de
Dios, que permanece invisible en su
misterio. Esta fue la experiencia de
Moisés, cuando, en su ardiente deseo
de contemplar la realidad personal
de Dios, escuchó como respuesta: "Mi
rostro no podrás verlo; porque no
puede verme el hombre y seguir
viviendo" (Ex 33,20; cf. también Jn
14,8‑9).

En cambio, el rostro del Padre,
creador del universo, se hace
accesible en Cristo, artífice de la
realidad creada: "Por medio de él
fueron creadas todas las cosas (...);
todo se mantiene en él" (Col, 1,16‑17).
Así pues, Cristo, por una parte, es
superior a las realidades creadas,
pero, por otra, está implicado en su
creación. Por eso, podemos verlo
como "imagen de Dios invisible", que
se hizo cercano a nosotros con el acto
de la creación.



3. En la segunda estrofa (cf. vv.
18‑20), la alabanza en honor de
Cristo se presenta desde otra
perspectiva: la de la salvación, de la
redención, de la regeneración de la
humanidad creada por él, pero que,
por el pecado, había caído en la
muerte.

Ahora bien, la "plenitud" de gracia y
de Espíritu Santo que el Padre ha
puesto en su Hijo hace que, al morir
y resucitar, pueda comunicarnos una
nueva vida (cf. vv. 19‑20).

4. Por tanto, es celebrado como "el
primogénito de entre los muertos" (v.
18). Con su "plenitud" divina, pero
también con su sangre derramada en
la cruz, Cristo "reconcilia" y "pacifica"
todas las realidades, celestes y
terrestres. Así las devuelve a su
situación originaria, restableciendo
la armonía inicial, querida por Dios
según su proyecto de amor y de vida.
Por consiguiente, la creación y la



redención están vinculadas entre sí
como etapas de una misma historia
de salvación.

5. Siguiendo nuestra costumbre,
dejemos ahora espacio para la
meditación de los grandes maestros
de la fe, los Padres de la Iglesia. Uno
de ellos nos guiará en la reflexión
sobre la obra redentora realizada por
Cristo con la sangre de su sacrificio.

Reflexionando sobre nuestro himno,
san Juan Damasceno, en el 
Comentario a las cartas de san Pablo
que se le atribuye, escribe: "San
Pablo dice que "por su sangre hemos
recibido la redención" (Ef 1,7). En
efecto, se dio como rescate la sangre
del Señor, que lleva a los prisioneros
de la muerte a la vida. Los que
estaban sometidos al reino de la
muerte no podían ser liberados de
otro modo, sino mediante aquel que
se hizo partícipe con nosotros de la
muerte. (...) Por la acción realizada



con su venida hemos conocido la
naturaleza de Dios anterior a su
venida. En efecto, es obra de Dios el
haber vencido a la muerte, el haber
restituido la vida y el haber llevado
nuevamente el mundo a Dios. Por
eso dice: "él es imagen de Dios
invisible" (Col 1,15), para manifestar
que es Dios, aunque no sea el Padre,
sino la imagen del Padre, y se
identifica con él, aunque no sea él" (I
libri della Bibbia interpretati dalla
grande tradizione, Bolonia 2000, pp.
18 y 23).

San Juan Damasceno concluye,
después, con una mirada de conjunto
a la obra salvífica de Cristo: "La
muerte de Cristo salvó y renovó al
hombre; y devolvió a los ángeles la
alegría originaria, a causa de los
salvados, y unió las realidades
inferiores con las superiores. (...) En
efecto, hizo la paz y suprimió la
enemistad. Por eso, los ángeles



decían: "Gloria a Dios en el cielo y
paz en la tierra"" (ib., p. 37).

Carta a los Colosenses 1

1 Pablo, Apóstol de Jesucristo por la
voluntad de Dios, y el hermano
Timoteo

2 saludan a los santos de Colosas, sus
fieles hermanos en Cristo. Llegue a
ustedes la gracia y la paz que
proceden de Dios, nuestro Padre.

3 Damos gracias a Dios, el Padre de
nuestro Señor Jesucristo, orando sin
cesar por ustedes,

4 desde que nos hemos enterado de
la fe que tienen en Cristo Jesús y del
amor que demuestran a todos los
santos,

5 a causa de la esperanza que les está
reservada en el cielo. Ustedes oyeron
anunciar esta esperanza por medio



de la Palabra de la verdad, de la
Buena Noticia

6 que han recibido y que se extiende
y fructifica en el mundo entero. Eso
mismo sucede entre ustedes, desde
que oyeron y comprendieron la
gracia de Dios en toda su verdad,

7 al ser instruidos por Epafras,
nuestro querido compañero en el
servicio de Dios. Él es para ustedes
un fiel ministro de Cristo,

8 y por él conocimos el amor que el
Espíritu les inspira.

9 Por eso, desde que nos enteramos
de esto, oramos y pedimos sin cesar
por ustedes, para que Dios les haga
conocer perfectamente su voluntad,
y les dé con abundancia la sabiduría
y el sentido de las cosas espirituales.

10 Así podrán comportarse de una
manera digan del Señor,
agradándolo en todo, fructificando



en toda clase de obras buenas y
progresando en el conocimiento de
Dios.

11 Fortalecidos plenamente con el
poder de su gloria, adquirirán una
verdadera firmeza y constancia de
ánimo,

12 y darán gracias con alegría al
Padre, que nos ha hecho dignos de
participar de la herencia luminosa de
los santos.

13 Porque él nos libró del poder de
las tinieblas y nos hizo entrar en el
Reino de su Hijo muy querido,

14 en quien tenemos la redención y
el perdón de los pecados.

15 Él es la Imagen del Dios invisible,

el Primogénito de toda la creación,

16 porque en él fueron creadas todas
las cosas,



tanto en el cielo como en la tierra

los seres visibles y los invisibles,

Tronos, Dominaciones, Principados y
Potestades:

todo fue creado por medio de él y
para él.

17 El existe antes que todas las cosas

y todo subsiste en él.

18 Él es también la Cabeza del
Cuerpo,

es decir, de la Iglesia.

Él es el Principio,

el Primero que resucitó de entre los
muertos,

a fin de que él tuviera la primacía en
todo,

19 porque Dios quiso que en él
residiera toda la Plenitud.



20 Por él quiso reconciliar consigo

todo lo que existe en la tierra y en el
cielo,

restableciendo la paz por la sangre
de su cruz.

21 Antes, a causa de sus
pensamientos y sus malas obras,
ustedes eran extraños y enemigos de
Dios.

22 Pero ahora, él los ha reconciliado
en el cuerpo carnal de su Hijo,
entregándolo a la muerte, a fin de
que ustedes pudieran presentarse
delante de él como una ofrenda
santa, inmaculada e irreprochable.

23 Para esto es necesario que ustedes
permanezcan firmes y bien fundados
en la fe, sin apartarse de la
esperanza transmitida por la Buena
Noticia que han oído y que fue
predicada a todas las criaturas que
están bajo el cielo y de la cual yo



mismo, Pablo, fui constituido
ministro.

24 Ahora me alegro de poder sufrir
por ustedes, y completo en mi carne
lo que falta a los padecimientos de
Cristo, para bien de su Cuerpo, que es
la Iglesia.

25 En efecto, yo fui constituido
ministro de la Iglesia, porque de
acuerdo con el plan divino, he sido
encargado de llevar a su plenitud
entre ustedes la Palabra de Dios,

26 el misterio que estuvo oculto
desde toda la eternidad y que ahora
Dios quiso manifestar a sus santos.

27 A ellos les ha revelado cuánta
riqueza y gloria contiene para los
paganos este misterio, que es Cristo
entre ustedes, la esperanza de la
gloria.

28 Nosotros anunciamos a Cristo,
exhortando a todos los hombres e



instruyéndolos en la verdadera
sabiduría, a fin de que todos
alcancen su madurez en Cristo.

29 Por esta razón, me fatigo y lucho
con la fuerza de Cristo que obra en
mí poderosamente.

Poder real del Mesías. Miércoles 1
de diciembre de 2004

Salmo 71, 1‑11

1. La liturgia de las Vísperas, cuyos
salmos y cánticos estamos
comentando progresivamente,
propone en dos etapas uno de los
salmos más apreciados en la
tradición judía y cristiana, el salmo
71, un canto real que los Padres de la
Iglesia meditaron e interpretaron en
clave mesiánica.

Acabamos de escuchar el primer
gran movimiento de esta solemne
plegaria (cf. vv. 1‑11)



Comienza con una intensa
invocación coral a Dios para que
conceda al soberano el don
fundamental para el buen gobierno:
la justicia. Esta se aplica sobre todo
con respecto a los pobres, los cuales,
por el contrario, de ordinario suelen
ser las víctimas del poder.

Conviene notar la particular
insistencia con que el salmista pone
de relieve el compromiso moral de
regir al pueblo de acuerdo con la
justicia y el derecho: "Dios mío,
confía tu juicio al rey, tu justicia al
hijo de reyes: para que rija a tu
pueblo con justicia, a tus humildes
con rectitud. (...) Que él defienda a
los humildes del pueblo" (vv. 1‑2. 4).

Del mismo modo que el Señor rige el
mundo con justicia (cf. Sal 35,7), así
también debe actuar el rey, que es su
representante visible en la tierra —
según la antigua concepción bíblica
— siguiendo el modelo de su Dios.



2. Si se violan los derechos de los
pobres, no sólo se realiza un acto
políticamente incorrecto y
moralmente inicuo. Para la Biblia se
perpetra también un acto contra
Dios, un delito religioso, porque el
Señor es el tutor y el defensor de los
pobres y de los oprimidos, de las
viudas y de los huérfanos (cf. Sal
67,6), es decir, de los que no tienen
protectores humanos.

Es fácil intuir la razón por la cual la
tradición, ya desde la caída de la
monarquía de Judá (siglo VI antes de
Cristo), sustituyó la figura, con
frecuencia decepcionante, del rey
davídico con la fisonomía luminosa y
gloriosa del Mesías, en la línea de la
esperanza profética manifestada por 
Isaías: "Juzgará con justicia a los
débiles, y sentenciará con rectitud a
los pobres de la tierra" (Is 11,4). O,
según el anuncio de Jeremías: "Mirad
que vienen días —oráculo de Yahveh
— en que suscitaré a David un



germen justo: reinará un rey
prudente, practicará el derecho y la
justicia en la tierra" (Jr 23,5).

3. Después de esta viva y apasionada
imploración del don de la justicia, el
Salmo ensancha el horizonte y
contempla el reino mesiánico‑real,
que se despliega a lo largo de las
coordenadas del tiempo y del
espacio. En efecto, por un lado, se
exalta su larga duración en la
historia (cf. Sal 71,5. 7). Las imágenes
de tipo cósmico son muy vivas: el
paso de los días al ritmo del sol y de
la luna, pero también el de las
estaciones, con la lluvia y la
floración.

Por consiguiente, se habla de un
reino fecundo y sereno, pero siempre
marcado por dos valores
fundamentales: la justicia y la paz
(cf. v. 7). Estos son los signos del
ingreso del Mesías en nuestra
historia. Desde esta perspectiva, es



iluminador el comentario de los
Padres de la Iglesia, que ven en ese
rey‑Mesías el rostro de Cristo, rey
eterno y universal.

4. Así, san Cirilo de Alejandría, en su 
Explanatio in Psalmos, afirma que el
juicio que Dios da al rey es el mismo
del que habla san Pablo: "hacer que
todo tenga a Cristo por Cabeza" (Ef
1,10). En efecto, "en sus días florecerá
la justicia y la paz" equivale a decir:
"en los días de Cristo, por medio de la
fe, florecerá para nosotros la justicia,
y al volvernos hacia Dios florecerá
para nosotros la paz en abundancia".
Por lo demás, precisamente nosotros
somos los "pobres" y los "hijos de los
pobres" a los que este rey socorre y
salva. Y si ante todo "llama "pobres"
a los santos apóstoles, porque eran
pobres de espíritu, también a
nosotros nos ha salvado en cuanto
"hijos de los pobres", justificándonos
y santificándonos en la fe por medio
del Espíritu" (PG LXIX, 1180).



5. Por otro lado, el salmista define
también el ámbito espacial dentro
del cual se sitúa la realeza de justicia
y de paz del rey‑Mesías (cf. Sal
71,8‑11). Aquí entra en escena una
dimensión universalista que va
desde el Mar Rojo o desde el Mar
Muerto hasta el Mediterráneo, desde
el Éufrates, el gran "río" oriental,
hasta los últimos confines de la tierra
(cf. v. 8), a los que se alude citando a
Tarsis y las islas, los territorios
occidentales más remotos según la
antigua geografía bíblica (cf. v. 10).
Es una mirada que se extiende sobre
todo el mapa del mundo entonces
conocido, que abarca a los árabes y a
los nómadas, a los soberanos de
Estados remotos e incluso a los
enemigos, en un abrazo universal a
menudo cantado por los salmos (cf. 
Sal 46,10; 86,1‑7) y por los profetas
(cf. Is 2,1‑5; 60,1‑22; Ml 1,11).

La culminación ideal de esta visión
podría formularse precisamente con



las palabras de un profeta, Zacarías,
palabras que los Evangelios
aplicarán a Cristo: "Alégrate, hija de
Sión; canta, hija de Jerusalén; mira a
tu rey, que viene a ti justo (...).
Destruirá los carros de Efraím, los
caballos de Jerusalén; romperá los
arcos guerreros, dictará la paz a las
naciones. Dominará de mar a mar,
desde el Éufrates hasta los confines
de la tierra" (Zc 9,9‑10; cf. Mt 21,5).

SALMO 71,1‑11

1 Oh Dios, concede tu justicia al rey

y tu rectitud al descendiente de
reyes,

2 para que gobierne a tu pueblo con
justicia

y a tus pobres con rectitud.

3 Que las montañas traigan al pueblo
la paz,

y las colinas, la justicia;



4 que él defienda a los humildes del
pueblo,

socorra a los hijos de los pobres

y aplaste al opresor.

5 Que dure tanto como el sol y la
luna,

a lo largo de las generaciones;

6 que sea como lluvia que cae sobre
el césped

y como chaparrones que riegan la
tierra.

7 Que en sus días florezca la justicia

y abunde la paz, mientras dure la
luna;

8 que domine de un mar hasta el
otro,

y desde el Río hasta los confines de la
tierra.



9 Que se inclinen ante él las tribus
del desierto,

y sus enemigos muerdan el polvo;

10 que los reyes de Tarsis y de las
costas lejanas

le paguen tributo.

Que los reyes de Arabia y de Sebá

le traigan regalos;

11 que todos los reyes le rindan
homenaje

y lo sirvan todas las naciones.

Reino de paz y de bendición.
Miércoles 15 de diciembre de 2004

Salmo 71,12‑19

1. La liturgia de las Vísperas, que
estamos comentando en la serie de
sus salmos, nos propone en dos
etapas distintas el salmo 71, un



himno real‑mesiánico. Después de
meditar en la primera parte (cf. vv.
1‑11), ahora reflexionaremos sobre el
segundo movimiento poético y
espiritual de este canto dedicado a la
figura gloriosa del rey Mesías (cf. vv.
12‑19). Sin embargo, debemos
señalar inmediatamente que el final
—los últimos dos versículos (cf. vv.
18‑19)— es en realidad una
añadidura litúrgica sucesiva al
salmo.

En efecto, se trata de una breve pero
intensa bendición con la que se debía
concluir el segundo de los cinco
libros en los que la tradición judía
había subdividido la colección de los
150 salmos: este segundo libro había
comenzado con el salmo 41, el de la
cierva sedienta, símbolo luminoso de
la sed espiritual de Dios. Ahora, esa
secuencia de salmos se concluye con
un canto de esperanza en una época
de paz y justicia, y las palabras de la
bendición final son una exaltación de



la presencia eficaz del Señor tanto en
la historia de la humanidad, donde
"hace maravillas" (Sal 71,18), como
en el universo creado, lleno de su
gloria (cf. v. 19).

2. Como ya sucede en la primera
parte del salmo, el elemento decisivo
para reconocer la figura del rey
mesiánico es sobre todo la justicia y
su amor a los pobres (cf. vv. 12‑14).
Sólo él es para los pobres punto de
referencia y fuente de esperanza,
pues es el representante visible de su
único defensor y patrono, Dios. La
historia del Antiguo Testamento
enseña que, en realidad, los
soberanos de Israel con demasiada
frecuencia incumplían este
compromiso, prevaricando en
perjuicio de los débiles, los
desvalidos y los pobres.

Por eso, ahora la mirada del salmista
se fija en un rey justo, perfecto,
encarnado por el Mesías, el único



soberano dispuesto a rescatar "de la
opresión, de la violencia" a los
afligidos (cf. v. 14). El verbo hebreo
que se usa aquí es el verbo jurídico
del protector de los desvalidos y de
las víctimas, aplicado también a
Israel "rescatado" de la esclavitud
cuando se encontraba oprimido por
el poder del faraón.

El Señor es el principal
"rescatador‑redentor", y actúa de
forma visible a través del rey‑Mesías,
defendiendo "la vida y la sangre" de
los pobres, sus protegidos. Ahora
bien, "vida" y "sangre" son la realidad
fundamental de la persona; así se
representan los derechos y la
dignidad de todo ser humano,
derechos a menudo violados por los
poderosos y los prepotentes de este
mundo.

3. El salmo 71, en su redacción
originaria, antes de la antífona final
a la que ya hemos aludido, concluye



con una aclamación en honor del
rey‑Mesías (cf. vv. 15‑17). Es como un
sonido de trompeta que acompaña a
un coro de felicitaciones y buenos
deseos para el soberano, para su
vida, para su bienestar, para su
bendición, para la permanencia de
su recuerdo a lo largo de los siglos.

Naturalmente, nos encontramos ante
elementos que pertenecen al estilo de
los comportamientos de corte, con el
énfasis propio de los mismos. Pero
estas palabras adquieren ya su
verdad en la acción del rey perfecto,
esperado y anhelado, el Mesías.

Según una característica propia de
los poemas mesiánicos, toda la
naturaleza está implicada en una
transformación que es ante todo
social: el trigo de la mies será tan
abundante que se convertirá en un
mar de espigas que ondean incluso
en las cimas de los montes (cf. v. 16).
Es el signo de la bendición divina que



se derrama en plenitud sobre una
tierra pacificada y serena. Más aún,
toda la humanidad, evitando o
eliminando las divisiones,
convergerá hacia este soberano justo,
cumpliendo así la gran promesa
hecha por el Señor a Abraham: "él
será la bendición de todos los
pueblos de la tierra" (v. 17; cf. Gn
12,3).

4. La tradición cristiana ha intuido
en el rostro de este rey‑Mesías el
retrato de Jesucristo. En su 
Exposición sobre el salmo 71, san
Agustín, interpretando precisamente
este canto en clave cristológica,
explica que los desvalidos y los
pobres, a los que Cristo viene a
ayudar, son "el pueblo de los
creyentes en él". Más aún,
refiriéndose a los reyes, a los que el
salmo había aludido antes, precisa
que "en este pueblo se incluyen
también los reyes que lo adoran,
pues no han renunciado a ser



desvalidos y pobres, es decir, a
confesar humildemente sus pecados
y reconocerse necesitados de la
gloria y de la gracia de Dios, para que
ese rey, hijo del rey, los liberara del
poderoso", o sea, de Satanás, el
"calumniador", el "fuerte". "Pero
nuestro Salvador ha humillado al
calumniador, y ha entrado en la casa
del fuerte, arrebatándole sus enseres
después de encadenarlo (cf. Mt
12,29); él "ha librado al pobre que
clamaba, al afligido que no tenía
protector". En efecto, ninguna otra
potencia creada habría podido hacer
esto: ni la de un hombre justo
cualquiera, ni siquiera la del ángel.
No había nadie capaz de salvarnos, y
he aquí que ha venido él en persona
y nos ha salvado" (Esposizione sul
salmo 71, 14: Nuova Biblioteca
Agostiniana, XXVI, Roma 1970, pp.
809. 811).

Salmo 71,12‑19



12 Porque él librará al pobre que
suplica

y al humilde que está desamparado.

13 Tendrá compasión del débil y del
pobre,

y salvará la vida de los indigentes.

14 Los rescatará de la opresión y la
violencia,

y la sangre de ellos será preciosa
ante sus ojos.

15 Por eso, que viva largamente

y le regalen oro de Arabia;

que oren por él sin cesar

y lo bendigan todo el día.

16 Que en el país abunden los
trigales

y ondeen sobre las cumbres de las
montañas;



que sus frutos broten como el Líbano

y florezcan como la hierba de los
campos.

17 Que perdure su nombre para
siempre

y su linaje permanezca como el sol;

que él sea la bendición de todos los
pueblos

y todas las naciones lo proclamen
feliz.

18 Bendito sea el Señor, Dios de
Israel,

el único que hace maravillas.

19 Sea bendito eternamente su
Nombre glorioso

y que su gloria llene toda la tierra.

¡Amén! ¡Amén!



El juicio de Dios. Miércoles 12 de
enero de 2005

Apocalipsis 11,17‑18. 12,10‑12

1. El himno que acaba de resonar
desciende idealmente del cielo. En
efecto, el Apocalipsis, que nos lo
propone, lo une en su primera parte
(cf. Ap 11,17‑18) a los "veinticuatro
ancianos que estaban sentados en
sus tronos delante de Dios" (Ap
11,16), y en la segunda estrofa (cf.Ap
12,10‑12) a "una fuerte voz desde el
cielo" (Ap 12,10).

Así nos vemos involucrados en la
grandiosa representación de la corte
divina, donde Dios y el Cordero, o sea
Cristo, rodeados por el "consejo de la
corona", están juzgando la historia
humana en el bien y en el mal, pero
mostrando también su fin último de
salvación y de gloria. Los cantos, que
abundan en el Apocalipsis, tienen
precisamente como finalidad ilustrar
el tema del señorío de Dios que



gobierna el flujo, a menudo
desconcertante, de las vicisitudes
humanas.

2. A este respecto, es significativa la
primera estrofa del himno puesto en
labios de los veinticuatro ancianos,
los cuales parecen encarnar al
pueblo de la elección divina, en sus
dos etapas históricas: las doce tribus
de Israel y los doce Apóstoles de la
Iglesia.

Ahora, el Señor Dios todopoderoso y
eterno "ha asumido el gran poder y
comenzado a reinar" (cf. Ap 11,17) y
su ingreso en la historia no sólo tiene
como fin frenar las acciones
violentas de los rebeldes (cf. Sal 2,1.
5), sino sobre todo exaltar y
recompensar a los justos. A estos se
los define con una serie de términos
usados para delinear la fisonomía
espiritual de los cristianos. Son
"siervos", que cumplen la ley divina
con fidelidad; son "profetas", dotados



de la palabra revelada que interpreta
y juzga la historia; son "santos",
consagrados a Dios y temerosos de su
nombre, es decir, dispuestos a
adorarlo y a cumplir su voluntad.
Entre ellos están "los pequeños y los
grandes", una expresión que usa con
frecuencia el autor del Apocalipsis
(cf. Ap 13,16; 19,5. 18; 20,12) para
designar al pueblo de Dios en su
unidad y variedad.

3. Pasemos a la segunda parte del
cántico. Después de la escena
dramática de la mujer encinta
"vestida del sol" y del terrible dragón
rojo (cf. Ap 12,1‑9), una voz
misteriosa entona un himno de
acción de gracias y de júbilo.

El júbilo se debe a que Satanás, el
antiguo adversario, que en la corte
celestial actuaba de "acusador de
nuestros hermanos" (Ap 12,10), como
lo vemos en el libro de Job (cf. Jb
1,6‑11; 2,4‑5), ha sido ya "arrojado"



del cielo y, por tanto, ya no tiene un
poder tan grande. Sabe que "le queda
poco tiempo" (Ap 12,12), porque la
historia está a punto de dar un viraje
radical de liberación del mal y por
eso reacciona "con gran furor".

Por otra parte, destaca Cristo
resucitado, cuya sangre es principio
de salvación (cf. Ap 12,11). Ha
recibido del Padre un poder regio
sobre todo el universo; en él se
realizan "la salvación, el poder y el
reinado de nuestro Dios".

A su victoria se asocian los mártires
cristianos, que han elegido el camino
de la cruz, sin caer en el mal y su
virulencia, sino poniéndose en las
manos del Padre y uniéndose a la
muerte de Cristo mediante un
testimonio de entrega y de valentía
que los ha llevado a "despreciar su
vida ante la muerte" (Ap 12,11). Nos
parece escuchar el eco de las
palabras de Cristo: "El que ama su



vida, la pierde; y el que odia su vida
en este mundo, la guardará para la
vida eterna" (Jn 12,25).

4. Las palabras del Apocalipsis sobre
los que han vencido a Satanás y al
mal "con la sangre del Cordero"
resuenan en una espléndida oración
atribuida a Simeón, Catholicós de
Seleucia‑Ctesifonte, en Persia. Antes
de morir mártir, juntamente con
muchos compañeros, el 17 de abril
del año 341, durante la persecución
del rey Sapor II, dirigió a Cristo la
siguiente súplica:

"Señor, dame esta corona: tú sabes
cuánto la he deseado, porque te he
amado con toda mi alma y con toda
mi vida. Seré feliz al verte y tú me
darás el descanso. (...) Quiero
perseverar heroicamente en mi
vocación, cumplir con fortaleza la
misión que me ha sido encomendada
y ser un ejemplo para todo el pueblo
de Oriente. (...) Recibiré la vida



donde ya no habrá penas, ni
preocupaciones ni angustias, ni
perseguidores ni perseguidos, ni
opresores ni oprimidos, ni tiranos ni
víctimas; allá ya no sufriré amenazas
de reyes, ni terrores de prefectos;
nadie me llevará a los tribunales ni
me infundirá temor; nadie me
arrastrará ni me asustará. Las
heridas de mis pies cicatrizarán
gracias a ti, oh camino de todos los
peregrinos; el cansancio de mis
miembros hallarán descanso en ti,
Cristo, crisma de nuestra unción. En
ti, cáliz de nuestra salvación,
desaparecerá la tristeza de mi
corazón; en ti, nuestra consolación y
nuestra alegría, se enjugarán las
lágrimas de mis ojos" (A. Hamman, 
Preghiere dei primi cristiani, Milán
1955, pp. 80‑81).

Apocalipsis 11,17‑18. 12,10‑12

17 «Te damos gracias, Señor, Dios
todopoderoso –el que es y el que era–



porque has ejercido tu inmenso
poder y has establecido tu Reino.

18 Los paganos se habían enfurecido,
pero llegó el tiempo de tu ira, así
como también el momento de juzgar
a los muertos y de recompensar a tus
servidores, los profetas, y a los santos
y a todos aquellos que temen tu
Nombre –pequeños y grandes– y el
momento de exterminar a los que
corrompían la tierra».

***

10 Y escuché una voz potente que
resonó en el cielo: «Ya llegó la
salvación, el poder y el Reino de
nuestro Dios y la soberanía de su
Mesías porque ha sido precipitado el
acusador de nuestros hermanos, el
que día y noche los acusaba delante
de nuestro Dios.

11 Ellos mismos lo han vencido,
gracias a la sangre del Cordero y al
testimonio que dieron de él, porque



despreciaron su vida hasta la
muerte.

12 ¡Que se alegren entonces el cielo y
sus habitantes, pero ay de ustedes,
tierra y mar, porque el Diablo ha
descendido hasta ustedes con todo su
furor, sabiendo que le queda poco
tiempo!».

Acción de gracias. Miércoles 26 de
enero de 2005

Salmo 114

1. En el salmo 114, que se acaba de
proclamar, la voz del salmista
expresa su amor agradecido al Señor,
porque ha escuchado su intensa
súplica: "Amo al Señor, porque
escucha mi voz suplicante; porque
inclina su oído hacia mí el día que lo
invoco" (vv. 1‑2). Inmediatamente
después de esta declaración de amor,
se describe de forma muy viva la
pesadilla mortal que atenazaba la
vida del orante (cf. vv. 3‑6).



El drama se representa con los
símbolos habituales en los salmos: lo
envolvían las redes de la muerte, lo
habían alcanzado los lazos del
abismo, que quieren atraer a los
vivientes sin cesar (cf. Pr 30,15‑16).

2. Se trata de la imagen de una presa
que ha caído en la trampa de un
cazador inexorable. La muerte es
como un cepo que ahoga (cf.Sal
114,3). Así pues, el orante acaba de
superar un peligro de muerte,
pasando por una experiencia
psíquica dolorosa: "Caí en tristezas y
angustia" (v. 3). Pero desde ese
abismo trágico lanzó un grito hacia el
único que puede extender la mano y
arrancar al orante angustiado de
aquella maraña inextricable: "Señor,
salva mi vida" (v. 4).

Es una oración breve pero intensa
del hombre que, encontrándose en
una situación desesperada, se agarra
a la única tabla de salvación. Así, en



el Evangelio, gritaron los discípulos
durante la tempestad (cf. Mt 8,25), y
así imploró Pedro cuando, al caminar
sobre el mar, comenzó a hundirse
(cf.Mt 14,30).

3. Una vez salvado, el orante
proclama que el Señor es "benigno y
justo", más aún, "compasivo" (Sal
114,5). Este último adjetivo, en el
original hebreo, remite a la ternura
de la madre, aludiendo a sus
"entrañas".

La confianza auténtica siente
siempre a Dios como amor, aunque
en algún momento sea difícil
entender su manera de actuar. En
cualquier caso, existe la certeza de
que "el Señor guarda a los
sencillos" (v. 6). Por tanto, en la
situación de miseria y abandono
siempre se puede contar con él,
"padre de huérfanos, protector de
viudas" (Sal 67,6).



4. Ahora comienza un diálogo del
salmista con su alma, que proseguirá
en el salmo 115, el sucesivo, que debe
considerarse una sola cosa con el
114. Es lo que ha hecho la tradición
judía, dando origen al único salmo
116, según la numeración hebrea del
Salterio. El salmista invita a su alma
a recobrar la calma después de la
pesadilla mortal (cf. Sal 114,7).

El Señor, invocado con fe, ha tendido
la mano, ha roto los lazos que
envolvían al orante, ha enjugado las
lágrimas de sus ojos, ha detenido su
caída hacia el abismo infernal (cf. v.
8). El viraje ya es evidente y el canto
acaba con una escena de luz: el
orante vuelve al "país de la vida", o
sea, a las sendas del mundo, para
caminar en la "presencia del Señor".
Se une a la oración comunitaria en el
templo, anticipación de la comunión
con Dios que le espera al final de su
existencia (cf. v. 9).



5. Antes de concluir, repasemos los
pasajes más importantes del Salmo,
sirviéndonos de la guía de un gran
escritor cristiano del siglo III,
Orígenes, cuyo comentario en griego
al salmo 114 nos ha llegado en la
versión latina de san Jerónimo.

Leyendo que el Señor "escucha mi
voz suplicante", explica: "Nosotros
somos pequeños y bajos, y no
podemos aumentar nuestra estatura
y elevarnos; por eso, el Señor inclina
su oído y se digna escucharnos. En
definitiva, dado que somos hombres
y no podemos convertirnos en dioses,
Dios se hizo hombre y se inclinó,
según lo que está escrito: "Inclinó el
cielo y bajó" (Sal 17,10)".

En efecto, prosigue más adelante el
Salmo, "el Señor guarda a los
sencillos" (cf. Sal 114,6): «Si uno es
grande, se enorgullece y se
ensoberbece, y así el Señor no lo
protege; si uno se cree grande, el



Señor no tiene compasión de él. En
cambio, si uno se humilla, el Señor
tiene misericordia de él y lo protege.
Hasta tal punto que dice: "Aquí
estamos yo y los hijos que el Señor
me ha dado" (Is 8,18). Y también: "Me
humillé y él me salvó"».

Así, el que es pequeño y humilde
puede recobrar la paz, la calma,
como dice el salmo (cf. Sal 114,7) y
como comenta el mismo Orígenes:
"Al decir: "Recobra tu calma", se
indica que antes había calma y luego
la perdió... Dios nos creó buenos y
nos hizo árbitros de nuestras
decisiones, y nos puso a todos en el
paraíso, juntamente con Adán. Pero,
dado que, por nuestra decisión libre,
perdimos esa felicidad, acabando en
este valle de lágrimas, por eso el
justo invita a su alma a volver al
lugar de donde había caído... "Alma
mía, recobra tu calma, que el Señor
fue bueno contigo". Si tú, alma mía,
vuelves al paraíso, no es porque seas



digna de él, sino porque es obra de la
misericordia de Dios. Si saliste del
paraíso, fue por culpa tuya; en
cambio, volver a él es obra de la
misericordia del Señor. Digamos
también nosotros a nuestra alma:
"Recobra tu calma". Nuestra calma es
Cristo, nuestro
Dios" (Orígenes‑Jerónimo, 74 Omelie
sul libro dei Salmi, Milán 1993, pp.
409. 412‑413).

Salmo 114

1Amo al Señor, porque escucha

mi voz suplicante,

2 porque inclina su oído hacia mí,

el día que lo invoco.

3 Me envolvían redes de muerte,

me alcanzaron los lazos del abismo,

caí en tristeza y angustia.



4 Invoqué el nombre del Señor:

«Señor, salva mi vida».

5 El Señor es benigno y justo,

nuestro Dios es compasivo;

6 el Señor guarda a los sencillos:

estando yo sin fuerzas me salvó.

7 Alma mía, recobra tu calma,

que el Señor fue bueno contigo:

8 arrancó mi alma de la muerte,

mis ojos de las lágrimas,

mis pies de la caída.

9 Caminaré en presencia del Señor

en el país de la vida.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/salmos-juan-
pablo-ii-catequesis/ (30/12/2025)

https://opusdei.org/es-sv/article/salmos-juan-pablo-ii-catequesis/
https://opusdei.org/es-sv/article/salmos-juan-pablo-ii-catequesis/
https://opusdei.org/es-sv/article/salmos-juan-pablo-ii-catequesis/

	Catequesis de san Juan Pablo II sobre los salmos

