
opusdei.org

Agradar a Dios (I):
en donde se oculta
Dios. Santidad y
monotonía

En la discreción y en el silencio
de los sacramentos nos espera
Jesús para que le abramos
libremente nuestra alma.

15/12/2020

Escucha el artículo «Agradar a
Dios» (1): En donde se oculta Dios



Descarga el libro digital «Agradar
a Dios» (Disponible en PDF, ePub y
Mobi)

Hay un gran revuelo en las cercanías
del Templo de Jerusalén. Un grupo de
hombres trae a empujones a una
mujer sorprendida con un hombre
que no era su marido. Es fácil
imaginar el dolor de Jesús pensando
en el sufrimiento de esa pobre mujer
y en la ceguera de esos hombres:
¡Qué poco conocen a su Padre Dios!
En realidad la arrastran hasta allí
para tender a Jesús una emboscada:
«Moisés en la Ley nos mandó lapidar
a mujeres así; ¿tú qué dices?» (Jn 8,5).
En el fondo no les interesa la
respuesta; aquellos hombres,
utilizando las leyes de Dios, quieren
una justificación a su personal
sentencia ya dictada. Por eso no
serán capaces de entender el primer

https://opusdei.org/es/article/agradar-dios-libro-electronico/
https://opusdei.org/es/article/agradar-dios-libro-electronico/
https://opusdei.org/es/article/agradar-dios-libro-electronico/
https://opusdei.org/es/article/agradar-dios-libro-electronico/


gesto lleno de elocuencia que el
Señor les ofrece: «Jesús, se agachó y
se puso a escribir con el dedo en la
tierra» (Jn 8,6). Después se incorpora
y, con claridad, les dice: «El que de
vosotros esté sin pecado que tire la
piedra el primero» (Jn 8,7). Y, al final,
vuelve a inclinarse y a escribir en el
polvo que estaba bajo sus pies.

Discretas acciones y gestos

En este pasaje vemos que Jesús,
aunque se pone de pie para hablar
públicamente, cuando desea escribir
algo que responda personalmente a
la vida de aquella mujer lo hace
inclinado en el suelo. Esa suele ser la
forma mediante la cual se comunica
con nosotros: agachado, escondido,
como ocultando su divinidad en
discretas acciones y pequeños gestos.
A veces nos cuesta valorar lo que está
escrito en la tierra; en numerosas
ocasiones no somos capaces de
reconocerle ahí. Aquello pasa tan



desapercibido que el evangelista no
nos ha contado ni siquiera lo que
Jesús escribió. El Hijo de Dios
aparece en la escena –de la misma
manera como lo hace también en
nuestra vida– pero no quiere
imponer su presencia, ni su opinión,
ni siquiera quiere especificar de
manera indudable una correcta
interpretación de la ley de Moisés, tal
como se lo pedían. Jesús «no cambió
la historia constriñendo a alguien o a
fuerza de palabras, sino con el don
de su vida. No esperó a que fuéramos
buenos para amarnos, sino que se
dio a nosotros gratuitamente. Y la
santidad no es sino custodiar esta
gratuidad»[1].

Quizá muchas veces nos hemos
preguntado por qué Dios no se
manifiesta más claramente, por qué
no habla más alto. A lo mejor incluso
hemos querido rebelarnos ante esta
forma suya de ser e ingenuamente
hemos buscado corregirla. Benedicto



XVI nos prevenía ante aquella
tentación, haciéndonos ver que se
repite constantemente a lo largo de
la historia: «Cansado de un camino
con un Dios invisible, ahora que
Moisés, el mediador, ha
desaparecido, el pueblo pide una
presencia tangible, palpable, del
Señor, y encuentra en el becerro de
metal fundido hecho por Aarón, un
dios que se hace accesible,
manipulable, a la mano del hombre.
Esta es una tentación constante en el
camino de la fe: eludir el misterio
divino construyendo un dios
comprensible, que corresponda a los
propios esquemas, a los propios
proyectos»[2].

Deseamos no sucumbir a esa
tentación. Nos gustaría
maravillarnos y adorar al Dios
escondido en las situaciones que
vivimos cada día, en las personas
que nos rodean, en los sacramentos a
los que acudimos con frecuencia



como la confesión y la santa Misa.
Queremos encontrar a Jesús en esta
tierra nuestra donde escribe, con su
propia mano, palabras de cariño y
esperanza. Por eso le pedimos
comprender sus razones para actuar
de esa forma, le rogamos tener la
sabiduría para valorar el misterio de
ese respeto exquisito de nuestra
libertad. En la escena evangélica
vemos que Jesús no se enfada ni con
la mujer que había pecado ni con los
acusadores que le tendieron una
trampa. Se pone en medio de ambos
y toma consigo las piedras, los gritos,
la condena. Nos puede venir a la
mente lo que narra el libro de los
Reyes cuando nos dice que Dios no
está en el viento fuerte que parte las
rocas, ni en el terremoto, ni en el
fuego; Dios es un susurro de brisa
suave. Ahí lo encontró Elías y ahí
queremos descubrirlo nosotros (cfr.
1 R 19,11-13).



Cuando parece demasiado
vulnerable

Puede suceder que esta forma de ser
de Dios nos inquiete. Podemos
pensar que ese silencio hace muy
fácil que sus derechos sean
pisoteados, nos puede venir la idea
de que ese mecanismo resulta
demasiado arriesgado, que lo hace
demasiado vulnerable.
Efectivamente, Dios nos ha dado un
grado tan alto de libertad que
podemos realmente escoger nuestros
caminos, tan distintos unos de otros,
usando la voluntad auxiliada por su
gracia. Pero si podemos alguna vez
ofender a Dios no es porque él sea
demasiado susceptible. Al contrario,
es muy confiado, muy libre en las
relaciones que establece con
nosotros. Puede parecer fácil pasar
por encima del amor que en realidad
merece, pero eso sucede porque ha
querido poner su corazón en el suelo
para que nosotros pisemos blando. El



Señor no sufre ni se siente ofendido
por lo que eso supone para sí, sino
por el daño que nos hace a nosotros
mismos. A las mujeres que lloraban
camino al Calvario, Jesús les
advierte: «No lloréis por mí, llorad
más bien por vosotras mismas y por
vuestros hijos» (Lc 23,28.31).

Sin embargo, lo más sorprendente es
que el Señor no se queja, no se
enfada, no se cansa. Incluso, si
alguna vez le hemos dejado poco
espacio en nuestro corazón, no se
aleja dando un portazo. Dios siempre
se queda cerca, sin hacer ruido, como
oculto en los sacramentos, con la
esperanza de que volvamos a
permitirle hospedarse plenamente
en nuestra alma cuanto antes.

Es verdad que, como Jesús nos ofrece
una y otra vez su amor, pueden ser
muchas las veces en que le fallamos.
Pero a él no le preocupa lo inmensa
que sea la llaga de su corazón si eso



la convierte en la puerta para que
entremos y descansemos en su amor.
Dios no es ingenuo y, por eso, nos ha
dicho que lo hace de mil amores: «Mi
yugo es suave y mi carga ligera» (Mt
11,30). A los hombres, sin embargo,
tanta bondad nos puede sobrepasar y
podemos, incluso inconscientemente,
reaccionar con cierto descreimiento.
Podemos no llegar a comprender la
verdadera magnitud de ese regalo.
En palabras de san Josemaría, puede
suceder que los hombres «rompen el
yugo suave, arrojan de sí su carga,
maravillosa carga de santidad y de
justicia, de gracia, de amor y de paz.
Rabian ante el amor, se ríen de la
bondad inerme de un Dios que
renuncia al uso de sus legiones de
ángeles para defenderse»[3].

La cercanía de la confesión

Volvamos a la escena del Templo,
donde habían tendido esa trampa a
Jesús, podemos ver que aunque



aquella mujer no se había respetado
a sí misma, sus acusadores no han
sido capaces de reconocer en ella a
una hija de Dios. Pero Cristo la mira
de otra forma. ¡Qué diferencia entre
la mirada de Jesús y la nuestra! «A
mí, a ti, a cada uno de nosotros, Él
nos dice hoy: “Te amo y siempre te
amaré, eres precioso a mis ojos”»[4].
Santa Teresa de Jesús, de alguna
manera, experimentó esa mirada
divina con frecuencia: «Considero yo
muchas veces, Cristo mío, cuán
sabrosos y cuán deleitosos se
muestran vuestros ojos a quien os
ama, y Vos, bien mío, queréis mirar
con amor. Paréceme que una sola
vez de este mirar tan suave a las
almas que tenéis por vuestras, basta
por premio de muchos años de
servicio»[5]. La mirada de Cristo no es
candorosa sino profunda y, por eso
mismo, comprensiva, llena de futuro.
«Oye cómo fuiste amado cuando no
eras amable; oye cómo fuiste amado
cuando eras torpe y feo; antes, en fin,



de que hubiera en ti cosa digna de
amor. Fuiste amado primero para
que te hicieras digno de ser
amado»[6].

En el sacramento de la confesión
comprobamos que a Jesús le basta el
arrepentimiento para creer
firmemente que le amamos. Le bastó
el de Pedro y le basta el nuestro:
«Señor, tú lo sabes todo. Tú sabes que
te quiero» (Jn 21,17). Al acercarnos al
confesionario, en aquellas palabras y
gestos que dan forma al sacramento,
estamos diciendo a Jesús: «Te he
ofendido de nuevo, he vuelto a
buscar la felicidad fuera de ti, he
despreciado tu cariño, pero Señor,
sabes que te quiero». Entonces
escuchamos nítidamente, como lo
hizo aquella mujer: «Tampoco yo te
condeno» (Jn 8,11). Y nos llenamos de
paz. Si a veces podemos pensar que
Dios ha tomado pocas precauciones
para no ser ofendido por nosotros,
todavía más fácil nos lo ha puesto



para ser perdonados por él. Un padre
de la Iglesia pone estas palabras en
los labios de Jesús: «Esta cruz no es
mi aguijón, sino el aguijón de la
muerte. Estos clavos no me infligen
dolor, lo que hacen es acrecentar en
mí el amor por vosotros. Estas llagas
no provocan mis gemidos, lo que
hacen es introduciros más en mis
entrañas. Mi cuerpo al ser extendido
en la cruz os acoge con un seno más
dilatado pero no aumenta mi
sufrimiento. Mi sangre no es para mí
una pérdida, sino el pago de vuestro
precio»[7].

Por todo esto, deseamos ser muy
finos con esta delicadeza con la que
nos trata Dios. Nos preocupa la mera
posibilidad de abusar de tanta
confianza. No nos gusta rebajar lo
sagrado, transformarlo tan solo en
una rutina para cumplir cada cierto
tiempo. El sacramento de la
confesión ha sido ganado con la
sangre de Jesús y no queremos dejar



de agradecerla, también con los
hechos. Queremos escuchar siempre
ese perdón divino, por lo que se nos
hace fácil remover cualquier
obstáculo para sabernos otra vez
mirados y empujados hacia el futuro
por Dios.

La Misa de Jesús es nuestra Misa

Santo Tomás de Aquino explica el
valor que tiene la salvación obrada
por Jesús en el Calvario: «Cristo, al
padecer por caridad y por
obediencia, presentó a Dios una
ofrenda mayor que la exigida como
recompensa por todas las ofensas del
género humano»[8]. Y esa misma
ofrenda sanadora la podemos ofrecer
como si fuera nuestra propia
ofrenda; Cristo nos la regala cada día
en la celebración de la Eucaristía. Por
eso a san Josemaría le gustaba decir
que es «"nuestra" Misa»[9], de cada
uno de nosotros y de Jesús. ¡Qué fácil
es, si queremos, ser corredentores!



¡Qué fácil es cambiar el curso de la
historia junto a él!

San Agustín, al contemplar la escena
del evangelio que hemos meditado,
notaba que «sólo dos se quedan allí:
la miserable y la Misericordia.
Cuando se marcharon todos y quedó
sola la mujer, levantó los ojos y los
fijó en ella. Ya hemos oído la voz de
la justicia; oigamos ahora también la
voz de la mansedumbre»[10]. Qué
suavidad la de Jesús para invitarla a
la santidad. Ya no va a estar sola en
su lucha. Sabrá siempre que la
mirada de Jesús la acompaña. Una
vez que hemos gustado esa suavidad
no queremos vivir de otra forma: «Te
he paladeado y me muero de hambre
y de sed»[11]. Qué natural es entonces
tratar con esa suavidad y respeto a
Jesús presente en la Eucaristía. No
supone distancia, ni es mera
educación o cortesía protocolaria; es
cariño verdadero, hecho de libertad
y de admiración. Hasta en la manera



de acercarnos a comulgar, en el
silencio ante el Sagrario o en las
genuflexiones pausadas descubrimos
una oportunidad de corresponder a
tanto amor derramado por cada uno.
No son más que muestras de la
pureza interior que deseamos y que
tantas veces habremos pedido a la
Virgen rezando la comunión
espiritual.

En la santa Misa comprobamos de
manera especial que «cuando Él pide
algo, en realidad está ofreciendo un
don. No somos nosotros quienes le
hacemos un favor: es Dios quien
ilumina nuestra vida, llenándola de
sentido»[12]. ¡Cuántas gracias nos
gustaría darle a Dios por hacer tan
asequible la santidad! Así es fácil
vernos, como aquella mujer,
lanzados hacia la esperanza por
Jesús: «Vete y a partir de ahora no
peques más» (Jn 8,11). Esa es la
mejor noticia posible. Jesús la ha
convencido de que el pecado no es



inevitable, no es su destino, no es la
última palabra. Hay una luz fuera del
túnel que, en nuestro caso, llega
vigorosamente a través de los
sacramentos. Ya nadie la condena,
¿por qué habría de condenarse ella a
sí misma? Ahora sabe que,
fortalecida por Jesús, puede volver,
hacer feliz a su marido, ser ella
misma muy feliz.

Diego Zalbidea

[1] Francisco, Homilía en la Misa de
Nochebuena 24-XII-2019.

[2] Benedicto XVI, Audiencia 1-
VI-2011.

[3] San Josemaría,Es Cristo que pasa,
n. 185.

[4] Francisco, Homilía en la Misa de
Nochebuena 24-XII-2019.



[5] Santa Teresa de Jesús, 
Exclamaciones, 14.

[6] San Agustín, Sermón 142.

[7] San Pedro Crisólogo, Sermón 108:
PL 52, 499-500.

[8] Santo Tomás de Aquino, Suma
Teológica, III, q. 48, a. 2, co.

[9] San Josemaría, Camino, n. 533.

[10] San Agustín, Tratado sobre el
evangelio de San Juan, 33, 5-6.

[11]San Agustín, Confesiones, X, 38.

[12] Fernando Ocáriz, Luz para ver y
fuerza para querer, ABC, 18-IX-2018.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/sacramentos/
(30/12/2025)

https://opusdei.org/es-sv/article/sacramentos/
https://opusdei.org/es-sv/article/sacramentos/

	Agradar a Dios (I): en donde se oculta Dios. Santidad y monotonía

