
opusdei.org

Reunidos en
comunión: rezando
con toda la Iglesia

El Canon Romano nos da la
medida de la oración de la
Iglesia, que abraza el espacio y
el tiempo, como los brazos
abiertos de Jesús en la Cruz.

29/05/2017

«Celebro la Misa con todo el pueblo
de Dios. Diré más: estoy también con
los que aún no se han acercado al
Señor, los que están más lejanos y
todavía no son de su grey; a ésos



también los tengo en el corazón. Y
me siento rodeado por todas las aves
que vuelan y cruzan el azul del cielo,
algunas hasta mirar de hito en hito al
sol (...). Y rodeado por todos los
animales que están sobre la tierra:
los racionales, como somos los
hombres, aunque a veces perdemos
la razón, y los irracionales, los que
corretean por la superficie terrestre,
o los que habitan en las entrañas
escondidas del mundo. ¡Yo me siento
así, renovando el Santo Sacrificio de
la Cruz!»[1]

Venimos recorriendo los diversos
momentos del año litúrgico,
profundizando en todo el arco de
tonalidades que adquiere, en el
tiempo, la oración de la Iglesia. Estas
palabras de san Josemaría sobre la
Eucaristía, «corazón del mundo»[2],
ponen ante nosotros el verdadero
alcance del culto cristiano, que, como
anunciaba ya uno de los salmos
mesiánicos, abraza todo el espacio



–«a mari usque ad mare, de mar a
mar»[3]– y todo el tiempo –«como el
sol y la luna, de generación en
generación»[4]–. Todo empezó en la
Cruz: Jesús recogía ya entonces en su
oración a toda la Iglesia, y daba así
cuerpo a la communio sanctorum de
todos los lugares y de todos los
tiempos. Y todo vuelve a la Cruz:
«omnes traham ad meipsum, atraeré
a todos hacia mí»[5]. En cada
celebración eucarística está toda la
Iglesia, cielos y tierra, Dios y los
hombres. Por eso en la Santa Misa
quedan superadas no solo las
fronteras políticas o sociales, sino las
que separan cielo y tierra. La
Eucaristía es katholikē, que en griego
significa universal, católica: tiene la
medida del todo, porque allí está
Dios, y con Él estamos todos, en
unidad con el Papa, con los Obispos,
con los creyentes de todas las épocas
y lugares.



Vamos a asomarnos, ya al final de
esta serie, a algunos recodos de la
Plegaria Eucarística, a través del
Canon Romano[6]. Entreveremos así
esa amplitud de la oración de la
Iglesia, que surge de la amplitud de
Dios. Si procuramos rezar en la Misa
con ese sentido universal, de no estar
solos, el Señor nos dilatará el corazón
–«dilatasti cor meum»[7]–, nos hará
rezar con todos nuestros hermanos
en la fe; nos hará ser memoria de
Dios, bálsamo de Dios, paz de Dios
para toda la humanidad.

Sanctus, Sanctus, Sanctus

La Plegaria Eucarística inicia con el
Prefacio, que siempre pone ante
nuestros ojos motivos de acción de
gracias. A veces no seremos capaces
de apreciarlos, todos ellos, como algo
que nos toca de cerca. Pero la Iglesia
sí sabe lo que agradece, y nos
podemos confiar a su sabiduría,
aunque a veces no entendamos.



Precisamente el final del Prefacio nos
recuerda que es Ella, la Iglesia de
todos los lugares y de todos los
tiempos, la que celebra la Eucaristía,
igual si participan miles de personas
que «si ayuda al sacerdote como
único asistente un niño, quizá
distraído»[8].

El Prefacio concluye con el Sanctus,
«la alabanza incesante que la Iglesia
celestial, los ángeles y todos los
santos, cantan al Dios tres veces
santo»[9]. Cantamos, unidos a la
liturgia del cielo, y lo hacemos no
solo en nombre propio, sino en el de
toda la humanidad y en el de la
creación entera, que necesita de la
voz del hombre. Somos por eso 
liturgos de la creación, intérpretes y
sacerdotes del canto que las criaturas
quieren entonar a Dios: «Hacemos
mención del cielo y de la tierra, del
mar, del sol y de la luna, de los astros
y de todas las criaturas racionales e
irracionales, visibles e invisibles, de



los ángeles, las virtudes, las
dominaciones, las potestades, los
tronos, los querubines de muchos
rostros (cf. Ez 10, 21), con el anhelo
de decir aquello de David:
Engrandeced conmigo al Señor (Sal
33, 4)»[10].

Memento Domine...

Esta oración eclesial, este rezar
juntos, se percibe también en las 
intercesiones: «Memento Domine,
acuérdate Señor», le decimos, y nos
convertimos entonces nosotros
mismos en «memoria de Dios» para
nuestra familia y amigos, para las
personas que se confían a nuestra
oración, y también para todos
aquellos de los que quizá solo Él se
acuerda. Se trata de algo esencial en
«nuestra Misa»[11], porque «si falta
la memoria de Dios, todo queda
rebajado, todo queda en el yo, en mi
bienestar. La vida, el mundo, los
demás, pierden la consistencia, ya no



cuentan nada (…). Si perdemos la
memoria de Dios, también nosotros
perdemos la consistencia, también
nosotros nos vaciamos, perdemos
nuestro rostro como el rico del
Evangelio»[12].

La oración de intercesión nos mete
de lleno en la oración de Jesús, que es
el único intercesor ante el Padre en
favor de todos los hombres.
«Interceder, pedir en favor de otro
es, desde Abraham, lo propio de un
corazón conforme a la misericordia
de Dios. En el tiempo de la Iglesia, la
intercesión cristiana participa de la
de Cristo: es la expresión de la
comunión de los santos»[13]. Las
primeras comunidades cristianas
vivieron intensamente esta forma de
petición que no conoce fronteras,
como se percibe ya desde las
primeras anáforas eucarísticas.
Procuraban adquirir los sentimientos
de Aquel que «quiere que todos los
hombres se salven y lleguen al



conocimiento de la verdad»[14]. En
la Plegaria eucarística, si ponemos
cariño de nuestra parte, Dios nos
agranda el corazón, lo hace a la
medida del de Cristo.

Con esa magnanimidad pedimos en
primer lugar por toda la Iglesia:
«para que le concedas la paz, la
protejas, la congregues en la unidad
y la gobiernes en el mundo
entero…». Y comenzamos por
unirnos al Papa, al obispo de nuestra
diócesis y, por supuesto, al Padre:
rezamos así «bien apiñados,
formando una familia muy
unida»[15].

Después, la intercesión se convierte
en petición por todos los fieles
presentes y en favor de aquellos por
los que se ofrece el sacrificio:
«Memento, Domine, famulorum
famularumque tuarum N. et N. et
omnium circumstantium... Acuérdate,
Señor de tus hijos N. y N., y de todos



los aquí reunidos cuya fe y entrega
bien conoces…». La Plegaria
eucarística primera pone ante el
Señor las necesidades de aquellos,
cristianos o no, por los que se reza
específicamente, aunque no sea
necesario decir sus nombres en voz
alta. El sacerdote, dicen las rúbricas,
junta las manos y ora unos instantes
por quienes tiene intención de
encomendar a Dios. San Josemaría
habitualmente podía detenerse un
poco más: «Hago un Memento muy
largo. Cada día hay unos coloridos
diversos, unas vibraciones distintas,
unas luces cuya intensidad va de
aquí para allá. Pero el común
denominador de mi ofrecimiento es
éste: la Iglesia, el Papa y el Opus Dei.
(...) Me acuerdo de todos, de todos:
no puedo hacer una excepción. No
voy a decir de éste no, porque es mi
enemigo; de ése tampoco, porque me
ha hecho mal; no de aquél, porque
me ha calumniado, me difama,
miente... ¡No! ¡Por todos!»[16].



Communicantes et memoriam
venerantes...

El Canon Romano nos recuerda
también que en la Santa Misa
estamos no solo con el Señor, sino
también con los hombres de
cualquier lugar y tiempo. Por eso se
habla no solo de la Trinidad y del
Verbo encarnado, de su muerte y de
su resurrección; se pronuncian
también los nombres de otras
personas importantes en la familia,
porque nos sabemos también en su
compañía.

«Communicantes et memoriam
venerantes... Reunidos en comunión
con toda la Iglesia veneramos la
memoria...» de la Santísima Virgen,
Madre de Jesucristo, nuestro Dios y
Señor, en primer lugar; después, san
José[17], seguido por los nombres de
doce apóstoles, entre los que se
incluye a san Pablo[18], y doce



mártires de los primeros cuatro
siglos de la era cristiana[19].

No se trata de una “enumeración
honorífica”, como las que a veces
presenciamos en los actos oficiales,
no sin cierto tedio y prisa por que
acaben. Se trata de nuestra familia,
«la gran familia de hijos de Dios que
es la Iglesia Católica»[20]. En la Santa
Misa estamos en comunión no solo
con nuestros hermanos «dispersos
por el mundo»[21], sino también con
nuestros hermanos glorificados en el
cielo, y con los que se purifican para
ver con ellos el rostro de Dios.
«Mientras nosotros celebramos el
sacrificio del Cordero, nos unimos a
la liturgia celestial, asociándonos con
la multitud inmensa que grita: La
salvación es de nuestro Dios, que está
sentado en el trono, y del Cordero (Ap
7, 10). La Eucaristía es
verdaderamente un resquicio del
cielo que se abre sobre la tierra (…) y



proyecta luz sobre nuestro
camino»[22].

Memento etiam, Domine...

Poco después de la consagración,
donde las demás plegarias
eucarísticas concentran sus
peticiones, el Canon Romano las
continúa: «Acuérdate también,
Señor, de tus hijos que nos han
precedido con el signo de la fe y
duermen ya el sueño de la paz». El
celebrante se recoge unos instantes y
ora por los difuntos; después
prosigue con unas palabras tiernas,
de gran calado: «A ellos, Señor, y a
cuantos descansan en Cristo,
concédeles el lugar del consuelo, de
la luz y de la paz».

El recuerdo de nuestros hermanos
difuntos pone ante nuestros ojos, una
vez más, la fraternidad: los demás. El
Espíritu Santo ensancha de nuevo
nuestros corazones, porque podemos
rezar aquí no solo por nuestros



difuntos más cercanos, sino también
por todos los hombres y mujeres que
Dios ha llamado a sí desde el día
anterior; algunos habrán muerto
quizá muy solos, y Dios ha salido a su
encuentro, a enjugar las lágrimas de
sus ojos[23]. «Cuando llega el
memento de difuntos, ¡qué alegría
rezar también por todos!
Naturalmente pido en primer lugar
por mis hijos, por mis padres y mis
hermanos; por los padres y
hermanos de mis hijos; por todos los
que se han acercado a mí o al Opus
Dei para hacernos el bien: con
agradecimiento entonces. Y por los
que han intentado difamar, mentir...
¡con mayor motivo!: los perdono de
todo corazón, Señor, para que Tú me
perdones. Y además ofrezco por ellos
los mismos sufragios que por mis
padres y por mis hijos (...). ¡Y se
queda uno tan contento!»[24]

De multitudine miserationum
tuarum sperantibus



El Canon se acerca a su conclusión, e
intercede aún por los presentes,
celebrante y fieles: «Nobis quoque
peccatoribus famulis tuis, de
multitudine miserationum tuarum
sperantibus... Y a nosotros,
pecadores, siervos tuyos, que
confiamos en tu infinita
misericordia, admítenos en la
asamblea de los santos apóstoles y
mártires...»[25]. Se nombra aquí a
san Juan Bautista, seguido de siete
mártires varones y siete mártires
mujeres: siete es un número que,
como el doce que encontrábamos
más arriba, tiene una fuerte
impronta bíblica: si el doce recuerda
la elección divina (de las tribus de
Israel, de los Apóstoles, etc.), el siete,
es símbolo de plenitud, totalidad.

Ponemos nuestra mirada en el cielo:
el Pueblo de Dios se acoge a sus
santos en los momentos más
trascendentales de su culto, y la
santa Misa es el lugar en el que la



Iglesia en el cielo y la Iglesia en la
tierra se saben más unidas.
Benedicto XVI nos alentaba a dar
gracias a Dios «porque nos ha
mostrado su rostro en Cristo, nos ha
dado a la Virgen, nos ha dado a los
santos, nos ha llamado a ser un solo
cuerpo, un solo espíritu con Él»[26].
Y como agradecer es apreciar, le
podemos decir, con santo Tomás de
Aquino, «Tú que todo lo sabes y
puedes, que nos alimentas en la
tierra, conduce a tus hermanos a la
mesa del cielo, a la alegría de tus
santos»[27].

Juan José Silvestre

[1] San Josemaría, palabras
pronunciadas en una reunión
familiar, 22-V-1970 (citado en J.
Echevarría, Para servir a la Iglesia,
Rialp, Madrid 2001, 189-190).



[2] San Juan Pablo II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17-IV-2003, n. 59.

[3] Sal 71 (72), 8.

[4] Sal 71 (72), 5.

[5] Jn 12, 32.

[6] Cuando no se indica otra cosa, las
citas que siguen son, pues, de la
Plegaria Eucarística I.

[7] Sal 118 (119), 30.

[8] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 89.

[9] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
1352.

[10] San Cirilo de Jerusalén, 
Catequesis mistagógica V, 6 (PG 33,
1114).

[11] Es Cristo que pasa, n. 169.

[12] Francisco, Homilía, 29-XI-2013.



[13] Catecismo de la Iglesia Católica,
n. 2635.

[14] 1 Tm 2, 4.

[15] Beato Álvaro del Portillo, Carta,
29-VI-1975 (en Cartas de familia II, n.
19 [AGP, Biblioteca P17]).

[16] San Josemaría, notas de
reuniones familiares del 1-IV-1972 y
del 10-V-1974 (citado en J.
Echevarría, Vivir la Santa Misa,
Madrid, Rialp 2010, 106).

[17] Su nombre se introdujo por
decisión de san Juan XXIII en 1962. El
Papa Francisco, por medio del
Decreto Paterna vices de 1-V-2013,
introdujo la mención de san José en
las Plegarias eucarísticas II, III y IV.

[18] San Matías es citado en el
segundo elenco, tras la consagración.

[19] Son cinco Papas, un obispo, un
diácono, seguidos de Crisógono –del



que no se sabe si era clérigo o laico–
y cuatro laicos.

[20] Javier Echevarría, Carta, 9-I-2002
(en Cartas de Familia V, n. 4 [AGP,
Biblioteca P17]).

[21] Misal Romano, Plegaria
Eucarística III.

[22] San Juan Pablo II, Enc. Ecclesia
de Eucharistia, n. 19.

[23] Cfr. Misal Romano, Plegaria
Eucarística III.

[24] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 10-V-1974 (citado
en J. Echevarría, Vivir la Santa Misa,
151).

[25] Si bien en su origen el “nosotros,
pecadores, siervos tuyos” podría
referirse únicamente al sacerdote
celebrante y a sus ministros, en la
actualidad parece evidente –a la vista
de las otras Plegarias eucarísticas–



que se pide para todos la unión con
la Iglesia celeste.

[26] Benedicto XVI, Discurso, 20-
II-2009.

[27] Santo Tomás de Aquino, Himno 
Lauda Sion.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/reunidos-en-
comunion-rezando-con-toda-la-iglesia/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/reunidos-en-comunion-rezando-con-toda-la-iglesia/
https://opusdei.org/es-sv/article/reunidos-en-comunion-rezando-con-toda-la-iglesia/
https://opusdei.org/es-sv/article/reunidos-en-comunion-rezando-con-toda-la-iglesia/

	Reunidos en comunión: rezando con toda la Iglesia

