
opusdei.org

Razón de nuestra
esperanza

El reto peculiar de la etapa
histórica que vivimos consiste –
en gran medida– en lograr
comunicar la novedad de Cristo
a quienes consideran que se
trata de una figura de algún
modo superada. Artículo del
profesor Lluís Clavell.

04/05/2008

A lo largo de su extraordinario
pontificado, Juan Pablo II convocó a
todos los cristianos a la tarea de
evangelizar aquellos países y



ambientes que, a causa de un largo
proceso de secularización, ya no
conocen a Cristo.

Muchos apenas han oído hablar de
Jesús y, a la vez, se sienten
insatisfechos ante las propuestas
terrenas más difundidas en la
opinión pública; otros han escuchado
o leído algo sobre su Persona, pero
en realidad la conocen
superficialmente o poseen una
imagen deformada.

El reto peculiar de la etapa histórica
que vivimos consiste –en gran
medida– en lograr comunicar la
novedad de Cristo a quienes
consideran que se trata de una figura
de algún modo superada.

Benedicto XVI ha querido asumir
plenamente esta misión: en sus
homilías, discursos, escritos, se
advierte cómo busca modos de
ponernos en contacto con el



verdadero Cristo y de suscitar la
amistad con Él.

Muchos, creyentes y no creyentes,
corresponden a este empeño, como
se aprecia en la creciente atención
que se presta a las palabras del Papa
y en el notable aumento de las
personas que acuden a la plaza de
San Pedro para oírle. También las
colas constantes para rezar ante la
tumba de Juan Pablo II son una
prueba de la reacción positiva de la
gente a la llamada de la nueva
evangelización, y de la indeleble
necesidad que el corazón humano
tiene de Dios.

FACILITAR EL ENCUENTRO CON
JESUCRISTO

En Pentecostés, el Espíritu de Verdad
se presentó en forma de lenguas de
fuego sobre María y los discípulos.
Los Apóstoles hablaron con palabras
que los millares de peregrinos



presentes en Jerusalén esos días
comprendieron en su propio idioma.

Hoy, como entonces, el Consolador
nos impulsa a emplear unas
argumentaciones y un lenguaje que
se ajusten a cada ambiente y a cada
persona. La situación cultural,
política y mediática plantea la
exigencia de encontrar razones
convincentes para los diferentes
contextos sociales, de elaborar ideas
que atraigan, y de ofrecer soluciones
positivas a las dificultades.

Se trata de dar motivaciones sólidas
y comprensibles, de modo sereno,
respetuoso y amable, como
recomienda la primera carta de San
Pedro: glorificad a Cristo en
vuestros corazones, siempre
dispuestos a dar respuesta a todo
el que os pida razón de vuestra
esperanza; pero con mansedumbre
y respeto[1].



Ahora, como en los primeros pasos
de la Iglesia, sólo un mejor
conocimiento del rostro amable de
Jesucristo y una amistad más
profunda con Él nos permitirán
sorprender a nuestros
contemporáneos con una noticia
esperanzadora y alegre: la que
supone descubrir al Señor como el
único capaz de llenar con creces los
dolorosos vacíos de sentido en los
que tantas veces se angustian.

Benedicto XVI insiste en la necesidad
de fortalecer la razón, y en la
importancia que ha tenido, ya en sus
orígenes, el encuentro del
cristianismo con la tradición
filosófica helénica. Su primera
encíclica, Deus caritas est, es un
ejemplo de su voluntad de
reconciliar razón y fe en el núcleo
mismo del cristianismo, el amor
divino: «la naturaleza específica de la
fe es la relación con el Dios vivo, un
encuentro que nos abre nuevos



horizontes mucho más allá del
ámbito propio de la razón.

Pero, al mismo tiempo, es una fuerza
purificadora para la razón misma. Al
partir de la perspectiva de Dios, la
libera de su ceguera y la ayuda así a
ser mejor ella misma. La fe permite a
la razón desempeñar del mejor modo
su cometido y ver más claramente lo
que le es propio»[2].

La fe se presenta como amiga de la
razón, como una iluminación
trascendente, como una luz más
potente que se infunde en nuestra
inteligencia humana; pero Benedicto
XVI reivindica también el papel que
la razón puede desempeñar como
instancia crítica de la religión
misma.

La razón, abierta a la trascendencia,
a la búsqueda de la verdad,
proporciona –desde la perspectiva
cristiana– una base para el diálogo
con otras creencias; más aún, es un



recurso fundamental para que la
religión no degenere en superstición.
De este modo, se puede decir que la
razón pertenece al núcleo de la tarea
del teólogo, y también a la existencia
teologal cristiana, en la medida en
que –como recordaba el Papa,
citando a Manuel II Paleólogo– «no
actuar según la razón es contrario a
la naturaleza de Dios»[3].

A la luz de la Revelación cristiana,
que enseña cómo en el principio era
el Logos [4], la razón amplía su uso:
no se cierra en las realidades
sensibles, sino que su apertura a la
verdad alcanza de algún modo los
interrogantes fundamentales del
hombre, y es capaz de purificar la
forma en la que se vive la fe [5]. La fe
y la razón «son como las dos alas con
las cuales el espíritu humano se
eleva hacia la contemplación de la
verdad»[6].



AMPLIAR EL HORIZONTE DE LA
RAZÓN, UNA TAREA
UNIVERSITARIA

Al abordar las relaciones entre la
razón y la fe, el cristiano debe contar
con la diversidad de las ciencias.
Actualmente, la especialización es
una característica patente en la
organización de las ciencias; gracias
a ella, además, el progreso científico
ha recibido en el último siglo un
notable empuje.

En bastantes ocasiones, sin embargo,
es probable que el científico sea
llevado por su mismo trabajo a
plantearse cuestiones que nunca
podrá resolver con su propio método
de conocimiento; esta carencia
muestra la necesidad de estimular la
colaboración entre los expertos de
las distintas ramas del saber, para
aunar enfoques y llegar así a una
síntesis novedosa.



La búsqueda de una nueva armonía
entre fe y razón es una tarea
especialmente propia de la
Universidad. Ésta se debería
convertir en «un gran laboratorio en
el que, según las diversas disciplinas,
se elaboran itinerarios siempre
nuevos de investigación en una
confrontación estimulante entre fe y
razón (...). ¿No es una aventura que
entusiasma? Sí, lo es porque,
moviéndose dentro de este horizonte
de sentido, se descubre la unidad
intrínseca que existe entre las
diversas ramas del saber: la teología,
la filosofía, la medicina, la economía,
cada disciplina, incluidas las
tecnologías más especializadas,
porque todo está unido» [7].

En la Universidad, se condensa la
universalidad de los conocimientos
humanos y se manifiesta la
dependencia entre el crecimiento de
la persona humana y el plan creador
divino: la investigación –como



cualquier otro trabajo honesto–
enriquece nuestro habitar el mundo,
al tiempo que propone a cada
generación un compromiso con el
futuro.

Para realizar esta gran aventura de
síntesis cultural, Benedicto XVI
sugiere un camino: «la razón
científica moderna ha de aceptar
simplemente la estructura racional
de la materia y la correspondencia
entre nuestro espíritu y las
estructuras racionales que actúan en
la naturaleza como un dato de hecho,
en el cual se basa su método.

Ahora bien, la pregunta sobre el
porqué existe este dato de hecho, la
deben plantear las ciencias naturales
a otros ámbitos más amplios y altos
del pensamiento, como son la
filosofía y la teología» [8]. Los que
cultivan las ciencias particulares han
de abrirse, por lo tanto, a un ámbito
superior capaz de iluminar una



multiplicidad de resultados, en
donde sea posible percibir una
comprensión que dé unidad a esos
conocimientos: el mundo alcanza su
significado en la capacidad
unificadora de la inteligencia, pero
ésta ha de desplegarse a un más allá
trascendente, que confiera su sentido
último a la existencia.

Por otra parte, la apertura universal
de la razón afecta también a los
teólogos y a los filósofos, que no
pueden aislarse y prescindir de las
otras ciencias. La filosofía –de modo
particular la metafísica– utiliza
conocimientos de las demás
disciplinas y examina sus
presupuestos, tratando de aclararlos
y justificarlos. Es un saber adecuado
a las cuestiones de principios, pero
de ningún modo hace superfluas las
demás ciencias [9].

Además, la apertura de la razón
reclama que filosofía y teología



reflexionen sobre otras dimensiones
de la existencia humana, como son
las grandes experiencias religiosas.
«En el diálogo de las culturas
invitamos a nuestros interlocutores a
este gran logos, a esta amplitud de la
razón. Redescubrirla constantemente
por nosotros mismos es la gran tarea
de la universidad» [10].

UNA SÍNTESIS PERSONAL, FRUTO
DE LA UNIDAD DE VIDA

Las relaciones entre fe y razón no se
manifiestan sólo en el ámbito
universitario: podemos considerar
las enseñanzas de Juan Pablo II y
Benedicto XVI como llamamientos de
la Providencia a expresar mejor la
armonía entre la fe y la razón.

Responder a esta llamada obliga a
cuidar la propia formación y a
considerar cómo la fe ilumina la
inteligencia en nuestro existir diario;
supone poner medios para que
nuestra razón sea católica.



En palabras de San Josemaría, una
mente auténticamente cristiana
debería poseer amplitud de
horizontes, y una profundización
enérgica, en lo permanentemente
vivo de la ortodoxia católica; –
afán recto y sano –nunca
frivolidad– de renovar las
doctrinas típicas del pensamiento
tradicional, en la filosofía y en la
interpretación de la historia...; –
una cuidadosa atención a las
orientaciones de la ciencia y del
pensamiento contemporáneos; –y
una actitud positiva y abierta,
ante la transformación actual de
las estructuras sociales y de las
formas de vida[11].

Como no todas las personas tenemos
las mismas oportunidades, ni
capacidades, ni intereses para
profundizar en la formación cultural,
las anteriores palabras se
concretarán en cada caso de modo
diverso; pero en todos han de



suponer un acicate para considerar
los medios que ponemos en la tarea
de comprender mejor los problemas
de nuestro tiempo y ser más incisivos
en las propuestas que aportamos.

La familiaridad con la dimensión
racional de la fe es una parte
fundamental de la formación
teológica de todo cristiano, y
ciertamente un factor importante del
don de lenguas que San Josemaría
pedía para el apóstol moderno [12].

Las lecturas de calidad ayudan en
muchos aspectos: añaden
razonamientos, informaciones,
cuidado del lenguaje, educación de
los sentimientos y afectos... La
lectura puede ser un medio muy
apropiado para ampliar los propios
horizontes formativos. Sin duda, la
lectura sosegada estimula la
formulación de nuevos proyectos y
permite enjuiciar mejor las
informaciones –en ocasiones,



fragmentarias– que se reciben desde
los medios de comunicación; pero,
con relativa frecuencia, algunos
estilos de vida dificultan que el lector
se acerque a obras literarias o de
pensamiento que le podrían
enriquecer: la intensidad del trabajo
induce a muchas personas a buscar
un descanso pasivo, como el que
proporcionan la televisión o las
novelas de pura evasión.

Pensando en las nuevas
generaciones, es útil recordar que la
cultura personal y colectiva depende
mucho del ambiente en el que uno se
ha formado. Por eso, para rehabilitar
la razón y ejercitarla en armonía con
la fe, es decisivo que la educación
que se recibe en la familia o en el
colegio ayude a apreciar, ya desde la
infancia, la belleza del bien, de los
comportamientos virtuosos y de las
obras íntegramente acabadas. De los
padres, profesores, tutores y amigos
depende que los jóvenes se aficionen



pronto a la lectura y ejerciten cada
vez más esa participación en el Logos
divino que es la inteligencia.

Otro ingrediente de la mentalidad
universal es la actitud positiva y
abierta frente a las corrientes de
pensamiento. Para poder desvelar a
los hombres que Cristo es la
respuesta a sus inquietudes, es
necesario mostrar que nos hacemos
cargo de los problemas y de las
soluciones que nos propone el
interlocutor, por equivocadas que
nos puedan parecer.

Un ánimo auténticamente católico y
universal sabe analizar y exponer la
posición del otro, incluso cuando sea
contraria a la personal, con respeto,
sin ridiculizarla, tomándola en serio,
con todo el atractivo que pueda
tener.

Examinar con calma los argumentos
contrarios ayuda a hacerse
preguntas, estimula a madurar las



propias ideas, a pensar seriamente:
es un modo de razonar utilizado
frecuentemente por el Papa
Benedicto XVI. Omitir este primer
paso puede llevar a los oyentes a
aceptar algo sin interiorizarlo, o a
que consideren –quizá con razón–
que la respuesta no responde al
problema planteado: el argumento
de autoridad tiene una vigencia
limitada y, de hecho, en la mayor
parte de los temas no es suficiente;
por el contrario, penetrar en las
razones del otro permite poner de
relieve los límites de esas ideas, por
muy generalizadas que estén, en el
momento oportuno y con objeciones
motivadas.

Sin un verdadero interés
desinteresado –es decir, amoroso–
por el otro, no llegaremos nunca a
comprenderlo a fondo, como es: sólo
el amor entiende de lo concreto.



LA ARMONÍA ENTRE RAZÓN Y FE
EN LA VIDA PÚBLICA

El uso de la razón en su función
argumentativa y retórica ayuda a
perder el miedo a hablar de Dios en
el mundo profesional y público, a no
limitar la labor apostólica al
ambiente privado, familiar y
amistoso.

La cultura actual exige que los
cristianos participen en los debates
públicos sobre temas de interés
general, y que lo hagan manifestando
su unidad de vida. De este modo se
potenciará un debate auténticamente
sereno y razonado, con un lenguaje
cuidado que contribuirá a la
convivencia pacífica.

Hoy, en algunos lugares, se pretende
poner como base del diálogo político
un cierto relativismo, que ignora
cualquier concepción trascendente
del hombre. Frecuentemente, se
presenta relacionado con la



tolerancia, como queriendo afirmar
que creer en Dios incapacita para
comprender los problemas y
necesidades de quienes no tienen fe;
o incluso que el creyente, a la hora
de dialogar, pretende imponer –
aunque no sea consciente de ello–
unas convicciones que son
puramente subjetivas.

Sin embargo, el relativismo no es una
condición para el progreso, ni el
resultado de un mayor respeto a la
libertad; basta considerar la historia
para ver la aportación decisiva del
cristianismo en el descubrimiento de
la dignidad humana, de la confianza
en la razón y en los valores de la
libre convivencia.

La fe no ha perdido ninguna de sus
virtualidades: por eso, frente a las
dificultades de un ambiente que
relega lo religioso a lo privado, el
cristiano no puede dejarse llevar por
el desánimo o por la tentación de



ocultar sus creencias. Esto sería una
manifestación de tibieza, de
comodidad y, en definitiva, de no
haber captado la profunda relación
entre razón y fe.

El diálogo político requiere aunar
esfuerzos para construir el bien
común; solicita de cada persona su
iniciativa, sus propuestas, sus
soluciones a los problemas sociales.
En este sentido, la doctrina social de
la Iglesia propone «un humanismo a
la altura del designio de amor de
Dios sobre la historia; un humanismo
integral y solidario, que pueda
animar un nuevo orden social,
fundado sobre la dignidad y libertad
de la persona» [13]. Quien no hiciera
oír su voz ante el relativismo
imperante no sólo renunciaría a esa
concepción cristiana del hombre,
sino que abdicaría de su propia
intimidad, de tal modo que privaría a
los demás de su personal aportación
al bien común.



Ciertamente, la Iglesia no pretende
imponer su fe a quienes no la tienen;
pero la verdad de su concepción del
hombre pueden reconocerla, al
menos en parte, los no creyentes.
Una de sus contribuciones a la vida
civil y política consiste en ofrecer
argumentos racionales: «no hay que
olvidar que, cuando las Iglesias o las
comunidades eclesiales intervienen
en el debate público, expresando
reservas o recordando ciertos
principios, eso no constituye una
forma de intolerancia o una
interferencia, puesto que esas
intervenciones sólo están destinadas
a iluminar las conciencias,
permitiéndoles actuar libre y
responsablemente de acuerdo con las
verdaderas exigencias de justicia» 
[14].

En la mayoría de las ocasiones no
serán las instituciones oficiales de la
Iglesia las que intervengan en la
discusión pública, sino que



corresponderá a los fieles laicos
tomar las decisiones concretas de
orden teórico o practico –por
ejemplo, en relación a las diversas
opiniones filosóficas, de ciencia
económica o de política, a las
corrientes artísticas y culturales,
a los problemas de su vida
profesional o social, etc.– que cada
uno juzgue en conciencia más
convenientes y más de acuerdo
con sus personales convicciones y
aptitudes humanas[15].

Cada uno debe considerar
responsablemente, en la presencia de
Dios, cómo puede colaborar en la
implantación de un orden social que
sea más justo, que exprese mejor la
dignidad humana.

Aunque los políticos poseen un
compromiso más directo con la
edificación del bien común, no es
una tarea reservada sólo a ellos.
Todos los cristianos están llamados a



cooperar con el desarrollo social en
sus propias circunstancias: dando
ejemplo de justicia en las relaciones
profesionales; colaborando en
iniciativas culturales o de
solidaridad, o en los medios de
comunicación; tal vez quepa
intervenir en asociaciones
profesionales, o participar en una
conferencia...

Las posibilidades son múltiples, y a
cada uno corresponde reconocer
cuándo se le presentan. Pero, en
definitiva, también en el terreno de
la opinión, aunque no haya reglas
universales, convendrá mostrar en
muchos casos –de un modo
adecuado, pensando en el público al
que nos dirigimos– que sin Jesucristo
falta la perspectiva para comprender
el verdadero calado de muchas
situaciones; que toda cuestión puede
encontrar respuesta desde una
perspectiva cristiana, aunque a veces
no sea fácil formularla.



En esta nueva evangelización, el
cristiano hace fecundo el don que
Dios le ha dado con el Bautismo. Se
sabe participe de la misión real,
profética y sacerdotal de Cristo, y
confía en Él para que ponga el
incremento a su labor.

El creyente, enviado a la viña por
Quien mejor la conoce, escucha con
nueva fuerza las palabras de Juan
Pablo II: «¡No tengáis miedo! ¡Abrid,
abrid de par en par las puertas a
Cristo! Abrid a su potestad salvadora
los confines de los Estados, los
sistemas tanto económicos como
políticos, los dilatados campos de la
cultura, de la civilización, del
desarrollo. ¡No tengáis miedo! Cristo
sabe lo que hay dentro del hombre.
¡Solo Él lo sabe!» [16].

Autor: Lluís Clavell

----------------------------

[1] 1 Pe 3, 15-16.



[2] Benedicto XVI, Litt. enc. Deus
caritas est, n. 28.

[3] Cfr. Benedicto XVI, Discurso en la
Universidad de Ratisbona, 12-IX-2006

[4] Cfr. Jn 1, 1

[5] Cfr. Benedicto XVI, Discurso en la
Universidad de Ratisbona, 12-
IX-2006.

[6] Juan Pablo II, Litt. enc. Fides et
Ratio, preámbulo.

[7] Benedicto XVI, Discurso en la
Universidad Católica del Sacro Cuore,
Roma, 25-XI-2005.

[8] Benedicto XVI, Discurso en la
Universidad de Ratisbona, 12-
IX-2006.

[9] Cfr. Santo Tomás de Aquino, 
Super Boetium De Trinitate , III, q. 5,
a. 1 ad 6.



[10] Benedicto XVI, Discurso en la
Universidad de Ratisbona, 12-
IX-2006.

[11] San Josemaría, Surco, n. 428.

[12] Cfr. Ibid., nn.430, 899.

[13] Compendio de Doctrina Social de
la Iglesia, n. 19.

[14] Benedicto XVI, Discurso, 30-
III-2006.

[15] San Josemaría, Conversaciones,
n. 12.

[16] Juan Pablo II, Homilía al inicio
del ministerio de Supremo Pastor de
la Iglesia, 22-X-1978. Citado en
Exhort. apost. Christifideles laici, n.
34.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es-sv/article/razon-de-nuestra-esperanza/


opusdei.org/es-sv/article/razon-de-
nuestra-esperanza/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/razon-de-nuestra-esperanza/
https://opusdei.org/es-sv/article/razon-de-nuestra-esperanza/

	Razón de nuestra esperanza

