
opusdei.org

Viaje apostólico del
Papa Francisco a
Tailandia y Japón

Textos de las intervenciones del
Papa Francisco en Tailandia y
Japón (19-26 de noviembre de
2019). El objetivo del viaje es
triple: por un lado, mostrar
cercanía a las minorías
cristianas de la zona; por otro,
fomentar el diálogo entre
religiones; y por último, hablar
de paz mundial.

26/11/2019



Descarga, en ePub, el libro
electrónico Viaje apostólico del
Papa Francisco a Tailandia y
Japón

Miércoles, 20 de noviembre de 2019

Roma-Bangkok

Llegada al Military Air Terminal 2 de
Bangkok

Recibimiento oficial en el Military
Air Terminal 2 de Bangkok

Jueves, 21 de noviembre de 2019

Bangkok

Ceremonia de bienvenida en el patio
de la Casa de Gobierno

Encuentro con el Primer Ministro en
la “Inner Ivory Room” de la Casa de
Gobierno

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Viaje%20apostoe%CC%8Clico%20a%20Tailandia%20y%20Japoe%CC%8Cn20191212-152911.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Viaje%20apostoe%CC%8Clico%20a%20Tailandia%20y%20Japoe%CC%8Cn20191212-152911.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Viaje%20apostoe%CC%8Clico%20a%20Tailandia%20y%20Japoe%CC%8Cn20191212-152911.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Viaje%20apostoe%CC%8Clico%20a%20Tailandia%20y%20Japoe%CC%8Cn20191212-152911.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Viaje%20apostoe%CC%8Clico%20a%20Tailandia%20y%20Japoe%CC%8Cn20191212-152911.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Viaje%20apostoe%CC%8Clico%20a%20Tailandia%20y%20Japoe%CC%8Cn20191212-152911.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Viaje%20apostoe%CC%8Clico%20a%20Tailandia%20y%20Japoe%CC%8Cn20191212-152911.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Viaje%20apostoe%CC%8Clico%20a%20Tailandia%20y%20Japoe%CC%8Cn20191212-152911.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Viaje%20apostoe%CC%8Clico%20a%20Tailandia%20y%20Japoe%CC%8Cn20191212-152911.epub


• Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo Diplomático
en la Sala “Inner Santi Maitri” de la
Casa de Gobierno

• Visita al Patriarca Supremo Budista
en el templo Wat Ratchabophit Sathit
Maha Simaram

• Encuentro con el personal médico
del St. Louis Hospital

Visita privada a los enfermos y
personas discapacitadas en el St.
Louis Hospital

Almuerzo en la Nunciatura
Apostólica

Visita privada a Su Majestad el Rey
Maha Vajiralongkorn “Rama X” en el
Amphorn Royal Palace

• Santa Misa en el Estadio nacional

Viernes, 22 de noviembre de 2019



• Encuentro con los sacerdotes,
religiosos/as, seminaristas y
catequistas en la parroquia de San
Pedro

• Encuentro con los obispos de
Tailandia y de la FABC en el Santuario
del Beato Nicolás Bunkerd
Kritbanrung

Encuentro privado con los miembros
de la Compañía de Jesús en una sala
adyacente al Santuario

Almuerzo en la Nunciatura
Apostólica

• Encuentro con los líderes cristianos
y de otras religiones en la
Chulalongkorn University

• Santa Misa con los jóvenes en la
Catedral de la Asunción

Sábado, 23 de noviembre de 2019

Bangkok-Tokio



Ceremonia de despedida en el
Military Air Terminal 2 de Bangkok

Salida en avión hacia Tokio

Llegada al aeropuerto de Tokio-
Haneda

Ceremonia de bienvenida en el
aeropuerto de Tokyo-Haneda

• Encuentro con los obispos en la
Nunciatura Apostólica

Domingo, 24 de noviembre de 2019

Tokio-Nagasaki-Hiroshima-Tokio

Salida en avión hacia Nagasaki

Llegada al aeropuerto de Nagasaki

• Mensaje sobre las armas nucleares
en el Parque del epicentro de la bomba
atómica



• Homenaje a los santos mártires en el
Monumento de los Mártires -
Nishizaka Hill

Ángelus

Almuerzo en el arzobispado

• Santa Misa en el Estadio de Béisbol

Salida en avión hacia Hiroshima

Llegada al aeropuerto de Hiroshima

• Encuentro por la paz en el Memorial
de la Paz

Salida en avión hacia Tokio

Llegada al aeropuerto de Tokio-
Haneda

Lunes, 25 de noviembre de 2019

Tokio

• Encuentro con las víctimas de la
triple catástrofe en “Bellesalle
Hanzomon”



Visita privada al Emperador
Naruhito en el Palacio Imperial

• Encuentro con los jóvenes en la
Catedral de Santa María

Almuerzo con el séquito papal en la
Nunciatura Apostólica

• Santa Misa en el Tokyo Dome

Encuentro con el Primo Ministro en
Kantei

• Encuentro con las autoridades y el
Cuerpo Diplomático en Kantei

Martes, 26 de noviembre de 2019

Tokio-Roma

Santa Misa privada con los miembros
de la Compañía de Jesús en la capilla
del Kulturzentrum de la Universidad
de Sofía



Desayuno y encuentro privado con el
Colegio Máximo en la Universidad de
Sofía

Visita a los sacerdotes ancianos y
enfermos en la Universidad de Sofía

• Visita a la Universidad de Sofía de
Tokio

Ceremonia de despedida en el
aeropuerto de Tokyo-Haneda

Salida en avión hacia Roma/
Fiumicino

Llegada al aeropuerto de Roma/
Fiumicino

Huso horario

Roma: +1h UTC

Bangkok: +7h UTC

Tokio +9h UTC

Nagasaki +9h UTC



Hiroshima +9h UTC

Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomático en la Sala “Inner Santi
Maitri” de la Casa de Gobierno

Señor Primer Ministro, Miembros del
Gobierno y del Cuerpo Diplomático,
Distinguidos líderes políticos, civiles y
religiosos, Señoras y señores:

Agradezco la oportunidad de estar
entre ustedes y poder visitar esta
tierra rica de tantas maravillas
naturales, y espléndidamente
custodia de tradiciones espirituales y
culturales ancestrales, como la de la
hospitalidad, que hoy vivo en
primera persona y de la cual quisiera
hacerme cargo para propagar y
acrecentar lazos de mayor amistad
entre los pueblos.



Muchas gracias, señor Primer
Ministro, por su acogida y por las
palabras de bienvenida y por su
gesto de humildad responsable.
Gracias porque esta tarde tendré la
oportunidad de realizar una visita de
cortesía a Su Majestad el Rey Rama X
y a la familia real. Reitero mi
agradecimiento a Su Majestad por su
amable invitación a visitar Tailandia
y renuevo mis mejores deseos por su
reinado, acompañándolos con un
sincero homenaje a la memoria de su
difunto padre.

Me complace poder saludarlos y
encontrarme con ustedes, líderes del
gobierno, religiosos y de la sociedad
civil en los que saludo especialmente
a todo el pueblo tailandés. Mis
respetos también al Cuerpo
Diplomático. En esta ocasión, no
puedo dejar de manifestar mis
mejores augurios después de las
recientes elecciones, que han



significado un retorno al normal
proceso democrático.

Gracias a todos los que han trabajado
para la realización de esta visita.

Sabemos que hoy los problemas que
nuestro mundo enfrenta son, de
hecho, problemas globales; abarcan a
toda la familia humana y exigen
desarrollar un firme compromiso
con la justicia internacional y la
solidaridad entre los pueblos. Creo
relevante subrayar que, en estos días,
Tailandia terminará la presidencia
de la ASEAN, signo de su
compromiso histórico con los
problemas más amplios que
enfrentan los pueblos de toda la
región del sudeste asiático y también
de su continuo interés en favorecer
la cooperación política, económica y
cultural en la región.

Como nación multicultural y
caracterizada por la diversidad,
Tailandia reconoce, desde hace



tiempo, la importancia de construir
la armonía y la coexistencia pacífica
entre sus numerosos grupos étnicos,
mostrando respeto y aprecio por las
diferentes culturas, grupos religiosos,
pensamientos e ideas. La época
actual está marcada por la
globalización, considerada con
demasiada frecuencia en términos
estrictamente económicos-
financieros y proclive a cancelar las
notas esenciales que configuran y
gestan la belleza y el alma de
nuestros pueblos; en cambio, la
experiencia concreta de una unidad
que respete y albergue las
diferencias sirve de inspiración y
estímulo a todos aquellos que se
preocupan por el tipo de mundo que
deseamos legar a las generaciones
futuras.

Celebro la iniciativa de crear una
“Comisión Ético-Social”, en la que
invitaron a participar a las religiones
tradicionales del país, a fin de recibir



sus aportes y mantener viva la
memoria espiritual de vuestro
pueblo. En este sentido, tendré la
oportunidad de encontrarme con el
Supremo Patriarca Budista, como
signo de la importancia y la urgencia
de promover la amistad y el diálogo
interreligioso, y como servicio
además a la armonía social en la
construcción de sociedades justas,
sensibles e incluyentes. Quiero
comprometer personalmente todos
los esfuerzos de la pequeña pero viva
comunidad católica, para mantener y
promover esas características tan
especiales de los Thai, presentes en
vuestro himno nacional: pacíficos y
cariñosos, pero no cobardes; y con el
propósito firme de enfrentar todo
aquello que ignore el grito de tantos
hermanos y hermanas nuestros que
anhelan ser liberados del yugo de la
pobreza, la violencia y la injusticia.
Esta tierra tiene como nombre
“libertad”. Sabemos que esta sólo es
posible si somos capaces de sentirnos



corresponsables unos de otros y
superar cualquier forma de
desigualdad. Es necesario entonces
trabajar para que las personas y las
comunidades puedan tener acceso a
la educación, a un trabajo digno, a la
asistencia sanitaria, y de este modo
alcanzar los mínimos indispensables
de sustentabilidad que posibiliten un
desarrollo humano integral.

A este respecto, quiero detenerme
brevemente en los movimientos de
migración, que son uno de los signos
característicos de nuestro tiempo. No
tanto por la movilidad en sí, sino por
las condiciones en que esta se
desarrolla, lo que representa uno de
los principales problemas morales
que enfrenta nuestra generación. La
crisis migratoria mundial no puede
ser ignorada. La propia Tailandia,
conocida por la acogida que ha
brindado a los migrantes y
refugiados, ha enfrentado esta crisis
debido a la trágica fuga de refugiados



de países vecinos. Hago votos, una
vez más, para que la comunidad
internacional actúe con
responsabilidad y previsión, pueda
resolver los problemas que llevan a
este éxodo trágico, y promueva una
migración segura, ordenada y
regulada. Ojalá que cada nación
elabore mecanismos efectivos a fin
de proteger la dignidad y los
derechos de los migrantes y
refugiados que enfrentan peligros,
incertidumbres y explotación en la
búsqueda de libertad y una vida
digna para sus familias. No se trata
sólo de migrantes, se trata también
del rostro que queremos plasmar en
nuestras sociedades.

Y, en este sentido, pienso en todas
aquellas mujeres y niños de nuestro
tiempo que son particularmente
vulnerados, violentados y expuestos
a toda forma de explotación,
esclavitud, violencia y abuso.
Manifiesto mi reconocimiento al



gobierno tailandés por sus esfuerzos
para extirpar este flagelo, así como a
todas aquellas personas y
organizaciones que trabajan
incansablemente para erradicar este
mal y ofrecer un camino de dignidad.
Este año, en el que se celebra el
trigésimo aniversario de la
Convención sobre los Derechos del
Niño, se nos invita a reflexionar y a
trabajar con decisión, constancia y
celeridad en la necesidad de proteger
el bienestar de nuestros niños, su
desarrollo social e intelectual, el
acceso a la educación, así como su
crecimiento físico, psicológico y
espiritual (cf. Discurso al Cuerpo
Diplomático, 7 enero 2019). El futuro
de nuestros pueblos está unido, en
gran medida, al modo como le
garanticemos a nuestros niños un
futuro en dignidad.

Señoras y señores: Hoy más que
nunca nuestras sociedades necesitan
“artesanos de la hospitalidad”,

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/january/documents/papa-francesco_20190107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/january/documents/papa-francesco_20190107_corpo-diplomatico.html


hombres y mujeres comprometidos
con el desarrollo integral de todos los
pueblos dentro de una familia
humana que se comprometa a vivir
en la justicia, la solidaridad y la
armonía fraterna. Ustedes, cada uno
desde su lugar, dedican sus vidas a
ayudar para que el servicio al bien
común pueda alcanzar todos los
rincones de esta nación; esta es una
de las tareas más excelsas de una
persona. Con estos sentimientos y
deseando que puedan llevar adelante
la misión encomendada invoco la
abundancia de las bendiciones
divinas sobre esta nación, sobre sus
líderes y sus habitantes. Y pido al
Señor que guíe a cada uno de ustedes
y a sus familias por los caminos de la
sabiduría, la justicia y de la paz.
Muchas gracias.



Visita al Patriarca Supremo
Budista en el templo Wat
Ratchabophit Sathit Maha
Simaram

Su Santidad:

Le agradezco sus amables palabras
de bienvenida. Al comienzo de mi
visita a esta nación, me alegra visitar
este Templo Real, símbolo de los
valores y las enseñanzas que
caracterizan a este amado pueblo. En
las fuentes del budismo la mayoría
de los tailandeses han nutrido y
permeado su manera de reverenciar
la vida y a sus ancianos, de llevar
adelante un estilo de vida sobrio
basado en la contemplación, el
desapego, el trabajo duro y la
disciplina (cf. S. Juan Pablo II,
Exhort. ap. postsin. Ecclesia in Asia,
6); características que nutren ese
distintivo tan especial vuestro: ser
considerados como el pueblo de la
sonrisa.

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_06111999_ecclesia-in-asia.html


Nuestro encuentro se inscribe dentro
de ese camino de valoración y
reconocimiento mutuo comenzado
por nuestros predecesores. Sobre sus
huellas quisiera inscribir esta visita,
para acrecentar no sólo el respeto
sino la amistad entre nuestras
comunidades. Han pasado casi
cincuenta años desde que el
decimoséptimo Patriarca Supremo,
Somdej Phra Wanarat (Pun
Punnasiri), junto con un grupo de
importantes monjes budistas, visitó
al Papa Pablo VI en el Vaticano, lo
cual representó un hito muy
importante en el desarrollo del
diálogo entre nuestras dos
tradiciones religiosas; diálogo
cultivado que permitió realizar,
posteriormente, al Papa Juan Pablo II
una visita en este Templo al Patriarca
Supremo, Su Santidad Somdej Phra
Ariyavongsagatanana (Vasana
Vasano). Personalmente tuve el
honor de recibir recientemente a una
delegación de monjes del templo de

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/en/speeches/1972/june/documents/hf_p-vi_spe_19720605_monaci-buddisti.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/en/speeches/1972/june/documents/hf_p-vi_spe_19720605_monaci-buddisti.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/travels/1984/travels/documents/trav_oriente.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/travels/1984/travels/documents/trav_oriente.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/may/documents/papa-francesco_20180516_delegazione-buddista.html


Wat Pho, con su obsequio de una
traducción de un antiguo manuscrito
budista escrito en lengua pali,
conservado ahora en la Biblioteca
Vaticana. Pequeños pasos que
ayudan a testimoniar no sólo en
nuestras comunidades sino en
nuestro mundo, tan impulsado a
generar y propagar divisiones y
exclusiones, que la cultura del
encuentro es posible. Cuando
tenemos la oportunidad de
reconocernos y valorarnos, incluso
desde nuestras diferencias (cf.
Exhort. ap. Evangelii gaudium, 250),
ofrecemos al mundo una palabra de
esperanza capaz de animar y
sostener a los que resultan siempre
más perjudicados por la división.
Posibilidades como estas nos
recuerdan lo importante que es el
que las religiones se manifiesten
cada vez más como faros de
esperanza, en cuanto promotoras y
garantes de fraternidad.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/may/documents/papa-francesco_20180516_delegazione-buddista.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_di%C3%A1logo_interreligioso


En este sentido, doy las gracias a este
pueblo porque, desde la llegada del
cristianismo a Tailandia, hace unos
cuatro siglos y medio, los católicos,
aun siendo un grupo minoritario,
han disfrutado de la libertad en la
práctica religiosa y durante muchos
años han vivido en armonía con sus
hermanos y hermanas budistas.

En este camino de la mutua
confianza y fraternidad, deseo
reiterar mi personal compromiso y el
de toda la Iglesia por el
fortalecimiento del diálogo abierto y
respetuoso al servicio de la paz y del
bienestar de este pueblo. Gracias a
los intercambios académicos, que
permiten una mayor comprensión
mutua, como asimismo al ejercicio
de la contemplación, la misericordia
y el discernimiento —tan comunes a
nuestras tradiciones—, podremos
crecer en el ejercicio de buena
“vecindad”. Podremos impulsar
entre los fieles de nuestras religiones



el desarrollo de nuevas
imaginaciones de la caridad, que
sean capaces de generar y aumentar
iniciativas concretas en el camino de
la fraternidad, especialmente con los
más pobres, y en referencia a
nuestra tan maltratada casa común.
De esta manera contribuiremos a la
construcción de una cultura de
compasión, fraternidad y encuentro
tanto aquí como en otras partes del
mundo (cf. ibíd.). Estoy seguro que
este camino seguirá dando frutos y
en abundancia.

Una vez más, agradezco a Su
Santidad este encuentro. Pido que
sea colmado de todas las bendiciones
divinas para su salud y bienestar
personal, y por su alta
responsabilidad de guiar a los
creyentes budistas en los caminos de
la paz y la concordia.

¡Gracias!

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_di%C3%A1logo_interreligioso


Encuentro con el personal médico
del St. Louis Hospital

Queridos amigos:

Me alegra tener esta oportunidad de
encontrarme con ustedes, personal
médico, sanitario y auxiliar del St.
Louis Hospital, y de otros hospitales
católicos y centros de caridad.
Agradezco al señor Director sus
amables palabras de presentación.
Para mí es una bendición presenciar,
de primera mano, este valioso
servicio que la Iglesia ofrece al
pueblo de Tailandia, especialmente a
los más necesitados. Saludo con
afecto a las Hermanas de San Pablo
de Chartres, así como a las demás
religiosas aquí presentes, y les
agradezco la dedicación silenciosa y
alegre a este apostolado. Ustedes nos
permiten contemplar el rostro
materno del Señor que se inclina



para ungir y levantar a sus hijos:
gracias.

Me alegro de escuchar las palabras
del Director sobre el principio que
anima este Hospital: Ubi caritas, Deus
ibi est; donde hay caridad, allí está
Dios. Porque precisamente en el
ejercicio de la caridad es donde los
cristianos somos llamados no sólo a
transparentar nuestro ser discípulos
misioneros, sino también a
confrontar nuestro seguimiento y el
de nuestras Instituciones: «Les
aseguro que cada vez que lo hicieron
con el más pequeño de mis
hermanos, lo hicieron conmigo» (Mt
25,40), dice el Señor; discípulos
misioneros sanitarios que se abren a
«una fraternidad mística,
contemplativa, que sabe mirar la
grandeza sagrada del prójimo, que
sabe descubrir a Dios en cada ser
humano [... ] y buscar la felicidad de
los demás como la busca su Padre



bueno» (Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 92).

Desde esta perspectiva, ustedes
realizan una de las mayores obras de
misericordia, puesto que vuestro
compromiso sanitario va mucho más
allá de un simple y loable ejercicio de
la medicina. Tal compromiso no
puede reducirse solamente a realizar
algunas acciones o programas
determinados, sino que deben ir más
allá, abiertos a lo imprevisible.
Recibir y abrazar la vida como llega a
la emergencia del hospital para ser
atendida con una piedad especial,
que nace del respeto y amor a la
dignidad de todos los seres humanos.
Los procesos de sanación también
requieren y reclaman el poder de
una unción capaz de devolver, en
todas las situaciones que se tienen
que atravesar, una mirada que
dignifica y sostiene. Todos ustedes,
miembros de esta comunidad
terapéutica, son discípulos

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#S%C3%AD_a_las_relaciones_nuevas_que_genera_Jesucristo
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#S%C3%AD_a_las_relaciones_nuevas_que_genera_Jesucristo


misioneros cuando miran a un
paciente y aprenden a llamarlo por
su nombre. Sé que a veces su servicio
puede resultar pesado, agotador;
conviven con situaciones extremas,
lo cual reclama poder ser
acompañados y cuidados en su labor.
De ahí la importancia de poder
desarrollar una pastoral de la salud
donde, no sólo los pacientes, sino
todos los miembros de esta
comunidad puedan sentirse
acompañados y sostenidos en su
misión. Sepan también que vuestros
esfuerzos y el trabajo de las muchas
instituciones que representan son el
testimonio vivo del cuidado y la
atención que estamos llamados a
mostrar a todas las personas,
especialmente a los ancianos, a los
jóvenes y a los más vulnerables.

Este año, St. Louis Hospital celebra el
120 aniversario de su fundación.
¡Cuántas personas fueron calmadas
en su dolor, consoladas en sus



agobios e incluso acompañadas en su
soledad! Al dar gracias a Dios por
este don de vuestra presencia
durante estos años, les pido para que
este apostolado, y otros similares
sean, cada vez más, señal y emblema
de una Iglesia en salida que,
queriendo vivir su misión, se anima
a llevar el amor sanador de Cristo a
todos los que sufren.

Al final de este encuentro visitaré a
los enfermos, a los discapacitados, y
así podré acompañarlos, al menos
mínimamente, en su dolor.

Todos sabemos que la enfermedad
siempre trae consigo grandes
interrogantes. Nuestra primera
reacción puede ser la de rebelarnos y
hasta vivir momentos de
desconcierto y desolación. Es el grito
de dolor y está bien que así sea: el
propio Jesús lo sufrió y lo hizo. Con la
oración queremos unirnos también
nosotros al suyo.



Al unirnos a Jesús en su pasión
descubrimos la fuerza de su cercanía
a nuestra fragilidad y a nuestras
heridas. Se trata de una invitación a
aferrarnos fuertemente a su vida y
entrega. Si a veces sentimos en el
interior “el pan de la adversidad y el
agua de la aflicción”, recemos para
poder encontrar también, en una
mano tendida, la ayuda necesaria
para descubrir el consuelo que viene
del “Señor que no se esconde” (cf. Is
30,20), y que está cerca
acompañándonos.

Pongamos este encuentro y nuestras
vidas bajo la protección de María,
precisamente bajo su manto. Que ella
vuelva sus ojos llenos de
misericordia hacia ustedes,
especialmente en el momento del
dolor, la enfermedad y toda forma de
vulnerabilidad. Que ella los ayude
con la gracia de encontrar a su Hijo
en la carne herida de las personas a
quienes sirven.



A todos ustedes y a sus familias los
bendigo. Y les pido, por favor, que no
se olviden de rezar por mí.

Muchas gracias.

Santa Misa en el estadio nacional

«¿Quién es mi madre y quiénes son
mis hermanos?» (Mt 12,48).

Con esta pregunta, Jesús desafió a
toda aquella multitud que lo
escuchaba a preguntarse por algo
que puede parecer tan obvio como
seguro: ¿quiénes son los miembros
de nuestra familia, aquellos que nos
pertenecen y a quienes
pertenecemos? Dejando que la
pregunta hiciera eco en ellos de
forma clara y novedosa responde:
«Todo el que hace la voluntad de mi
Padre que está en el cielo, ese es mi
hermano, mi hermana y mi



madre» (Mt 12,50). De esta manera
rompe no sólo los determinismos
religiosos y legales de la época, sino
también todas las pretensiones
excesivas de quienes podrían creerse
con derechos o preferencias sobre él.
El Evangelio es una invitación y un
derecho gratuito para todos aquellos
que quieren escuchar.

Es sorprendente notar cómo el
Evangelio está tejido de preguntas
que buscan inquietar, despertar e
invitar a los discípulos a ponerse en 
camino, para que descubran esa 
verdad capaz de dar y generar vida;
preguntas que buscan abrir el
corazón y el horizonte al encuentro
de una novedad mucho más hermosa
de lo que pueden imaginar. Las
preguntas del Maestro siempre
quieren renovar nuestra vida y la de
nuestra comunidad con una alegría
sin igual (cf. Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 11).

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Una_eterna_novedad
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Una_eterna_novedad


Así les pasó a los primeros
misioneros que se pusieron en
camino y llegaron a estas tierras;
escuchando la palabra del Señor,
buscando responder a sus preguntas,
pudieron ver que pertenecían a una
familia mucho más grande que
aquella que se genera por los lazos
de sangre, de cultura, de región o de
pertenencia a un determinado grupo.
Impulsados por la fuerza del
Espíritu, y cargados sus bolsos con la
esperanza que nace de la buena
noticia del Evangelio, se pusieron en
camino para encontrar a los
miembros de esa familia suya que
todavía no conocían. Salieron a
buscar sus rostros. Era necesario
abrir el corazón a una nueva medida,
capaz de superar todos los adjetivos
que siempre dividen, para descubrir
a tantas madres y hermanos thai que
faltaban en su mesa dominical. No
sólo por todo lo que podían
ofrecerles sino también por todo lo
que necesitaban de ellos para crecer



en la fe y en la comprensión de las
Escrituras (cf. Conc. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, 8).

Sin ese encuentro, al cristianismo le
hubiese faltado vuestro rostro; le
hubiesen faltado los cantos, los
bailes, que configuran la sonrisa thai
tan particular en estas tierras. Así
vislumbraron mejor el designio
amoroso del Padre, que es mucho
más grande que todos nuestros
cálculos y previsiones, y que no
puede reducirse a un puñado de
personas o a un determinado
contexto cultural. El discípulo
misionero no es un mercenario de la
fe ni un generador de prosélitos, sino
un mendicante que reconoce que le
faltan sus hermanos, hermanas y
madres, con quienes celebrar y
festejar el don irrevocable de la
reconciliación que Jesús nos regala a
todos: el banquete está preparado,
salgan a buscar a todos los que
encuentren por el camino (cf. Mt

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_sp.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_sp.html


22,4.9). Este envío es fuente de
alegría, gratitud y felicidad plena,
porque «le permitimos a Dios que
nos lleve más allá de nosotros
mismos para alcanzar nuestro ser
más verdadero. Allí está el manantial
de la acción evangelizadora» (Exhort.
ap. Evangelii gaudium, 8).

Han pasado 350 años de la creación
del Vicariato Apostólico de Siam
(1669-2019), signo del abrazo familiar
producido en estas tierras. Tan sólo
dos misioneros fueron capaces de
animarse a sembrar las semillas que,
desde hace tanto tiempo, vienen
creciendo y floreciendo en una
variedad de iniciativas apostólicas,
que han contribuido a la vida de la
nación. Este aniversario no significa
nostalgia del pasado sino fuego
esperanzador para que, en el
presente, también nosotros podamos
responder con la misma
determinación, fortaleza y confianza.
Es memoria festiva y agradecida que

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Alegr%C3%ADa_que_se_renueva_y_se_comunica


nos ayuda a salir alegremente a
compartir la vida nueva, que viene
del Evangelio, con todos los
miembros de nuestra familia que
aún no conocemos.

Todos somos discípulos misioneros
cuando nos animamos a ser parte
viva de la familia del Señor y lo
hacemos compartiendo como él lo
hizo: no tuvo miedo de sentarse a la
mesa de los pecadores, para
asegurarles que en la mesa del Padre
y de la creación había también un
lugar reservado para ellos; tocó a los
que se consideraban impuros y,
dejándose tocar por ellos, les ayudó a
comprender la cercanía de Dios, es
más, a comprender que ellos eran los
bienaventurados (cf. S. Juan Pablo II,
Exhort. ap. postsin. Ecclesia in Asia,
11).

Pienso especialmente en esos niños,
niñas y mujeres, expuestos a la
prostitución y a la trata, desfigurados

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_06111999_ecclesia-in-asia.html


en su dignidad más auténtica; pienso
en esos jóvenes esclavos de la droga
y el sin sentido que termina por
nublar su mirada y cauterizar sus
sueños; pienso en los migrantes
despojados de su hogar y familias, así
como tantos otros que, como ellos,
pueden sentirse olvidados,
huérfanos, abandonados, «sin la
fuerza, la luz y el consuelo de la
amistad con Jesucristo, sin una
comunidad de fe que los contenga,
sin un horizonte de sentido y de la
vida» (Exhort. ap. Evangelii gaudium,
49). Pienso en pescadores explotados,
en mendigos ignorados.

Ellos son parte de nuestra familia,
son nuestras madres y nuestros
hermanos, no le privemos a nuestras
comunidades de sus rostros, de sus
llagas, de sus sonrisas y de sus vidas;
y no les privemos a sus llagas y a sus
heridas de la unción misericordiosa
del amor de Dios. El discípulo
misionero sabe que la evangelización

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Una_madre_de_coraz%C3%B3n_abierto


no es sumar membresías ni aparecer
poderosos, sino abrir puertas para
vivir y compartir el abrazo
misericordioso y sanador de Dios
Padre que nos hace familia.

Querida comunidad tailandesa:
Sigamos en camino, tras las huellas
de los primeros misioneros, para
encontrar, descubrir y reconocer
alegremente todos esos rostros de
madres, padres y hermanos, que el
Señor nos quiere regalar y le faltan a
nuestro banquete dominical.

Encuentro con los sacerdotes,
religiosos/as, seminaristas y
catequistas en la parroquia de San
Pedro

Gracias a Mons. Joseph (Pradhan
Sridarunsil) por sus palabras de
bienvenida en nombre de todos
ustedes. Estoy contento de poder



verlos, de escucharlos, participar de
su alegría y palpar cómo el Espíritu
realiza su obra en medio nuestro.
Gracias a todos ustedes catequistas,
sacerdotes, consagrados y
consagradas, seminaristas, por este
tiempo que me regalan.

Gracias también a Benedetta, por
compartirnos su vida y su
testimonio. A medida que la
escuchaba me venía un sentimiento
de acción de gracias por la vida de
tantos misioneros y misioneras que
fueron marcando su vida y dejando
su huella. Benedetta, nos hablaste de
las Hijas de la Caridad. Y quiero que
mis primeras palabras con ustedes
sean una acción de gracias a todos
estos consagrados que con el
silencioso martirio de la fidelidad y
de la entrega cotidiana se volvieron
fecundos. No sé si llegaron a poder
contemplar o saborear el fruto de la
entrega, pero sin duda fueron vidas
capaces de engendrar. Fueron



promesa de esperanza. Por esto, al
inicio de nuestro encuentro quiero
invitarlos a tener especialmente
presente a todos los catequistas,
consagrados, ancianos que nos
engendraron en el amor y la amistad
con Jesucristo. Demos gracias por
ellos y por los ancianos de nuestras
comunidades que hoy no pudieron
estar acá. Díganles a los ancianos que
hoy no pudieron estar acá que el
Papa les envía una bendición
agradecida, y también les pide su
bendición.

Creo que la historia vocacional de
cada uno de nosotros está marcada
por esas presencias que ayudaron a
descubrir y discernir el fuego del
Espíritu. Es tan lindo e importante
saber agradecer. «El agradecimiento
siempre es un “arma poderosa”. Sólo
si somos capaces de contemplar y
agradecer concretamente todos los
gestos de amor, generosidad,
solidaridad y confianza, así como los



gestos de perdón, paciencia, aguante
y compasión con los que fuimos
tratados, sólo así dejaremos al
Espíritu regalarnos ese aire fresco
capaz de renovar (y no emparchar)
nuestra vida y misión» (Carta a los
sacerdotes, 4 agosto 2019). Pensemos
en ellos, demos gracias y sobre sus
hombros sintámonos también
nosotros llamados a ser hombres y
mujeres que ayudan a engendrar la
vida nueva que el Señor nos regala.
Llamados a la fecundidad apostólica,
llamados a ser aguerridos luchadores
de las cosas que el Señor ama y por
las que dio su vida; pidamos la gracia
de que nuestros sentimientos y
nuestras miradas puedan palpitar al
ritmo de su corazón y, me animaría a
decirles, hasta llagarse por el mismo
amor; tener esa pasión por Jesús y
pasión por su Reino.

En este sentido, podemos
preguntarnos todos: ¿Cómo cultivar
la fecundidad apostólica? Es una

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/letters/2019/documents/papa-francesco_20190804_lettera-presbiteri.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/letters/2019/documents/papa-francesco_20190804_lettera-presbiteri.html


linda pregunta, que nos podemos
hacer todos y cada uno responderla
desde su corazón. A ver si la
hermana traduce lo que no está en el
texto. Porque para mí no es fácil
comunicarme con ustedes, a través
de un aparato. No es fácil. Pero
ustedes tienen buena voluntad.
Gracias.

Benedetta, tú nos hablaste de cómo el
Señor te atrajo por medio de la
belleza. Fue la belleza de una imagen
de la Virgen que con su mirada
particular entró en tu corazón y
suscitó el deseo de conocerla más:
¿Quién es esta mujer? No fueron las
palabras, o las ideas abstractas o los
fríos silogismos. Todo comenzó por
una mirada, una mirada bella que te
cautivó. Cuánta sabiduría esconden
tus palabras. Despertar a la belleza,
despertar al asombro, al estupor,
capaz de abrir nuevos horizontes y
sembrar cuestionamientos. Una vida
consagrada que no sea capaz de estar



abierta a la sorpresa es una vida que
se quedó a mitad de camino. Esto lo
quiero repetir. Una vida consagrada
que no sea capaz de sorprenderse
todos los días, de alegrarse o de
llorar, pero sorprenderse, es una
vida consagrada a mitad de camino.
El Señor no nos llamó para enviarnos
al mundo a imponer obligaciones a
las personas, o poner cargas más
pesadas que las que ya tienen, y son
muchas, sino a compartir una
alegría, un horizonte bello, nuevo,
sorprendente. Me gusta mucho esa
expresión de Benedicto XVI, que
considero paradigmática y hasta
profética en estos tiempos: la Iglesia
no crece por proselitismo sino por
atracción (cf. Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 14). «Anunciar a Cristo
significa mostrar que creer en Él y
seguirlo no es sólo algo verdadero y
justo, sino también es algo bello,
hermoso, capaz de colmar la vida de
un nuevo resplandor y de un gozo

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_nueva_evangelizaci%C3%B3n_para_la_transmisi%C3%B3n_de_la_fe
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_nueva_evangelizaci%C3%B3n_para_la_transmisi%C3%B3n_de_la_fe


profundo, aun en medio de las
pruebas» (ibíd., 167).

Y esto nos impulsa a no tener miedo
de buscar esos nuevos símbolos e
imágenes, esa música particular que
ayude a los tailandeses a despertar al
asombro que el Señor nos quiere
regalar. No tengamos miedo de
querer inculturar el Evangelio cada
vez más. Es necesario buscar esas
nuevas formas para transmitir la
Palabra, capaz de movilizar y
despertar el deseo de conocer al
Señor: ¿Quién es este hombre?
¿Quiénes son estas personas que
siguen a un crucificado?

Preparando este encuentro pude
leer, con cierto dolor, que para
muchos la fe cristiana es una fe
extranjera, es la religión de los
extranjeros. Esta realidad nos
impulsa a buscar la manera de
animarnos a confesar la fe “en
dialecto”, a la manera que una

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Una_catequesis_kerygm%C3%A1tica_y_mistag%C3%B3gica


madre le canta canciones de cuna a
su niño. Con esa confianza darle
rostro y “carne” tailandesa, que es
mucho más que realizar
traducciones. Es dejar que el
Evangelio se desvista de ropajes
buenos pero extranjeros, para sonar
con la música que a ustedes les es
propia en esta tierra y hacer vibrar el
alma de nuestros hermanos con la
misma belleza que encendió nuestro
corazón. Los invito a que le recemos
a la Virgen, la primera que cautivó
con la belleza de su mirada a
Benedetta, y le digamos con
confianza de hijos: «Consíguenos
ahora un nuevo ardor de resucitados
para llevar a todos el Evangelio de la
vida que vence a la muerte. Danos la
santa audacia de buscar nuevos
caminos para que llegue a todos el
don de la belleza que no se
apaga»(ibíd., 288).

La mirada de María nos impulsa a
mirar en su misma dirección, hacia

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_Estrella_de_la_nueva_evangelizaci%C3%B3n


esa otra mirada, para hacer todo lo
que Él nos diga (cf. Jn 2,1-12). Ojos
que cautivan porque son capaces de
ir más allá de las apariencias, de
alcanzar y celebrar la belleza más
auténtica que vive en cada persona.
Una mirada que, como nos enseña el
Evangelio, rompe todos los
determinismos, los fatalismos, los
estándares. Donde muchos veían
solamente un pecador, un blasfemo,
un recaudador de impuestos, una
persona de mala vida, hasta un
traicionero, Jesús fue capaz de ver
apóstoles. Y esta es la belleza que su
mirada nos invita a anunciar, una
mirada que se mete adentro,
transforma y permite acontecer lo
mejor de los demás.

Pensando en el comienzo de la
vocación de tantos de ustedes,
cuántos en su juventud participaron
en las actividades de jóvenes que
querían vivir el Evangelio y salían a
visitar a los más necesitados, a los



ignorados y hasta despreciados de la
ciudad, huérfanos, ancianos. Seguro
que muchos fueron ahí visitados por
el Señor, haciéndoles descubrir el
llamado a donarlo todo. Se trata de
salir de sí mismo y, en ese mismo
movimiento de salida, fuimos
encontrados. En el rostro de las
personas que encontramos por la
calle podemos descubrir la belleza de
tratar al otro como a un hermano. Ya
no es huérfano, el abandonado, el
marginado o el despreciado. Ahora
tiene rostro de hermano, de
«hermano redimido por Jesucristo.
¡Eso es ser cristianos! ¿O acaso puede
entenderse la santidad al margen de
este reconocimiento vivo de la
dignidad de todo ser
humano?» (Exhort. ap. Gaudete et
exultate, 98). Quiero impulsar y
darles coraje a tantos de ustedes que,
a diario, gastan su vida sirviendo a
Jesús en sus hermanos, como bien
señalaba el Obispo al presentarlos —
se lo veía orgulloso—; a tantos de

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#98
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#98


ustedes que logran ver la belleza
donde otros tan sólo ven desprecio, o
abandono o un objeto sexual a ser
utilizado. Así, ustedes son signo
concreto de la misericordia viva y
operante del Señor. Signo de la
unción del Santo en estas tierras.

Tal unción requiere de la oración. La
fecundidad apostólica requiere y se
sostiene gracias a cultivar la
intimidad de la oración. Una
intimidad como la de esos abuelos,
que rezan continuamente el rosario.
Cuántos de nosotros hemos recibido
la fe de nuestros abuelos, y los hemos
visto así, entre las tareas del hogar,
con el rosario en la mano,
consagrando toda su jornada. La
contemplación en la acción, dejando
que Dios sea parte de todas las
pequeñas cosas del día. Y es vital que
hoy la Iglesia anuncie el Evangelio a
todos, en todos los lugares, en todas
las ocasiones, sin demoras y sin
miedo (cf. Exhort. ap. Evangelii

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Una_Iglesia_en_salida


gaudium, 23), como personas que
cada mañana, en ese cara a cara con
el Señor, vuelven a ser enviadas. Sin
la oración, toda nuestra vida y
misión pierde sentido, pierde fuerza
y fervor. Si a ustedes les falta la
oración, cualquier trabajo que hacen
no tiene sentido, no tiene fuerza, no
tiene valor. La oración es el centro de
todo.

Decía san Pablo VI que uno de los
peores enemigos de la
evangelización era la falta de fervor
(cf. Exhort. ap. Evangelii nuntiandi,
80). Lean ese número 80 de la 
Evangelii nuntiandi. Y el fervor para
el religioso, para la religiosa, para el
sacerdote, para el catequista, se
alimenta en ese doble encuentro: en
el rostro del Señor y en el de sus
hermanos. También nosotros
tenemos necesidad de ese espacio
donde volver a la fuente para beber
del agua que da vida. Inmersos en
miles de ocupaciones, busquemos

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Una_Iglesia_en_salida
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html


siempre el espacio para recordar, en
la oración, que el Señor ya ha
salvado al mundo y que estamos
invitados con él a hacer tangible esta
salvación.

Nuevamente, gracias por vuestra
vida, gracias por vuestro testimonio
y entrega generosa. Les pido, por
favor, que no cedan a la tentación de
pensar que son pocos, más bien
piensen que son pequeños, pequeños
instrumentos en las manos creadoras
del Señor. Y Él irá escribiendo con
sus vidas las mejores páginas de la
historia de salvación en estas tierras.

Y no se olviden, por favor, de rezar y
hacer rezar por mí.

Gracias.

Encuentro con los obispos de
Tailandia y de la FABC en el



Santuario del Beato Nicolás
Bunkerd Kritbanrung

Agradezco a Su Eminencia, el
Cardenal Francis Xavier Kriengsak
Kovithavanij, sus amables palabras
de introducción y bienvenida. Estoy
feliz de poder estar con ustedes y
compartir, aunque sea de manera
breve, las alegrías y esperanzas, sus
iniciativas y sueños, y también los
desafíos que enfrentan como
pastores del santo pueblo fiel de
Dios. Gracias por vuestra fraternal
bienvenida.

Nuestro encuentro de hoy tiene lugar
en el Santuario del Beato Nicolás
Bunkerd Kitbamrung, que dedicó su
vida a la evangelización y la
catequesis, formando discípulos del
Señor, principalmente aquí en
Tailandia, también en parte de
Vietnam y a lo largo de la frontera
con Laos, y coronó su testimonio de
Cristo con el martirio. Pongamos este



encuentro bajo su mirada para que
su ejemplo impulse en nosotros un
gran celo por la evangelización en
todas las Iglesias locales de Asia y
podamos ser, cada vez más,
discípulos misioneros del Señor; así
su Buena Noticia pueda ser
derramada como bálsamo y perfume
en este bello y gran continente.

Sé que está planificando para el 2020
la Asamblea General de la
Federación de Conferencias de los
Obispos de Asia, en el cincuentenario
de su fundación. Una buena ocasión
para volver a visitar estos
“santuarios” donde se custodian las
raíces misioneras que marcaron
estas tierras y dejarse impulsar por
el Espíritu Santo desde las huellas del
primer amor, lo cual permitirá
abrirse con coraje, con parresia a un
futuro que deben gestar, crear, a fin
de que tanto la Iglesia como la
sociedad en Asia se beneficien de un
impulso evangélico compartido y



renovado. Enamorados de Cristo,
capaces de enamorar y compartir ese
mismo amor.

Ustedes viven en medio de un
continente multicultural y
multirreligioso, de gran belleza,
prosperidad, pero probado al mismo
tiempo por una pobreza y
explotación extendida a varios
niveles. Los rápidos avances
tecnológicos pueden abrir inmensas
posibilidades que faciliten la vida,
pero pueden dar lugar a un creciente
consumismo y materialismo,
especialmente entre los jóvenes.
Ustedes cargan sobre sus hombros
las preocupaciones de sus pueblos, al
ver el flagelo de las drogas y el
tráfico de personas, la necesidad de
atender un gran número de
migrantes y refugiados, las malas
condiciones de trabajo, la
explotación laboral experimentada
por muchos, así como la desigualdad



económica y social que existe entre
los ricos y pobres.

En medio de estas tensiones está el
pastor luchando e intercediendo con
su pueblo y por su pueblo; por eso
creo que la memoria de los primeros
misioneros que nos precedieron con
coraje, con alegría y con una
resistencia única, permitirá medir y
evaluar nuestro presente y nuestra
misión desde una perspectiva mucho
más amplia, mucho más
transformadora. Esta memoria nos
libra, en primer lugar, de creer que
los tiempos pasados fueron siempre
más favorables o mejores para el
anuncio, y nos ayuda a no
refugiarnos en pensamientos y
discusiones estériles que terminan
por centrarnos y encerrarnos en
nosotros mismos, paralizando todo
tipo de acción. «Aprendamos de los
santos que nos han precedido y
enfrentaron las dificultades propias
de su época» (Exhort. ap. Evangelii

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Motivaciones_para_un_renovado_impulso_misionero


gaudium, 263), y permitamos ser
despojados de todo aquello que se
nos “pegó” durante el camino, y que
vuelve más pesado todo el andar.
Somos conscientes de que hay
estructuras y mentalidades eclesiales
que pueden llegar a condicionar
negativamente un dinamismo
evangelizador; igualmente las
buenas estructuras sirven cuando
hay una vida que las anima, las
sostiene y las juzga; porque en
definitiva sin vida nueva y espíritu
evangélico, sin “fidelidad de la Iglesia
a la propia vocación”, cualquier
estructura nueva se corrompe en
poco tiempo (cf. ibíd., 26), y puede
dificultar a nuestro corazón el
importante ministerio de la oración y
la intercesión. Esto nos puede
ayudar, a veces, a movernos ante los
entusiasmos indiscretos de
metodologías con éxito aparente
pero con poca vida.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Motivaciones_para_un_renovado_impulso_misionero
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Pastoral_en_conversi%C3%B3n


Mirando el camino misionero en
estas tierras, una de las primeras
enseñanzas recibidas nace de la
confianza en saber que es
precisamente el Espíritu Santo el
primero en adelantarse y convocar:
El Espíritu Santo “primerea” a la
Iglesia invitándola a alcanzar todos
esos puntos nodales, donde se gestan
los nuevos relatos y paradigmas,
alcanzar con la Palabra de Jesús los
núcleos más profundos del alma de
nuestras ciudades y culturas (cf. ibíd.,
74). No olvidemos que el Espíritu
Santo llega antes que el misionero y
permanece con él. El impulso del
Espíritu Santo sostuvo y motivó a los
Apóstoles y a tantos misioneros a no
descartar ninguna tierra, pueblo,
cultura o situación. No buscaron un
terreno con “garantías de éxito”; al
contrario, su “garantía” residía en la
certeza que ninguna persona y
cultura estaba de antemano
incapacitada para recibir la semilla
de vida, de felicidad y especialmente

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Desaf%C3%ADos_de_las_culturas_urbanas


de la amistad que el Señor le quiere
regalar. No esperaron que una
cultura fuera afín o sintonizara
fácilmente con el Evangelio; por el
contrario, se zambulleron en esas
realidades nuevas, convencidos de la
belleza de la que eran portadores.
Toda vida vale a los ojos del Maestro.
Ellos eran audaces, valientes, porque
sabían principalmente que el
Evangelio es un don para ser
derramado en todos y para todos:
derramado a toda la gente, a los
doctores de la ley, pecadores,
publicanos, prostitutas, todos los
pecadores de ayer como los de hoy.
Me gusta señalar que la misión, antes
que las actividades para realizar o
proyectos para implementar,
requiere una mirada y un olfato a
cultivar; requiere una preocupación
paternal y maternal porque la oveja
se pierde cuando el pastor la da por
perdida, nunca antes. Hace tres
meses me visitó un misionero
francés, que trabaja desde hace casi



cuarenta años en el norte de
Tailandia, entre las tribus, y vino con
un grupo de unas 20/25 personas.
Todos padres y madres de familia,
jóvenes, 25 años, no más, a los cuales
él había bautizado, primera
generación, y ahora bautizaba a sus
hijos. Uno puede pensar: perdiste la
vida con 50 personas, con 100
personas. Esa fue su semilla, y Dios lo
consuela haciéndole bautizar a los
hijos de quienes él bautizó por
primera vez. Simplemente esos
tribales del norte de Tailandia los
vivió como riqueza para evangelizar.
No dio por perdida esa oveja, la
asumió.

Uno de los puntos más hermosos de
la evangelización es hacernos cargo
de que la misión confiada a la Iglesia
no reside sólo en la proclamación del
Evangelio, sino también en aprender
a creerle al Evangelio. Cuantos hay
que proclaman, proclamamos, a
veces, en momentos de tentación, el



Evangelio y no le creemos al
Evangelio. Aprender a creerle al
Evangelio, a dejarse tomar y
transformar por él. Consiste en vivir
y en caminar a la luz de la Palabra
que tenemos que proclamar. Nos
hará bien recordar al gran Pablo VI:
«Evangelizadora, la Iglesia comienza
por evangelizarse a sí misma.
Comunidad de creyentes, comunidad
de esperanza vivida y comunicada,
comunidad de amor fraterno, tiene
necesidad de escuchar sin cesar lo
que debe creer, las razones para
esperar, el mandamiento nuevo del
amor» (Exhort. ap. Evangelii
nuntiandi, 15). Así la Iglesia entra en
la dinámica discipular de
conversión-anuncio, purificada por
su Señor, se transforma en testigo
por vocación. Una Iglesia en camino,
sin miedo a bajar a la calle y
confrontarse con la vida misma de
las personas que le fueron confiadas,
es capaz de abrirse humildemente al
Señor y con el Señor vivir el

https://www.vatican.va/content/paul-vi/es.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html


asombro, el estupor, de la aventura
misionera, sin esa necesidad
consciente o inconsciente de querer
aparecer ella en primer lugar,
ocupando o pretendiendo vaya a
saber qué lugar de preeminencia.
¡Cuánto debemos aprender de
ustedes, que en tantos de vuestros
países o regiones son minorías, y a
veces minorías ignoradas,
obstaculizadas o perseguidas, y no
por eso se dejan llevar o contaminar
por el síndrome de inferioridad o la
queja de no sentirse reconocidos!
Van adelante, anuncian, siembran,
rezan y esperan. Y no pierden la
alegría.

Hermanos: «Unidos a Jesús,
busquemos lo que Él busca, amemos
lo que Él ama» (Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 267), y no tengamos miedo
de hacer de sus prioridades nuestras
prioridades. Ustedes saben muy bien
lo que es una Iglesia pequeña en
personas y en recursos, pero

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_encuentro_personal_con_el_amor_de_Jes%C3%BAs_que_nos_salva
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_encuentro_personal_con_el_amor_de_Jes%C3%BAs_que_nos_salva


ardiente y con ganas de ser
instrumento vivo del compromiso
del Señor con todas las personas de
vuestros pueblos y ciudades (cf.
Conc. Vat. II, Const. dogm. Lumen
gentium, 1). Vuestro compromiso por
llevar adelante esa fecundidad
evangélica anunciando el kerygma
con obras y con palabras en los
diferentes ámbitos donde los
cristianos se encuentran, es un
testimonio contundente.

Una Iglesia misionera sabe que su
mejor palabra es dejarse transformar
por la Palabra que da Vida, haciendo
del servicio su nota definitiva. No
somos nosotros quienes disponemos
de la misión, y menos nuestras
estrategias. Es el Espíritu el
verdadero protagonista que a
nosotros, pecadores perdonados, nos
impulsa y nos envía continuamente a
compartir este tesoro en vasijas de
barro (cf. 2 Co 4,7); transformados
por el Espíritu para transformar cada

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html


rincón donde nos toque estar. El
martirio de la entrega cotidiana y
tantas veces silenciosa dará los frutos
que vuestros pueblos necesitan.

Esta realidad nos impulsa a
desarrollar una espiritualidad muy
particular. El pastor es una persona
que, en primer lugar, ama
entrañablemente a su pueblo, conoce
su idiosincrasia, conoce sus
debilidades y fortalezas. La misión es
ciertamente amor por Jesucristo,
pero al mismo tiempo es una pasión
por su pueblo. Cuando nos
detenemos ante Jesús crucificado,
reconocemos todo ese amor que nos
devuelve la dignidad y nos sostiene,
y precisamente allí mismo, si no
somos ciegos, empezamos a percibir
que esa mirada de Jesús se amplía y
se dirige llena de cariño y de ardor
hacia todo su pueblo (cf. Exhort. ap. 
Evangelii gaudium, 268).

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_gusto_espiritual_de_ser_pueblo


Recordemos que nosotros también
somos parte de este pueblo; no somos
los patrones, somos parte del pueblo;
fuimos elegidos como servidores, no
como dueños o amos y esto significa
que debemos acompañar a quienes
servimos con paciencia, con
amabilidad, escuchándolos,
respetando su dignidad, impulsando
y valorando siempre sus iniciativas
apostólicas. No perdamos de vista
que muchas de vuestras tierras
fueron evangelizadas por laicos. No
clericalicemos la misión, por favor. Y
mucho menos clericalicemos los
laicos. Ellos laicos tuvieron la
posibilidad de hablar el dialecto de
su gente, ejercicio simple y directo de
inculturación no teórica ni
ideológica, sino fruto del ardor por
compartir a Cristo. El santo Pueblo
fiel de Dios posee la unción del Santo
que estamos llamados a reconocer, a
valorar y expandir. No perdamos
esta gracia de ver a Dios actuando en
medio de su pueblo, como lo hizo



antes, lo hace ahora y lo seguirá
haciendo. Me viene una imagen, que
no estaba en el programa pero…: el
pequeño Samuel que se despertaba
de noche. Dios respetó al viejo
sacerdote, débil de carácter, le dejaba
hacer, pero no le habló. Le habló a
un muchacho, a uno del pueblo.

De manera particular los invito a que
tengan siempre abierta la puerta
para sus sacerdotes. La puerta y el
corazón. No olvidemos que el
prójimo más prójimo del obispo es el
sacerdote. Estén cerca de ellos,
escúchenlos, busquen acompañarlos
en todas las situaciones que ellos
enfrenten, especialmente cuando los
vean desanimados o apáticos, que es
la peor de las tentaciones del
demonio. La apatía, el desánimo. y
esto háganlo no como jueces sino
como padres, no como gerentes que
se sirven de ellos, sino como
auténticos hermanos mayores. Creen
un clima donde exista la confianza



para un diálogo sincero, un diálogo
abierto, buscando y pidiendo la
gracia de tener la misma paciencia
que el Señor tiene con cada uno de
nosotros, ¡y que es tanta, que es
tanta!

Queridos hermanos: Sé que son
múltiples los interrogantes que
deben enfrentar en el seno de sus
comunidades, tanto a diario como
pensando en el porvenir. Nunca
perdamos de vista que en ese futuro,
tantas veces incierto como
cuestionador, es precisamente el
Señor mismo quien viene con la
fuerza de la Resurrección
transformando cada llaga, cada
herida, en fuente de vida. Miremos el
mañana con la certeza de que no
estamos solos, de que no caminamos
solos, de que no vamos solos, Él nos
espera ahí invitándonos a
reconocerlo principalmente en el
partir el pan.



Supliquemos la intercesión del beato
Nicolás y de tantos santos
misioneros, para que nuestros
pueblos sean renovados con esa
misma unción.

Puesto que están hoy aquí
numerosos Obispos de Asia,
aprovecho la ocasión para extender
la bendición y mi cariño a todas
vuestras comunidades y, de modo
especial, a los enfermos y a todos
aquellos que estén pasando por
momentos de dificultad. Que el Señor
los bendiga, cuide y los acompañe
siempre. Y a ustedes, que los lleve de
su mano; y ustedes déjense llevar de
la mano del Señor, no busquen otras
manos.

Y, por favor, no se olviden de rezar y
hacer rezar por mí, porque todo lo
que les dije a ustedes me lo tengo que
decir a mí mismo también.

Muchas gracias.



Encuentro con los líderes
cristianos y de otras religiones en
la Chulalongkorn University

Señor Cardenal,

Hermanos en el episcopado,

Distinguidos Representantes de las
diferentes confesiones religiosas,

Representantes de la Comunidad
Universitaria,

Queridos amigos:

Gracias por vuestra cordial
bienvenida. Agradezco al Obispo
Sirisut y al Dr. Bundit Eua-arporn sus
amables palabras. Agradezco
también la invitación a visitar esta
famosa Universidad, a los
estudiantes, a los docentes y personal
que dan vida a esta casa de estudios,
así como la oportunidad que me



brindan de encontrarme con
representantes de las diferentes
Comunidades cristianas, y con los
líderes de otras religiones que nos
honran con su presencia. Les
manifiesto mi agradecimiento por
vuestra presencia aquí, y mi especial
estima y reconocimiento por la
valiosa herencia cultural y las
tradiciones espirituales de las que
son hijos y testigos.

Hace ciento veintidós años, en 1897,
el rey Chulalongkorn, de quien toma
el nombre esta primera universidad,
visitó Roma y tuvo una audiencia con
el Papa León XIII: era la primera vez
que un Jefe de Estado no cristiano
fue recibido en el Vaticano. El
recuerdo de ese importante
encuentro, así como el reinado
llevado adelante por él,
caracterizado entre tantas virtudes
por la abolición de la esclavitud, nos
cuestiona y nos anima a asumir un
protagonismo tenaz en el camino del



diálogo y del entendimiento mutuo. Y
esto habría que hacerlo en un
espíritu de compromiso fraterno que
ayude a poner fin a tantas
esclavitudes que persisten en
nuestros días, pienso especialmente
en el flagelo del tráfico y de la trata
de personas.

La necesidad de reconocimiento y
valoración mutua, así como la
cooperación entre las religiones, es
aún más apremiante para la
humanidad actual; el mundo de hoy
se enfrenta a problemáticas
complejas, como la globalización
económico-financiera y sus graves
consecuencias en el desarrollo de las
sociedades locales; los rápidos
avances —promotores
aparentemente de un mundo mejor
— conviven con la trágica
persistencia de conflictos civiles:
sean conflictos migratorios,
refugiados, hambrunas y conflictos
bélicos; y conviven también con la



degradación y destrucción de nuestra
casa común. Todas estas situaciones
nos alertan y recuerdan que ninguna
región ni sector de nuestra familia
humana puede pensarse o
construirse ajena o inmune a las
demás. Son todas situaciones que, a
su vez, nos exigen aventurarnos a
tejer nuevas formas de construir la
historia presente sin necesidad de
denigrar o denostar a nadie. Se
acabaron las épocas donde la lógica
de la insularidad podía predominar
en la concepción del tiempo y del
espacio, e imponerse como
mecanismo válido para la resolución
de conflictos. Hoy es tiempo de
atreverse a imaginar la lógica del
encuentro y del diálogo mutuo como
camino, la colaboración común como
conducta y el conocimiento recíproco
como método y criterio. Y, de este
modo, ofrecer un nuevo paradigma
para la resolución de conflictos,
contribuir al entendimiento entre las
personas y salvaguardar la creación.



Creo que, en este campo, las
religiones, así como las
universidades, sin necesidad de
renunciar a las propias notas
esenciales y dones particulares,
tenemos mucho para aportar y
ofrecer; todo lo que hagamos en este
sentido es un paso significativo para
garantizar a las generaciones más
jóvenes su derecho al futuro, y será
también un servicio a la justicia y un
servicio a la paz. Sólo así les
proporcionaremos las herramientas
necesarias para que sean ellos los
principales protagonistas en la forma
de generar estilos de vida
sustentables e inclusivos.

Estos tiempos nos exigen construir
bases sólidas, ancladas en el respeto
y reconocimiento de la dignidad de
las personas, en la promoción de un
humanismo integral capaz de
reconocer y reclamar la defensa de
nuestra casa común; en una
administración responsable, que



conserve la belleza y la exuberancia
de la naturaleza como un derecho
fundamental para la existencia. Las
grandes tradiciones religiosas de
nuestro mundo dan testimonio de un
patrimonio espiritual, trascendente y
ampliamente compartido, que puede
ofrecer sólidos aportes en este
sentido, si somos capaces de
aventurarnos a no tener miedo de
encontrarnos.

Todos nosotros estamos llamados, no
sólo a prestar atención a la voz de los
pobres en nuestro entorno: los
marginados, los oprimidos, los
pueblos indígenas y las minorías
religiosas, sino también a no tener
miedo de generar instancias, como
ya tímidamente se vienen
desarrollando, donde poder unirnos
y trabajar mancomunadamente. A su
vez, se nos pide abrazar el
imperativo de defender la dignidad
humana y respetar los derechos de
conciencia y libertad religiosa, y



crear espacios donde ofrecer un poco
de aire fresco en la certeza de que
«no todo está perdido, porque los
seres humanos, capaces de
degradarse hasta el extremo,
también pueden sobreponerse,
volver a optar por el bien y
regenerarse, más allá de todos los
condicionamientos mentales y
sociales que les impongan» (Carta
enc. Laudato si’, 205).

Aquí en Tailandia, país de gran
belleza natural, quisiera subrayar
una nota distintiva que considero
crucial, y en cierta medida parte de
las riquezas a “exportar” y compartir
con otras regiones de nuestra familia
humana. Ustedes valoran y cuidan a
sus ancianos —es una gran riqueza
—, los respetan y les dan un lugar
reverencial, que les garantizan a
ustedes las raíces necesarias, para
que vuestro pueblo no se marchite
detrás de determinados slogans que
terminan por vaciar e hipotecar el

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#205


alma de las nuevas generaciones.
Junto a la tendencia creciente de
desacreditar los valores y las culturas
locales, por imposición de un modelo
único, también «vemos una
tendencia a “homogeneizar” a los
jóvenes, a disolver las diferencias
propias de su lugar de origen, a
convertirlos en seres manipulables
hechos en serie. Así se produce una
destrucción cultural, que es tan grave
como la desaparición de
especies» (Exhort. ap. postsin. 
Christus vivit, 186). Continúen
haciéndoles conocer a los más
jóvenes el bagaje cultural de la
sociedad en la que viven. Ayudar a
los jóvenes a descubrir la riqueza
viva del pasado, a encontrarse con
sus raíces haciendo memoria, a
encontrarse con sus ancianos, es un
verdadero acto de amor hacia ellos,
en vista de su crecimiento y de las
decisiones que deberán tomar (cf. 
ibíd., 187).

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#186
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#187


Toda esta perspectiva implica
necesariamente el papel de
instituciones educativas como esta
Universidad. La investigación, el
conocimiento, ayudan a abrir nuevos
caminos para reducir la desigualdad
entre las personas, fortalecer la
justicia social, defender la dignidad
humana, buscar las formas de
resolución pacífica de conflictos y
preservar los recursos que dan vida
a nuestra tierra. Mi agradecimiento
se dirige, de modo particular, a los
educadores y académicos de este país
que trabajan para proporcionar a las
generaciones presentes y futuras las
habilidades y, sobre todo, la
sabiduría de raíz ancestral, que les
permitirá participar en la promoción
del bien común de la sociedad.

Queridos hermanos: Todos somos
miembros de la familia humana y
cada uno, desde el lugar que ocupa,
está invitado a ser actor y gestor
directo en la construcción de una



cultura basada en valores
compartidos, que conduzcan a la
unidad, al respeto mutuo, a la
convivencia armoniosa.

Una vez más, les agradezco su
invitación y su atención. Ofrezco mi
oración y mis mejores deseos por sus
esfuerzo, que están orientados a
servir el desarrollo de Tailandia en
prosperidad y paz. Sobre ustedes
aquí presentes, sobre sus familias y
sobre aquellos a quienes sirven,
invoco la bendición divina. Y les pido
que, por favor, lo hagan por mí.

Muchas gracias.

Santa Misa con los jóvenes en la
Catedral de la Asunción

¡Salgamos al encuentro de Cristo el
Señor que viene!



El evangelio que acabamos de
escuchar nos invita a ponernos en
movimiento y mirar al futuro para
encontrarnos con lo más hermoso
que nos quiere regalar: la venida
definitiva de Cristo a nuestras vidas y
a nuestro mundo. ¡Démosle la
bienvenida en medio nuestro con
inmensa alegría y amor, como sólo
ustedes jóvenes lo pueden hacer!
Antes que nosotros salgamos a
buscarlo, sabemos que el Señor nos
busca, viene a nuestro encuentro y
nos llama desde la necesidad de una
historia por hacer, por crear e
inventar. Vamos hacia adelante con
alegría porque sabemos que allí nos
espera.

El Señor sabe que, por medio de
ustedes, jóvenes, entra el futuro en
estas tierras y en el mundo, y con
ustedes cuenta para llevar adelante
su misión hoy (cf. Exhort. ap. postsin.
Christus vivit, 174). Así como Dios
tenía un plan para el pueblo elegido,

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#174


también tiene un plan para cada uno
de ustedes. Él es el primero en soñar
con invitarnos a todos a un banquete
que tenemos que preparar juntos, Él
y nosotros, como comunidad: el
banquete de su Reino en el que nadie
podría quedar afuera.

El evangelio de hoy nos habla de diez
jóvenes invitadas a mirar el futuro y
formar parte de la fiesta del Señor. El
problema fue que algunas de ellas no
estaban preparadas para recibirlo;
no porque se hayan quedado
dormidas sino porque les faltó el
aceite necesario, el combustible
interior para mantener encendido el
fuego del amor. Tenían un gran
impulso y motivación, querían
participar del llamado y la
convocatoria del Maestro, pero con el
tiempo se fueron apagando, se les
fueron agotando las fuerzas y las
ganas, y llegaron tarde. Una parábola
de lo que nos puede suceder a todos
los cristianos cuando, llenos de



impulsos y de ganas, sentimos el
llamado del Señor a tomar parte en
su Reino y a compartir su alegría con
los demás. Es frecuente que, frente a
los problemas y obstáculos —que
muchas veces son tantos, como cada
uno de ustedes en su corazón lo sabe
muy bien—; frente al sufrimiento de
personas queridas, o a la impotencia
de experimentar situaciones que
parecen imposibles de ser
cambiadas, entonces la incredulidad
y la amargura pueden ganar espacio
e infiltrarse silenciosamente en
nuestros sueños, haciendo que se
enfríe nuestro corazón, se pierda la
alegría y que lleguemos tarde.

Por eso, me gustaría preguntarles:
¿Quieren mantener vivo el fuego
capaz de iluminarlos en medio de la
noche y en medio de las
dificultades?, ¿quieren prepararse
para responder al llamado del
Señor?, ¿quieren estar listos para
hacer su voluntad?



¿Cómo procurarse el aceite que los
va a mantener en movimiento y los
impulsa a buscar al Señor en cada
situación?

Ustedes son herederos de una
hermosa historia de evangelización
que les fue transmitida como un
tesoro sagrado. Esta hermosa
catedral es testigo de la fe en
Jesucristo que tuvieron sus
antepasados: su fidelidad,
profundamente arraigada, los
impulsó a hacer buenas obras, a
construir ese otro templo más
hermoso todavía, compuesto de
piedras vivas para poder llevar el
amor misericordioso de Dios a todas
las personas de su tiempo. Pudieron
hacer esto porque estaban
convencidos de lo que el profeta
Oseas proclamó en la primera lectura
de hoy: Dios les había hablado con
ternura, los había abrazado con
firme amor para siempre (cf. Os
2,16.21).



Queridos amigos, para que el fuego
del Espíritu Santo no se apague, y
puedan mantener viva la mirada y el
corazón, es necesario estar bien
arraigados en la fe de nuestros
mayores: padres, abuelos y maestros.
No para quedarse presos del pasado,
sino para aprender a tener ese coraje
capaz de ayudarnos a responder a las
nuevas situaciones históricas. La de
ellos fue una vida que resistió
muchas pruebas y mucho
sufrimiento. Pero en el camino,
descubrieron que el secreto de un
corazón feliz es la seguridad que
encontramos cuando estamos
anclados, enraizados en Jesús:
enraizados en la vida de Jesús, en sus
palabras, en su muerte y
resurrección.

«A veces he visto árboles jóvenes,
bellos, que elevaban sus ramas al
cielo buscando siempre más, y
parecían un canto de esperanza. Más
adelante, después de una tormenta,



los encontré caídos, sin vida. Porque
tenían pocas raíces, habían
desplegado sus ramas sin arraigarse
bien en la tierra, y así sucumbieron
ante los embates de la naturaleza.
Por eso me duele ver que algunos les
propongan a los jóvenes construir un
futuro sin raíces, como si el mundo
comenzara ahora. Porque es
imposible que alguien crezca si no
tiene raíces fuertes que ayuden a
estar bien sostenido y agarrado a la
tierra». Chicas y chicos: «Es muy fácil
“volarse” cuando no hay desde
donde agarrarse, de donde
sujetarse» (Exhort. ap. postsin. 
Christus vivit, 179).

Sin este firme sentido de arraigo,
podemos quedar desconcertados por
las “voces” de este mundo que
compiten por nuestra atención.
Muchas de estas voces son atractivas,
propuestas bien maquilladas que al
inicio parecen bellas e intensas,
aunque con el tiempo solamente

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#179


terminan dejando el vacío, el
cansancio, la soledad y la desgana
(cf. ibíd., 277), y van apagando esa
chispa de vida que el Señor encendió
un día en cada uno.

Queridos jóvenes: Ustedes son una 
nueva generación, con nuevas
esperanzas, nuevos sueños y nuevas
preguntas; seguramente también con
algunas dudas, pero, arraigados en
Cristo, los invito a mantener viva la
alegría y a no tener miedo de mirar
el futuro con confianza. Arraigados
en Cristo, miren con alegría y miren
con confianza. Esta situación nace de
saberse buscados, encontrados y
amados infinitamente por el Señor.
La amistad cultivada con Jesucristo
es el aceite necesario para iluminar
el camino, vuestro camino, pero
también el de todos los que los
rodean: amigos, vecinos, compañeros
de estudio y de trabajo, incluso el de
aquellos que están en total
desacuerdo con ustedes.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#277


¡Salgamos al encuentro de Cristo el
Señor que viene! No le tengan miedo
al futuro ni se dejen achicar; por el
contrario, sepan que ahí en el futuro
el Señor los está esperando para
preparar y celebrar la fiesta de su
Reino.

Agradecimiento del Santo Padre al
final de la misa

Al terminar de esta celebración,
deseo agradecer a todos los que han
hecho posible mi visita a Tailandia, y
a los que han colaborado a la
realización.

Renuevo mi gratitud a Su Majestad el
Rey Rama X, al Gobierno y a las
demás Autoridades del país, por su
premurosa acogida. Agradezco de
corazón a mis hermanos Obispos y
en particular al Cardenal Francis
Xavier, así como a los sacerdotes, a



las religiosas y a los religiosos, a los
fieles laicos, y especialmente a
ustedes, los jóvenes.

Un sincero agradecimiento a los
voluntarios que han colaborado tan
generosamente; y a todos los que me
han acompañado con sus oraciones y
sus sacrificios, de modo especial a los
enfermos y a los encarcelados.

Que el Señor los recompense con su
consuelo y la paz que sólo él puede
dar. Y les dejo una tarea: no se
olviden de rezar por mí. ¡Muchas
gracias!

Encuentro con los obispos en la
Nunciatura Apostólica

Queridos hermanos Obispos:

Primero de todo tengo que
excusarme y pedir disculpas porque



entré sin saludar a nadie. ¡Qué mal
educados que somos los argentinos!
Disculpen por eso. Es un gusto estar
aquí entre ustedes. Y, los japoneses,
tienen fama de ser metódicos y
trabajadores, y la prueba es esta: ¡El
Papa baja del avión y lo hacen
trabajar enseguida! Muchas gracias.

Y estoy contento por el don de visitar
Japón y por la bienvenida que me
han brindado. Agradezco
especialmente al Arzobispo Takami
por sus palabras en nombre de toda
la comunidad católica de este país.
Estando aquí con ustedes, en este
primer encuentro oficial, quiero
saludar a cada una y a todas vuestras
comunidades, laicos, catequistas,
sacerdotes, religiosos, personas
consagradas, seminaristas. Y también
quiero extender el abrazo y mis
oraciones a todos los japoneses en
este período marcado por la
entronización del nuevo Emperador
y el inicio de la era Reiwa.



No sé si sabrán, pero desde joven
sentía simpatía y cariño por estas
tierras. Han pasado muchos años de
aquel impulso misionero cuya
realización se hizo esperar. Hoy, el
Señor me regala la oportunidad de
estar entre ustedes como peregrino
misionero tras los pasos de grandes
testigos de la fe. Se cumplen 470 años
de la llegada de san Francisco Javier
al Japón, quien marcó el comienzo de
la difusión del cristianismo en esta
tierra. En su memoria, quiero
unirme a ustedes para dar gracias al
Señor por todos aquellos que, a lo
largo de los siglos, se dedicaron a
sembrar el Evangelio y a servir al
pueblo japonés con gran unción y
amor; esta entrega le dio un rostro
muy particular a la Iglesia nipona.
Pienso en los mártires san Pablo Miki
y sus compañeros y en el beato Justo
Takayama Ukon, que en medio de
tantas pruebas dio testimonio hasta
su muerte. Esta entrega para
mantener viva la fe a través de la



persecución ayudó a la pequeña
comunidad cristiana a crecer,
consolidarse y dar fruto. También
pensemos en los “cristianos ocultos”,
de la región de Nagasaki, que
mantuvieron la fe por generaciones a
través del bautismo, la oración y la
catequesis; auténticas Iglesias
domésticas que resplandecían en
esta tierra, quizás sin saberlo, como
espejo de la familia de Nazaret.

El camino del Señor nos muestra
cómo su presencia se “juega” en la
vida cotidiana del pueblo fiel, que
busca la manera de seguir haciendo
presente su memoria; una presencia
silenciosa, memoria viva que
recuerda que donde dos o más estén
reunidos en su Nombre ahí estará Él,
con la fuerza y la ternura de su
Espíritu (cf. Mt 18,20). El ADN de
vuestras comunidades está marcado
por este testimonio, antídoto contra
toda desesperanza, que nos señala el
camino hacia donde poner la mirada.



Ustedes son una Iglesia viva, que se
ha mantenido pronunciando el
Nombre del Señor y contemplando
cómo Él los guiaba en medio de la
persecución.

La siembra confiada, el testimonio de
los mártires y la paciente expectativa
de los frutos que el Señor regala a su
tiempo, caracterizaron la modalidad
apostólica con la que han sabido
acompañar la cultura japonesa.
Como resultado, forjaron a lo largo
de estos años un rostro eclesial muy
apreciado, en general, por la
sociedad nipona, gracias a sus
numerosas aportaciones al bien
común. Este importante capítulo de
la historia del país y de la Iglesia
universal, ha sido ahora reconocido
con la designación de las iglesias y
pueblos de Nagasaki y Amakusa
como lugares de Patrimonio Cultural
Mundial; pero, sobre todo, como
memoria viva del alma de vuestras



comunidades, esperanza fecunda de
toda evangelización.

Este viaje apostólico está marcado
por el lema «proteger toda vida», que
bien puede simbolizar nuestro
ministerio episcopal. El obispo es
aquel a quien el Señor llamó de en
medio de su pueblo, para devolverlo
como pastor capaz de proteger toda
vida, lo que determina en cierta
medida el escenario a donde
debemos apuntar.

La misión en estas tierras estuvo
marcada por una fuerte búsqueda de
inculturación y diálogo, que permitió
el desarrollo de nuevas modalidades
independientes a las desarrolladas
en Europa. Sabemos que, desde el
inicio, se usaron escritos, el teatro, la
música y todo tipo de medios, en su
gran mayoría en idioma japonés.
Este hecho demuestra el amor que
los primeros misioneros sentían por
estas tierras. Proteger toda vida



significa, en primer lugar, tener esa
mirada contemplativa capaz de amar
la vida de todo el pueblo que les fue
confiado, para reconocer en él ante
todo un don del Señor. «Porque sólo
lo que se ama puede ser salvado. Sólo
lo que se abraza puede ser
transformado» (XXXIV Jornada
Mundial de la Juventud, Panamá, 
Vigilia de oración, 26 enero 2019).
Principio de encarnación capaz de
ayudar a posicionarnos ante toda
vida como un don gratuito, por sobre
otras consideraciones, válidas pero
secundarias. Proteger toda vida y
anunciar el Evangelio no son dos
cosas separadas ni contrapuestas: se
reclaman, se necesitan. Ambas
significan estar atentos, velar ante
todo aquello que hoy pueda estar
impidiendo, en estas tierras, el
desarrollo integral de las personas
confiadas a la luz del Evangelio de
Jesús.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2019/1/26/veglia-giovani-panama.html


Sabemos que la Iglesia en Japón es
pequeña y los católicos son una
minoría, pero esto no debe restarle
valor a vuestro compromiso con una
evangelización que, en vuestra
situación particular, la palabra más
fuerte y clara que puedan brindar es
la de un testimonio humilde,
cotidiano y de diálogo con otras
tradiciones religiosas. La
hospitalidad y el cuidado que
muestran a los numerosos
trabajadores extranjeros, que
representan más de la mitad de los
católicos de Japón, no sólo sirve
como testimonio del Evangelio en
medio de la sociedad japonesa, sino
que también certifica la
universalidad de la Iglesia,
demostrando que nuestra unión con
Cristo es más fuerte que cualquier
otro vínculo o identidad, y es capaz
de llegar y alcanzar a todas las
realidades.



Una Iglesia martirial puede hablar
con mayor libertad, especialmente al
abordar cuestiones urgentes de paz y
justicia en nuestro mundo. Mañana
visitaré Nagasaki e Hiroshima donde
rezaré por las víctimas del
bombardeo catastrófico de estas dos
ciudades, y me haré eco de vuestros
propios llamados proféticos al
desarme nuclear. Deseo encontrar a
aquellos que aún sufren las heridas
de este trágico episodio de la historia
humana, así como a las víctimas del
“triple desastre”. Su sufrimiento
continuado es un recordatorio
elocuente a nuestro deber humano y
cristiano de ayudar a los que sufren
en el cuerpo y en el espíritu, y de
ofrecer a todos el mensaje evangélico
de esperanza, curación y
reconciliación. Recordemos que el
mal no hace acepción de personas y
no pregunta sobre pertenencias;
simplemente irrumpe con su
vehemencia destructora, como ha
sucedido recientemente con el



devastador tifón que ha provocado
tantas víctimas y daños materiales.
Encomendemos a la misericordia del
Señor a los que han muerto, a sus
familiares, y a todos los que han
perdido sus casas y bienes
materiales. Que no tengamos miedo
a desarrollar siempre, aquí y en todo
el mundo, una misión capaz de
levantar la voz y defender toda vida
como un don preciado del Señor.

Los animo, pues, en sus esfuerzos
para garantizar que la comunidad
católica en Japón ofrezca un
testimonio claro del Evangelio en
medio de toda la sociedad. El
apreciado apostolado educativo de la
Iglesia representa un gran recurso
para la evangelización, y demuestra
el compromiso con las más amplias
corrientes intelectuales y culturales;
la calidad de su contribución
dependerá naturalmente del fomento
de su identidad y misión.



Somos conscientes de que existen
diversos flagelos que atentan contra
la vida de algunas personas de
vuestras comunidades, que están
marcadas, por diversas razones, por
la soledad, la desesperación y el
aislamiento. El aumento del número
de suicidios en vuestras ciudades, así
como el “bulismo” (ijime), y diversas
formas de auto exigencia, están
creando nuevos tipos de alienación y
desorientación espiritual. ¡Cómo
afecta esto especialmente a los
jóvenes! Los invito a que les presten
especial atención a ellos y a sus
necesidades, busquen priorizar
espacios donde la cultura de la
eficacia, el rendimiento y el éxito se
vea visitada por la cultura de un
amor gratuito y desinteresado capaz
de brindar a todos, y no sólo a los
que “llegaron”, posibilidades de una
vida feliz y lograda. Con su celo,
ideas y energías, así como con una
buena formación y bien
acompañados, vuestros jóvenes



pueden ser una fuente importante de
esperanza para sus contemporáneos,
y dar un testimonio vital de la
caridad cristiana. Una búsqueda
creativa, inculturada e ingeniosa del
kerigma puede tener mucho eco en
tantas vidas anhelantes de
compasión.

Sé que la mies es mucha y los
obreros son pocos. Los estimulo a
buscar, desarrollar y fomentar una
misión capaz de involucrar a las
familias y a promover una formación
capaz de alcanzar a las personas allí
donde se encuentren, asumiendo
siempre la realidad: el punto de
partida para todo apostolado nace
del lugar donde las personas están en
sus rutinas y quehaceres, no en
lugares artificiales. Allí, tenemos que
llegar al alma de las ciudades, de los
trabajos, de las universidades para
acompañar con el Evangelio de la
compasión y la misericordia a los
fieles que nos fueron confiados.



Nuevamente gracias por la
oportunidad que me regalan de
poder visitar y celebrar con vuestras
Iglesias locales. Pedro quiere
confirmarlos en la fe, pero Pedro
también viene a tocar y a dejarse
renovar en las huellas de tantos
mártires testigos de la fe; recen para
que el Señor me regale esta gracia.

Y pido al Señor que los bendiga y, en
ustedes, bendiga a vuestras
comunidades. Muchas gracias.

Mensaje sobre las armas nucleares
en el Parque del epicentro de la
bomba atómica

Queridos hermanos y hermanas:

Este lugar nos hace más conscientes
del dolor y del horror que los seres
humanos somos capaces de
infringirnos. La cruz bombardeada y



la estatua de Nuestra Señora,
recientemente descubiertas en la
Catedral de Nagasaki, nos recuerdan
una vez más el indescriptible horror
sufrido en su propia carne por las
víctimas y sus familias.

Uno de los anhelos más profundos
del corazón humano es el deseo de
paz y estabilidad. La posesión de
armas nucleares y de otras armas de
destrucción masiva no son la
respuesta más acertada a este deseo;
es más, parecen continuamente
ponerlo a prueba. Nuestro mundo
vive la perversa dicotomía de querer
defender y garantizar la estabilidad y
la paz en base a una falsa seguridad
sustentada por una mentalidad de
miedo y desconfianza, que termina
por envenenar las relaciones entre
pueblos e impedir todo posible
diálogo.

La paz y la estabilidad internacional
son incompatibles con todo intento



de fundarse sobre el miedo a la
mutua destrucción o sobre una
amenaza de aniquilación total; sólo
es posible desde una ética global de
solidaridad y cooperación al servicio
de un futuro plasmado por la
interdependencia y la
corresponsabilidad entre toda la
familia humana de hoy y de mañana.

Aquí, en esta ciudad, que es testigo
de las catastróficas consecuencias
humanitarias y ambientales de un
ataque nuclear, serán siempre pocos
todos los intentos de alzar nuestra
voz contra la carrera armamentista.
Esta desperdicia recursos valiosos
que podrían, en cambio, utilizarse en
beneficio del desarrollo integral de
los pueblos y para la protección del
ambiente natural. En el mundo de
hoy, en el que millones de niños y
familias viven en condiciones
infrahumanas, el dinero que se gasta
y las fortunas que se ganan en la
fabricación, modernización,



mantenimiento y venta de armas,
cada vez más destructivas, son un
atentado continuo que clama al cielo.

Un mundo en paz, libre de armas
nucleares, es la aspiración de
millones de hombres y mujeres en
todas partes. Convertir este ideal en
realidad requiere la participación de
todos: las personas, las comunidades
religiosas, la sociedad civil, los
Estados que poseen armas nucleares
y aquellos que no las poseen, los
sectores militares y privados, y las
organizaciones internacionales.
Nuestra respuesta a la amenaza de
las armas nucleares debe ser
colectiva y concertada, basada en la
construcción ardua pero constante
de una confianza mutua que rompa
la dinámica de desconfianza
actualmente prevaleciente. En 1963,
el Papa san Juan XXIII en la Encíclica 
Pacem in terris, solicitando también
la prohibición de las armas atómicas
(cf. n. 112), afirmó que «una paz

https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html


internacional verdadera y constante
no puede apoyarse en el equilibrio
de las fuerzas militares, sino
únicamente en la confianza
recíproca» (n. 113).

Es necesario romper la dinámica de
desconfianza que prevale
actualmente, y que hace correr el
riesgo de conducir al
desmantelamiento de la arquitectura
internacional de control de las
armas. Estamos presenciando una
erosión del multilateralismo, aún
más grave ante el desarrollo de las
nuevas tecnologías de armas; este
enfoque parece bastante
incongruente en el contexto actual
marcado por la interconexión, y
constituye una situación que reclama
una urgente atención por parte de
todos los líderes, así como dedicación
también.

La Iglesia Católica, por su parte, está
irrevocablemente comprometida con



la decisión de promover la paz entre
los pueblos y las naciones. Es un
deber al que se siente obligada ante
Dios y ante todos los hombres y
mujeres de esta tierra. Nunca
podemos cansarnos de trabajar e
insistir con celeridad en apoyo a los
principales instrumentos jurídicos
internacionales de desarme y no
proliferación nuclear, incluido el
Tratado sobre la prohibición de
armas nucleares. En julio pasado, los
obispos de Japón lanzaron un
llamado para la abolición de las
armas nucleares, y cada agosto la
Iglesia nipona celebra un encuentro
de oración de diez días por la paz.
Que la oración, la búsqueda
infatigable en la promoción de
acuerdos, la insistencia en el diálogo,
sean las “armas” en las que
pongamos nuestra confianza y
también la fuente de inspiración de
los esfuerzos para construir un
mundo de justicia y solidaridad que
brinde garantías reales para la paz.



Con el convencimiento de que un
mundo sin armas nucleares es
posible y necesario, pido a los líderes
políticos que no se olviden de que las
mismas no nos defienden de las
amenazas a la seguridad nacional e
internacional de nuestro tiempo. Es
necesario considerar el impacto
catastrófico de un uso desde el punto
de vista humanitario y ambiental,
renunciando al fortalecimiento de un
clima de miedo, desconfianza y
hostilidad, impulsado por doctrinas
nucleares. El estado actual de
nuestro planeta reclama, por su
parte, una reflexión seria sobre cómo
todos estos recursos podrían ser
utilizados, con referencia a la
compleja y difícil implementación de
la Agenda 2030 para el Desarrollo
Sostenible, y alcanzar así objetivos
como el desarrollo humano integral.
Así lo sugirió ya, en 1964, el Papa san
Pablo VI, cuando propuso ayudar a
los más desheredados a través de un 
Fondo Mundial, alimentado con una

https://www.vatican.va/content/paul-vi/es.html


parte de los gastos militares (cf. 
Discurso a los periodistas, Bombay, 4
diciembre 1964; Carta enc. 
Populorum progressio, 26 marzo
1967, 51).

Por todo esto, resulta crucial crear
herramientas que aseguren la
confianza y el desarrollo mutuo, y
contar con líderes que estén a la
altura de las circunstancias. Tarea
que, a su vez, nos involucra y nos
reclama a todos. Nadie puede ser
indiferente ante el dolor sufriente de
millones de hombres y mujeres que
hoy siguen golpeando a nuestras
conciencias; nadie puede ser sordo
ante el grito del hermano que desde
su herida llama; nadie puede ser
ciego ante las ruinas de una cultura
incapaz de dialogar.

Les pido unirnos en oraciones cada
día por la conversión de las
conciencias y por el triunfo de una
cultura de la vida, de la

https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1964/documents/hf_p-vi_spe_19641204_press.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html


reconciliación y de la fraternidad.
Una fraternidad que sepa reconocer
y garantizar las diferencias en la
búsqueda de un destino común.

Sé que algunos de los aquí presentes
no son católicos, pero estoy seguro de
que todos podemos hacer nuestra la
oración por la paz atribuida a san
Francisco de Asís:

Señor, haz de mí un instrumento de
tu paz:

donde haya odio, ponga yo amor;

donde haya ofensa, ponga yo perdón;

donde haya duda, ponga yo fe;

donde haya desesperación, ponga yo
esperanza;

donde haya tinieblas, ponga yo luz;

donde haya tristeza, ponga yo
alegría.



En este lugar de memoria, que nos
sobrecoge y no puede dejarnos
indiferentes, es aún más significativo
confiar en Dios, para que nos enseñe
a ser instrumentos efectivos de paz y
a trabajar también para no cometer
los mismos errores del pasado.

Que ustedes y sus familias, y toda la
nación, puedan experimentar las
bendiciones de la prosperidad y la
armonía social.

Homenaje a los santos mártires en
el Monumento de los Mártires -
Nishizaka Hill

Queridos hermanos y hermanas:
Buenos días.

Esperaba con ansias este momento.
Vengo como peregrino a rezar, a
confirmar, y también a ser
confirmado por la fe de estos



hermanos, que con su testimonio y
entrega nos señalan el camino. Les
agradezco la bienvenida.

Este santuario evoca las imágenes y
los nombres de los cristianos que
fueron martirizados hace muchos
años, comenzando con Pablo Miki y
sus compañeros, el 5 de febrero de
1597, y la multitud de otros mártires
que consagraron este campo con su
sufrimiento y su muerte.

Sin embargo, este santuario, más que
de muerte, nos habla del triunfo de
la vida. San Juan Pablo II vio este
lugar no sólo como el monte de los
mártires, sino como un verdadero 
Monte de las Bienaventuranzas,
donde podemos tocar el testimonio
de hombres invadidos por el Espíritu
Santo, libres del egoísmo, de la
comodidad y del orgullo (cf. Exhort.
ap. Gaudete et exsultate, 65). Porque
aquí la luz del Evangelio brilló en el

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/homilies/1981/documents/hf_jp-ii_hom_19810226_martiri-nagasaki.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/homilies/1981/documents/hf_jp-ii_hom_19810226_martiri-nagasaki.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#A_contracorriente


amor que triunfó sobre la
persecución y la espada.

Este lugar es ante todo un
monumento que anuncia la Pascua,
pues proclama que la última palabra
—a pesar de todas las pruebas
contrarias— no pertenece a la
muerte sino a la vida. No estamos
llamados a la muerte sino a una Vida
en plenitud; ellos lo anunciaron. Sí,
aquí está la oscuridad de la muerte y
el martirio, pero también se anuncia
la luz de la resurrección, donde la
sangre de los mártires se convierte
en semilla de la vida nueva que
Jesucristo, a todos, nos quiere
regalar. Su testimonio nos confirma
en la fe y ayuda a renovar nuestra
entrega y compromiso, para vivir el
discipulado misionero que sabe
trabajar por una cultura, capaz de
proteger y defender siempre toda
vida, a través de ese “martirio” del
servicio cotidiano y silencioso de



todos, especialmente hacia los más
necesitados.

Vengo hasta este monumento
dedicado a los mártires para
encontrarme con estos santos
hombres y mujeres, y quiero hacerlo
con la pequeñez de aquel joven
jesuita que venía de “los confines de
la tierra”, y encontró una profunda
fuente de inspiración y renovación
en la historia de los primeros
mártires japoneses. ¡No olvidemos el
amor de su entrega! Que no sea una
gloriosa reliquia de gestas pasadas,
bien guardada y honrada en un
museo, sino memoria y fuego vivo
del alma de todo apostolado en esta
tierra, capaz de renovar y encender
siempre el celo evangelizador. Que la
Iglesia en el Japón de nuestro tiempo,
con todas sus dificultades y
promesas, se sienta llamada a
escuchar cada día el mensaje
proclamado por san Pablo Miki
desde su cruz, y compartir con todos



los hombres y mujeres la alegría y la
belleza del Evangelio, Camino,
Verdad y Vida (cf. Jn 14,6); que
podamos cada día liberarnos de todo
aquello que nos pesa e impide
caminar con humildad, libertad,
parresia y caridad.

Hermanos: En este lugar también nos
unimos a los cristianos que en
diversas partes del mundo hoy
sufren y viven el martirio a causa de
la fe. Mártires del siglo XXI nos
interpelan con su testimonio a que
tomemos, valientemente, el camino
de las bienaventuranzas. Recemos
por ellos y con ellos, y levantemos la
voz para que la libertad religiosa sea
garantizada para todos y en todos los
rincones del planeta, y levantemos
también la voz contra toda
manipulación de las religiones, «por
políticas integristas y de división y
por los sistemas de ganancia
insaciables y las tendencias
ideológicas odiosas, que manipulan



las acciones y los destinos de los
hombres» (Documento sobre la
fraternidad humana, Abu Dabi, 4
febrero 2019).

Pidamos a Nuestra Señora, Reina de
los Mártires, a san Pablo Miki y a
todos sus compañeros que a lo largo
de la historia anunciaron con sus
vidas las maravillas del Señor, que
intercedan por vuestra tierra y por la
Iglesia toda, para que su entrega
despierte y mantenga viva la alegría
por la misión.

Santa Misa en el Estadio de Béisbol

«Jesús, acuérdate de mí cuando
llegues a tu reino» (Lc 23,42).

En este último domingo del año
litúrgico unimos nuestras voces a la
del malhechor que, crucificado junto
con Jesús, lo reconoció y lo proclamó

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


rey. Allí, en el momento menos
triunfal y glorioso, bajo los gritos de
burlas y humillación, el bandido fue
capaz de alzar la voz y realizar su
profesión de fe. Son las últimas
palabras que Jesús escucha y, a su
vez, son las últimas palabras que Él
dirige antes de entregarse al Padre:
«Yo te aseguro que hoy estarás
conmigo en el Paraíso» (Lc 23,43). El
pasado tortuoso del ladrón parece,
por un instante, cobrar un nuevo
sentido: acompañar de cerca el
suplicio del Señor; y este instante no
hace más que corroborar la vida del
Señor: ofrecer siempre y en todas
partes la salvación. El calvario, lugar
de desconcierto e injusticia, donde la
impotencia y la incomprensión se
encuentran acompañadas por el
murmullo y cuchicheo indiferente y
justificador de los burlones de turno
ante la muerte del inocente, se
transforma, gracias a la actitud del
buen ladrón, en una palabra de
esperanza para toda la humanidad.



Las burlas y los gritos de sálvate a ti
mismo frente al inocente sufriente
no serán la última palabra; es más,
despertarán la voz de aquellos que se
dejen tocar el corazón y se decidan
por la compasión como auténtica
forma para construir la historia.

Hoy aquí queremos renovar nuestra
fe y nuestro compromiso; conocemos
bien la historia de nuestras fallas,
pecados y limitaciones, al igual que
el buen ladrón, pero no queremos
que eso sea lo que determine o
defina nuestro presente y futuro.
Sabemos que no son pocas las veces
que podemos caer en la atmósfera
comodona del grito fácil e
indiferente del “sálvate a ti mismo”,
y perder la memoria de lo que
significa cargar con el sufrimiento de
tantos inocentes. Estas tierras
experimentaron, como pocas, la
capacidad destructora a la que puede
llegar el ser humano. Por eso, como
el buen ladrón, queremos vivir ese



instante donde poder levantar
nuestras voces y profesar nuestra fe
en la defensa y en el servicio del
Señor, el Inocente sufriente.
Queremos acompañar su suplicio,
sostener su soledad y abandono, y
escuchar, una vez más, que la
salvación es la palabra que el Padre
nos quiere ofrecer a todos: «Hoy
estarás conmigo en el Paraíso».

Salvación y certeza que
testimoniaron valientemente con su
vida san Pablo Miki y sus
compañeros, así como los miles de
mártires que jalonan vuestro
patrimonio espiritual. Queremos
caminar sobre sus huellas, queremos
andar sobre sus pasos para profesar
con valentía que el amor dado,
entregado y celebrado por Cristo en
la cruz, es capaz de vencer sobre
todo tipo de odio, egoísmo, burla o
evasión; es capaz de vencer sobre
todo pesimismo inoperante o
bienestar narcotizante, que termina



por paralizar cualquier buena acción
y elección. Nos lo recordaba el
Concilio Vaticano II: lejos están de la
verdad quienes sabiendo que
nosotros no tenemos aquí una ciudad
permanente, sino que buscamos la
futura, piensan que por ello podemos
descuidar nuestros deberes terrenos,
no advirtiendo que, precisamente,
por esa misma fe profesada estamos
obligados a realizarlos de una
manera tal que den cuenta y
transparenten la nobleza de la
vocación con la que hemos sido
llamados (cf. Const. past. Gaudium et
spes, 43).

Nuestra fe es en el Dios de los
Vivientes. Cristo está vivo y actúa en
medio nuestro, conduciéndonos a
todos hacia la plenitud de vida. Él
está vivo y nos quiere vivos. Cristo es
nuestra esperanza (cf. Exhort. ap.
postsin.Christus vivit, 1). Lo
imploramos cada día: venga a
nosotros tu Reino, Señor. Y al hacerlo

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html


queremos también que nuestra vida
y nuestras acciones se vuelvan una
alabanza. Si nuestra misión como
discípulos misioneros es la de ser
testigos y heraldos de lo que vendrá,
no podemos resignarnos ante el mal
y los males, sino que nos impulsa a
ser levadura de su Reino
dondequiera que estemos: familia,
trabajo, sociedad; nos impulsa a ser
una pequeña abertura en la que el
Espíritu siga soplando esperanza
entre los pueblos. El Reino de los
cielos es nuestra meta común, una
meta que no puede ser sólo para el
mañana, sino que la imploramos y la
comenzamos a vivir hoy, al lado de la
indiferencia que rodea y que silencia
tantas veces a nuestros enfermos y
discapacitados, a los ancianos y
abandonados, a los refugiados y
trabajadores extranjeros: todos ellos
sacramento vivo de Cristo, nuestro
Rey (cf. Mt 25,31-46); porque «si
verdaderamente hemos partido de la
contemplación de Cristo, tenemos



que saberlo descubrir sobre todo en
el rostro de aquellos con los que él
mismo ha querido identificarse» (S.
Juan Pablo II, Carta ap. Novo
millennio ineunte, 49).

Aquel día, en el Calvario, muchas
voces callaban, tantas otras se
burlaban, tan sólo la del ladrón fue
capaz de alzarse y defender al
inocente sufriente; toda una valiente
profesión de fe. En cada uno de
nosotros está la decisión de callar,
burlar o profetizar. Queridos
hermanos: Nagasaki lleva en su alma
una herida difícil de curar, signo del
sufrimiento inexplicable de tantos
inocentes; víctimas atropelladas por
las guerras de ayer pero que siguen
sufriendo hoy en esta tercera guerra
mundial a pedazos. Alcemos nuestras
voces aquí en una plegaria común
por todos aquellos que hoy están
sufriendo en su carne este pecado
que clama al cielo, y para que cada
vez sean más los que, como el buen

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/2001/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/2001/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html


ladrón, sean capaces de no callar ni
burlarse, sino con su voz profetizar
un reino de verdad y justicia, de
santidad y gracia, de amor y de
paz[1].

[1] Cf. Misal Romano, Prefacio de la
Solemnidad de Jesucristo, Rey del
Universo.

Encuentro por la paz en el
Memorial de la Paz

«Por mis hermanos y compañeros,
voy a decir: La paz contigo» (Sal
122,8).

Dios de misericordia y Señor de la
historia, a ti elevamos nuestros ojos
desde este lugar, encrucijada de
muerte y vida, de derrota y
renacimiento, de sufrimiento y
piedad.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2019/documents/papa-francesco_20191124_messa-nagasaki-omelia.html#_ftn1
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2019/documents/papa-francesco_20191124_messa-nagasaki-omelia.html#_ftnref1


Aquí, de tantos hombres y mujeres,
de sus sueños y esperanzas, en medio
de un resplandor de relámpago y
fuego, no ha quedado más que
sombra y silencio. En apenas un
instante, todo fue devorado por un
agujero negro de destrucción y
muerte. Desde ese abismo de
silencio, todavía hoy se sigue
escuchando fuerte el grito de los que
ya no están. Venían de diferentes
lugares, tenían nombres distintos,
algunos de ellos hablaban lenguas
diversas. Todos quedaron unidos por
un mismo destino, en una hora
tremenda que marcó para siempre,
no sólo la historia de este país sino el
rostro de la humanidad.

Hago memoria aquí de todas las
víctimas, me inclino ante la fuerza y
la dignidad de aquellos que,
habiendo sobrevivido a esos
primeros momentos, han soportado
en sus cuerpos durante muchos años
los sufrimientos más agudos y, en sus



mentes, los gérmenes de la muerte
que seguían consumiendo su energía
vital.

He sentido el deber de venir a este
lugar como peregrino de paz, para
permanecer en oración, recordando
a las víctimas inocentes de tanta
violencia y llevando también en el
corazón las súplicas y anhelos de los
hombres y mujeres de nuestro
tiempo, especialmente de los jóvenes,
que desean la paz, trabajan por la
paz, se sacrifican por la paz. He
venido a este lugar lleno de memoria
y de futuro trayendo el grito de los
pobres, que son siempre las víctimas
más indefensas del odio y de los
conflictos.

Quisiera humildemente ser la voz de
aquellos cuya voz no es escuchada, y
que miran con inquietud y angustia
las crecientes tensiones que
atraviesan nuestro tiempo, las
inaceptables desigualdades e



injusticias que amenazan la
convivencia humana, la grave
incapacidad de cuidar nuestra casa
común, el recurso continuo y
espasmódico de las armas, como si
estas pudieran garantizar un futuro
de paz.

Con convicción, deseo reiterar que el
uso de la energía atómica con fines
de guerra es hoy más que nunca un
crimen, no sólo contra el hombre y
su dignidad sino contra toda
posibilidad de futuro en nuestra casa
común. El uso de energía atómica
con fines de guerra es inmoral, como
asimismo es inmoral la posesión de
las armas atómicas, como ya lo dije
hace dos años. Seremos juzgados por
esto. Las nuevas generaciones se
levantarán como jueces de nuestra
derrota si hemos hablado de la paz,
pero no la hemos realizado con
nuestras acciones entre los pueblos
de la tierra. ¿Cómo podemos hablar
de paz mientras construimos nuevas

https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/november/documents/papa-francesco_20171110_convegno-disarmointegrale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/november/documents/papa-francesco_20171110_convegno-disarmointegrale.html


y formidables armas de guerra?
¿Cómo podemos hablar de paz
mientras justificamos determinadas
acciones espurias con discursos de
discriminación y de odio?

Estoy convencido de que la paz no es
más que un “sonido de palabras” si
no se funda en la verdad, si no se
construye de acuerdo con la justicia,
si no está vivificada y completada
por la caridad, y si no se realiza en la
libertad (cf. S. Juan XXIII, Carta enc. 
Pacem in terris, 37).

La construcción de la paz en la
verdad y en la justicia significa
reconocer que «son muchas y muy
grandes las diferencias entre los
hombres en ciencia, virtud,
inteligencia y bienes
materiales» (ibíd., 87), lo cual jamás
puede justificar el propósito de
imponer a los demás los propios
intereses particulares. Por el
contrario, todo esto constituye una

https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html


fuente de mayor responsabilidad y
respeto. Asimismo, las comunidades
políticas, que legítimamente pueden
diferir entre sí en términos de
cultura o desarrollo económico, están
llamadas a comprometerse a trabajar
«por el progreso común», por el bien
de todos (ibíd., 88).

De hecho, si realmente queremos
construir una sociedad más justa y
segura, debemos dejar que las armas
caigan de nuestras manos: «No es
posible amar con armas ofensivas en
las manos» (S. Pablo VI, Discurso a
las Naciones Unidas, 4 octubre 1965,
10). Cuando nos entregamos a la
lógica de las armas y nos alejamos
del ejercicio del diálogo, nos
olvidamos trágicamente de que las
armas, antes incluso de causar
víctimas y ruinas, tienen la
capacidad de provocar pesadillas,
«exigen enormes gastos, detienen los
proyectos de solidaridad y de trabajo
útil, alteran la psicología de los

https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651004_united-nations.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651004_united-nations.html


pueblos» (ibíd.). ¿Cómo podemos
proponer la paz si frecuentamos la
intimidación bélica nuclear como
recurso legítimo para la resolución
de los conflictos? Que este abismo de
dolor evoque los límites que jamás se
pueden atravesar. La verdadera paz
sólo puede ser una paz desarmada.
Además, «la paz no es la mera
ausencia de la guerra […]; sino un
perpetuo quehacer» (Conc. Vat. II,
Const. past. Gaudium et spes, 78). Es
fruto de la justicia, del desarrollo, de
la solidaridad, del cuidado de nuestra
casa común y de la promoción del
bien común, aprendiendo de las
enseñanzas de la historia.

Recordar, caminar juntos, proteger.
Estos son tres imperativos morales
que, precisamente aquí en
Hiroshima, adquieren un significado
aún más fuerte y universal, y tienen
la capacidad de abrir un camino de
paz. Por lo tanto, no podemos
permitir que las actuales y nuevas

https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651004_united-nations.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


generaciones pierdan la memoria de
lo acontecido, esa memoria que es
garante y estímulo para construir un
futuro más justo y más fraterno; un
recuerdo expansivo capaz de
despertar las conciencias de todos los
hombres y mujeres, especialmente
de aquellos que hoy desempeñan un
papel especial en el destino de las
naciones; una memoria viva que nos
ayude a decir de generación en
generación: ¡nunca más!

Precisamente por esto estamos
llamados a caminar juntos, con una
mirada de comprensión y de perdón,
abriendo el horizonte a la esperanza
y trayendo un rayo de luz en medio
de las numerosas nubes que hoy
ensombrecen el cielo. Abrámonos a
la esperanza, convirtiéndonos en
instrumentos de reconciliación y de
paz. Esto será siempre posible si
somos capaces de protegernos y
sabernos hermanados en un destino
común. Nuestro mundo,



interconectado no sólo por la
globalización sino desde siempre por
una tierra común, reclama más que
en otras épocas la postergación de
intereses exclusivos de determinados
grupos o sectores, para alcanzar la
grandeza de aquellos que luchan
corresponsablemente para
garantizar un futuro común.

En una sola súplica abierta a Dios y a
todos los hombres y mujeres de
buena voluntad, en nombre de todas
las víctimas de los bombardeos y
experimentos atómicos, y de todos
los conflictos, desde el corazón
elevemos conjuntamente un grito:
¡Nunca más la guerra, nunca más el
rugido de las armas, nunca más tanto
sufrimiento! Que venga la paz en
nuestros días, en este mundo
nuestro. Dios, tú nos lo has
prometido: «La misericordia y la
fidelidad se encuentran, la justicia y
la paz se besan; la fidelidad brota de



la tierra, y la justicia mira desde el
cielo» (Sal 84,11-12).

Ven, Señor, que es tarde y donde
sobreabundó la destrucción que hoy
también pueda hoy sobreabundar la
esperanza de que es posible escribir
y realizar una historia diferente.
¡Ven, Señor, Príncipe de la paz,
haznos instrumentos y ecos de tu
paz!

«Por mis hermanos y compañeros,
voy a decir: La paz contigo» (Sal
122,8).

Encuentro con las víctimas de la
triple catástrofe en “Bellesalle
Hanzomon”

Queridos amigos:

Este encuentro con ustedes es un
momento importante en mi visita a



Japón. Les agradezco la bienvenida
con música argentina. De manera
especial, agradezco a Toshiko,
Tokuun y Matsuki, quienes han
compartido su historia con nosotros.
Ellos y también ustedes representan
a todos los que han sufrido de
manera tan grande a causa del triple
desastre —el terremoto, el tsunami y
el accidente nuclear—, que afectó no
sólo a las prefecturas de Iwate,
Miyagi y Fukushima, sino a todo el
Japón y a sus ciudadanos. Gracias
por expresar con sus palabras y con
su presencia la tristeza y el dolor
sufrido por tantas personas, pero
también la esperanza abierta a un
futuro mejor. Matsuki, al terminar su
testimonio, me invitaba a unirme a
ustedes en oración. Hagamos un rato
de silencio y que nuestra primera
palabra sea rezar por las más de
dieciocho mil personas que
perdieron la vida, por sus familiares
y por los que aún están
desaparecidos. Hagamos una oración



que nos una y nos dé el coraje de
mirar hacia adelante con esperanza.

También agradezcamos el esfuerzo
de los gobiernos locales,
organizaciones y personas que
trabajan en la reconstrucción de las
áreas donde ocurrieron los desastres
y para aliviar la situación de las más
de cincuenta mil personas que
fueron evacuadas, actualmente en
viviendas temporales, sin poder aún
regresar a sus hogares.

Agradezco de modo especial, como
bien lo señaló Toshiko, la rapidez con
que muchas personas, no sólo de
Japón sino de todo el mundo, se
movilizaron inmediatamente
después de los desastres, para apoyar
a las víctimas con la oración y la
ayuda material y financiera. Una
acción que no puede perderse en el
tiempo y desaparecer después del 
shock inicial, sino que debemos
perpetuar y sostener. En relación a lo



que señaló Matsuki, algunos de los
que vivían en las áreas afectadas
ahora se sienten olvidados y no
pocos deben hacer frente a continuos
problemas de tierras y bosques
contaminados y los efectos a largo
plazo de la radiación.

Que este encuentro sirva para que,
entre todos, podamos hacer un
llamamiento a todas las personas de
buena voluntad para que las víctimas
de estas tragedias sigan recibiendo la
ayuda que tanto necesitan.

Sin recursos básicos: alimentos, ropa
y refugio, no es posible llevar
adelante una vida digna y tener lo
mínimo necesario para poder lograr
una reconstrucción, que reclama a su
vez la necesidad de experimentar la
solidaridad y el apoyo de una
comunidad. Nadie se “reconstruye”
solo, nadie puede volver a empezar
solo. Es imprescindible encontrar
una mano amiga, una mano



hermana, capaz de ayudar a levantar
no sólo la ciudad, sino la mirada y la
esperanza. Toshiko nos dijo que,
aunque ella perdió su hogar en el
tsunami, está agradecida por poder
apreciar el regalo de la vida y sentir
la esperanza al ver a las personas
unirse para ayudarse entre sí. Ocho
años después del triple desastre,
Japón ha demostrado cómo un
pueblo puede unirse en solidaridad,
paciencia, perseverancia y
resistencia. El camino hacia una
recuperación completa puede ser
todavía largo, pero siempre es
posible si cuenta con el alma de este
pueblo capaz de movilizarse para
socorrerse y ayudarse. Como dijo
Toshiko, si no hacemos nada el
resultado será cero, pero si das un
paso entonces avanzarás un paso
adelante. Así pues, los invito a
avanzar cada día, poco a poco, para
construir el futuro basado en la
solidaridad y el compromiso de unos
con otros, por ustedes, por sus hijos y



nietos, y por las generaciones
venideras.

Tokuun preguntó cómo podemos
responder a otros problemas
importantes que nos afectan y que,
como ustedes bien saben, no pueden
entenderse o tratarse
separadamente: guerras, refugiados,
alimentos, disparidades económicas
y desafíos ambientales. Es un grave
error pensar que hoy en día se
pueden abordar aisladamente los
temas sin asumirlos como parte de
una red más grande. Como
acertadamente señaló, somos parte
de esta tierra, parte del medio
ambiente; porque todo está, en
última instancia, interconectado. El
primer paso —creo yo—, además de
tomar decisiones valientes e
importantes sobre el uso de los
recursos naturales, y en particular
sobre las futuras fuentes de energía,
es trabajar y caminar hacia una
cultura capaz de combatir la



indiferencia. Uno de los males que
más nos afectan versa en la cultura
de la indiferencia. Urge movilizarnos
para ayudar a tomar conciencia de
que si un miembro de nuestra
familia sufre, todos sufrimos con él;
porque no se alcanza la
interconexión si no se cultiva la
sabiduría de la pertenencia, única
capaz de asumir los problemas y las
soluciones de manera global. Nos
pertenecemos unos a los otros.

En este sentido, quisiera recordar, de
manera particular, el accidente
nuclear de Daiichi en Fukushima y
sus secuelas. Además de las
preocupaciones científicas o
médicas, también existe el inmenso
trabajo para restaurar el tejido de la
sociedad. Hasta que no se
restablezcan los lazos sociales en las
comunidades locales y las personas
tengan de nuevo una vida segura y
estable, el accidente de Fukushima
no se resolverá por completo. Lo cual



implica, a su vez —como bien lo
señalaron mis hermanos obispos en
Japón—, la preocupación por el uso
continuo de la energía nuclear, y
pidieron la abolición de las centrales
nucleares.

Nuestra era siente la tentación de
hacer del progreso tecnológico la
medida del progreso humano. Este
“paradigma tecnocrático” de
progreso y desarrollo modela la vida
de las personas y el funcionamiento
de la sociedad y, a menudo, conduce
a un reduccionismo que afecta a
todos los ámbitos de nuestras
sociedades (cf. Carta enc. Laudato si’,
101-114). Por tanto, es importante, en
momentos como este, hacer una
pausa, detenernos y reflexionar
sobre quiénes somos y, quizás de
manera más crítica, quiénes
queremos ser. ¿Qué clase de mundo,
qué clase de legado queremos dejar a
los que vendrán después de
nosotros? La sabiduría y la

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#101


experiencia de los ancianos, unidas
al celo y al entusiasmo de los jóvenes,
pueden ayudar a forjar una visión
diferente, una visión que ayude a
mirar con reverencia el don de la
vida y la solidaridad con nuestros
hermanos y hermanas en la única,
multiétnica y multicultural familia
humana.

Al pensar en el futuro de nuestra
casa común, debemos darnos cuenta
de que no podemos tomar decisiones
puramente egoístas y que tenemos
una gran responsabilidad con las
generaciones futuras. En ese sentido,
se nos pide elegir una forma de vida
humilde y austera que dé cuenta de
las urgencias que estamos llamados a
encarar. Toshiko, Tokuun y Matsuki
nos han recordado la necesidad de
encontrar un nuevo camino para el
futuro, un camino basado en el
respeto por cada persona y en el
respeto por el mundo natural. En
este camino, «todos podemos



colaborar como instrumentos de Dios
para el cuidado de la creación, cada
uno desde su cultura, su experiencia,
sus iniciativas y sus
capacidades» (ibíd., 14).

Queridos hermanos: En el trabajo
continuo de recuperación y
reconstrucción después del triple
desastre, muchas manos deben
juntarse y muchos corazones deben
unirse como si fueran uno solo. De
esta manera, los que han sufrido
recibirán apoyo y sabrán que no han
sido olvidados. Sabrán que muchas
personas, activa y efectivamente,
comparten su dolor y continuarán
extendiendo una mano fraterna para
ayudar. Una vez más, celebremos y
demos gracias por todos aquellos
que, de modo sencillo, han tratado de
aliviar la carga de las víctimas. Que
esa compasión sea el camino que les
permita a todos encontrar esperanza,
estabilidad y seguridad para el
futuro.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#14


Gracias de nuevo por estar aquí. Por
favor, recen por mí; y que Dios les
conceda a todos ustedes y a sus seres
queridos las bendiciones de
sabiduría, de fortaleza y de paz.
Muchas gracias.

Encuentro con los jóvenes en la
Catedral de Santa María

Queridos jóvenes:

Gracias por venir, gracias por estar
aquí. Ver y escuchar vuestra energía
y entusiasmo me da alegría y me da
esperanza. Les estoy agradecido por
esto.

También agradezco a Leonardo, Miki
y Masako sus palabras de testimonio.
Se necesita gran coraje y valentía
para compartir lo que se lleva en el
corazón como ustedes lo hicieron.
Estoy seguro de que sus voces fueron



eco de muchos de sus compañeros
aquí presentes. ¡Gracias! Sé que en
medio de ustedes hay jóvenes de
otras nacionalidades, algunos de
ellos buscan refugio. Aprendamos a
construir juntos la sociedad que
queremos para mañana.

Cuando los miro, puedo ver la
diversidad cultural y religiosa de los
jóvenes que viven en el Japón hoy, y
también algo de la belleza que
vuestra generación ofrece al futuro.
La amistad entre ustedes, su
presencia aquí recuerda a todos que
el futuro no es monocromático, sino
que es posible si nos animamos a
mirarlo en la variedad y en la
diversidad de lo que cada uno puede
aportar. Cuánto necesita aprender
nuestra familia humana a vivir
juntos en armonía y paz sin
necesidad de que tengamos que ser
todos igualitos. No nos hicieron a
máquina, todos en serie. Cada uno
viene del amor de sus padres y de su



familia, por eso somos todos
distintos, cada uno trae una historia
para compartir. (Cuando yo digo algo
que no está traducido, lo va a
traducir él, ¿de acuerdo?)
Necesitamos crecer en fraternidad,
en preocupación por los demás, en
respeto por las diferentes
experiencias y puntos de vista. Este
encuentro es una fiesta porque
estamos diciendo que la cultura del
encuentro es posible, que no es una
utopía, y que ustedes, los jóvenes,
tienen esa sensibilidad especial para
llevarla adelante.

Me impresionaron las preguntas que
hicieron, porque reflejan vuestras
experiencias concretas, y también
vuestras esperanzas y vuestros
sueños para el futuro.

Gracias, Leonardo, por compartir la
experiencia de bullying y
discriminación que sufriste. Cada vez
más los jóvenes encuentran el valor



de hablar sobre experiencias como la
tuya. En mi edad, cuando yo era
joven, nunca se hablaba de cosas
como las que dijo Leonardo. Lo más
cruel del bullying, del acoso escolar,
es que hiere nuestro espíritu y
nuestra autoestima en el momento
en que más necesitamos fortaleza
para aceptarnos a nosotros mismos y
poder encarar nuevos retos en la
vida. En ocasiones, las víctimas de 
bullying incluso se culpan a sí
mismas por haber sido blanco “fácil”.
Pueden sentirse fracasados, débiles y
sin valor, y llegar a situaciones
altamente dramáticas: “Si tan solo yo
fuera diferente...”. Sin embargo,
paradójicamente, son los acosadores,
los que hacen el bullying, los
verdaderamente débiles, porque
piensan que pueden afirmar su
propia identidad lastimando a los
demás. Algunas veces atacan a
cualquiera que consideran diferente,
que representa algo que los
amenaza. En el fondo, los



acosadores, los que hacen el bullying
tienen miedo, son miedosos que se
cubren en la apariencia de fortaleza.
Y en esto —presten atención—,
cuando ustedes sientan, vean que
alguno tiene necesidad de herir a
otro, de hacer el bullying a otro, de
acosarlo, ese es el débil, el acosado
no es el débil, es el que acosa al débil
porque necesita hacerse el
grandecito, el fuerte para sentirse
persona. Yo le dije a Leonardo
recién: “Cuándo te digan que sos
obeso, decile, es peor ser flaco como
vos”. Debemos unirnos todos contra
esta cultura del “bulismo”, todos
juntos contra esta cultura del
“bulismo”, y aprender a decir: ¡Basta!
Es una epidemia donde la mejor
medicina la pueden poner entre
ustedes mismos. No alcanza con que
las Instituciones educativas o los
adultos usen todos los recursos que
están a su alcance para prevenir esta
tragedia, sino que es necesario que
entre ustedes, entre amigos, entre



compañeros, puedan unirse para
decir: ¡No! No al “bulismo”, no a la
agresión al otro. Eso está mal. No hay
mayor arma para defenderse de
estas acciones que la de poder
“levantarse” entre compañeros y
amigos, y decir: Esto que estás
haciendo, el “bulismo”, es grave.

El que hace “bulismo” es un miedoso,
y el miedo siempre es enemigo del
bien, por eso es enemigo del amor y
de la paz. Las grandes religiones,
todas las religiones que cada una de
nosotros practica, enseñan
tolerancia, enseñan armonía,
enseñan misericordia; las religiones
no enseñan miedo, división o
conflicto. Para nosotros los
cristianos, escuchamos a Jesús que
constantemente les decía a sus
seguidores que no tuvieran miedo.
¿Por qué? Porque si estamos con Dios
y amamos con Dios y a nuestros
hermanos, ese amor expulsa el temor
(cf. 1 Jn 4,18). Para muchos de



nosotros, como bien nos lo
recordaste Leonardo, mirar la vida
de Jesús nos permite encontrar
consuelo, porque Jesús mismo sabía
lo que significaba ser despreciado y
rechazado, incluso hasta el punto de
ser crucificado. También sabía lo que
era ser un extraño, un migrante, uno
“diferente”. En cierto sentido —y acá
estoy hablando a los cristianos y a los
que no son cristianos, véanlo como
modelo religioso—, Jesús fue el más
“marginado”, un marginado lleno de
Vida para dar. Leonardo, podemos
siempre mirar todo lo que nos falta,
pero también podemos descubrir la
vida que somos capaces de dar y
donar. El mundo te necesita, nunca
te olvides de eso; el Señor te necesita,
tiene necesidad de ti para que
puedas darle el coraje a tantos que
hoy piden una mano que los ayude a
levantarse. Les quiero decir una cosa
a todos, que les va a servir en la vida:
mirar con desprecio, menosprecio a
una persona es mirarla de arriba



hacia abajo, es decir, yo soy superior
y vos sos inferior, pero hay una sola
manera que es lícita y que es justa de
mirar a una persona de arriba hacia
abajo, para ayudar a levantarla. Si
alguno de nosotros, y me incluyo,
mira a una persona de arriba hacia
abajo con desprecio, es poca cosa;
pero si alguno de nosotros mira a
una persona de arriba hacia abajo
para tenderle la mano y ayudarla a
levantarse, ese hombre o esa mujer
es un grande. Así que cuando miren
a uno de arriba hacia abajo
pregúntense: ¿Dónde está mi mano,
está escondida o está ayudándolo a
levantarse?; y van a ser felices. ¿De
acuerdo? ¿De acuerdo o no? Están
todos mudos.

Y esto implica aprender a desarrollar
una cualidad muy importante, pero
devaluada: la capacidad de aprender
a donar tiempo para los demás, a
escucharlos, a compartir con ellos,
comprenderlos; y sólo así vamos a



abrir nuestras historias y nuestras
heridas a un amor que nos va a
transformar y comenzar a cambiar el
mundo que nos rodea. Si no
donamos, si no perdemos tiempo,
“ganamos tiempo” entre las
personas, lo perderemos en muchas
cosas que, al final del día, nos
dejarán vacíos y aturdidos —en mi
tierra natal dirían nos llenan de
cosas hasta que nos empachan—. Así
que, por favor, dediquen tiempo para
su familia, dediquen tiempo a los
amigos, y también para Dios, orando
y meditando, cada uno según su
propia creencia. Y, si les resulta
difícil rezar, no se rindan. Un sabio
guía espiritual dijo una vez: la
oración se trata principalmente de
estar simplemente allí. Estate quieto,
hacé espacio para que entre Dios,
déjate mirar y Él te va a llenar de su
paz.

Y esto es exactamente lo que Miki
nos decía; preguntó cómo pueden los



jóvenes hacer espacio para Dios en
una sociedad frenética, enfocada en
ser solamente competitiva y
productiva. Es habitual ver que una
persona, una comunidad o incluso
una sociedad entera pueden estar
altamente desarrolladas en su
exterior, pero con una vida dentro
pobre y encogida, con el alma y la
vitalidad apagada, parecen
muñequitos ya terminados que no
tienen nada dentro. Todo les aburre,
hay jóvenes que no sueñan, es
terrible un joven que no sueña, un
joven que no hace espacio para
soñar, para que entre Dios, para que
entren las ilusiones y sea fecundo en
la vida. Hay hombres o mujeres que
se olvidaron de reir, que no juegan,
que no conocen el sentido de la
admiración y la sorpresa. Hombres y
mujeres que viven como zombis, su
corazón dejó de latir. ¿Por qué? Por
la incapacidad de celebrar la vida
con los demás. Escuchen esto,
ustedes van a ser felices, ustedes van



a ser fecundos si mantienen la
capacidad de celebrar la vida con los
demás. ¡Cuánta gente en todo el
mundo es materialmente rica, pero
vive esclava de una soledad sin igual!
Pienso aquí en la soledad que
experimentan tantas personas,
jóvenes y adultas, de nuestras
sociedades prósperas, pero a menudo
tan anónimas. La Madre Teresa, que
trabajaba entre los más pobres de los
pobres, dijo una vez algo que es
profético, algo que es rico: «La
soledad y la sensación de no ser
amado es la pobreza más terrible».
Quizás nos hace bien preguntarnos:
Para mí, ¿cuál es la pobreza más
terrible, cuál sería para mí el grado
de pobreza mayor? Y si somos
honestos nos vamos a dar cuenta que
la pobreza más grande que podemos
tener es la soledad y la sensación de
no ser amado. ¿Entienden? Está
demasiado aburrido el discurso o
puedo seguir. ¿Está aburrido? [Los
jóvenes responden: No] Falta poco.



Combatir esta pobreza espiritual es
una tarea a la que todos estamos
llamados, y ustedes, los jóvenes
tienen un papel especial que
desempeñar, porque exige un
cambio importante en nuestras
prioridades, en nuestras opciones.
Implica reconocer que lo más
importante no radica en todas las
cosas que tengo o puedo conquistar,
sino a quién tengo para compartirlas.
No es tan importante focalizarse y
cuestionarse para qué vivo, sino para
quién vivo. Aprendan a hacerse esa
pregunta: No, para qué vivo; sino
para quién vivo, con quién comparto
la vida. Las cosas son importantes
pero las personas son
imprescindibles; sin ellas nos
deshumanizamos, perdemos rostro,
perdemos nombre, y nos volvemos
un objeto más, quizás el mejor de
todos, pero objetos, y no somos
obsjetos, somos personas. El libro del
Eclesiástico dice: «Un amigo fiel es
un refugio seguro: el que lo



encuentra encontró un tesoro» (6,14).
Por eso, es siempre importante
preguntarse: «¿Para quién soy yo?
Ciertamente para Dios. Pero Él quiso
que seas también para los demás, y
puso en ti muchas cualidades,
inclinaciones, dones y carismas que
no son para ti, sino para
otros» (Exhort. ap. postsin.Christus
vivit, 286), para compartir con otros,
no sólo vivir la vida sino compartir la
vida. Compartir la vida.

Y esto es algo hermoso que ustedes
pueden ofrecer a nuestro mundo.
Los jóvenes tienen que dar algo al
mundo. ¡Sean testigos de que la
amistad social, la amistad entre
ustedes, es posible! Esperanza en un
futuro basado en la cultura del
encuentro, la aceptación, la
fraternidad y el respeto a la dignidad
de cada persona, especialmente
hacia los más necesitados de amor y
comprensión. Sin necesidad de
agredir o despreciar, sino

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#286
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#286


aprendiendo a reconocer la riqueza
de los demás.

Un pensamiento que nos puede
ayudar, para mantenernos vivos
físicamente, tenemos que respirar, es
una acción que realizamos sin
darnos cuenta, todos respiramos
automáticamente. Para mantenernos
vivos en el sentido pleno y amplio de
la palabra, necesitamos también
aprender a respirar espiritualmente,
a través de la oración, la meditación,
en un movimiento interno, mediante
el cual podemos escuchar a Dios, que
nos habla en lo profundo de nuestro
corazón. Y también necesitamos de
un movimiento externo, por el que
nos acercamos a los demás con actos
de amor, con actos de servicio. Este
doble movimiento nos permite
crecer y descubrir no sólo que Dios
nos ha amado, sino que nos confió a
cada uno una misión, una vocación
única y que la descubriremos en la



medida en la que nos demos a los
demás, a personas concretas.

Masako nos habló sobre estas cosas
desde su propia experiencia como
estudiante y maestra. Preguntó cómo
se puede ayudar a los jóvenes a que
se den cuenta de la propia bondad y
valor. Una vez más, les quisiera decir
que, para crecer, para descubrir
nuestra propia identidad, la propia
bondad y la propia belleza interior,
no podemos mirarnos en el espejo.
Se han inventado muchas cosas, pero
gracias a Dios todavía no existen 
selfies del alma. Para ser felices,
necesitamos pedirle ayuda a los
demás, que la foto la saque otro, es
decir, salir de nosotros mismos, ir
hacia los demás, especialmente hacia
los más necesitados (cf. ibíd., 171).
Les quiero decir una cosa, no se
miren demasiado a ustedes mismos,
no se miren demasiado en el espejo
de ustedes mismos, porque corren el
riesgo de que de tanto mirarse se

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#171


rompa el espejo. Y ya termino, ¡era
hora! De modo particular, les pido
que extiendan los brazos de la
amistad y reciban a quienes vienen,
a menudo después de un gran
sufrimiento, a buscar refugio en su
país. Con nosotros está aquí presente
un pequeño grupo de refugiados;
vuestra acogida testimoniará que
para muchos pueden ser extraños,
pero para ustedes pueden ser
considerados hermanos y hermanas.

Un maestro sabio dijo una vez que la
clave para crecer en sabiduría no era
tanto encontrar las respuestas
correctas, sino descubrir las
preguntas correctas. Cada uno de
ustedes piense: ¿Yo sé responder a
las cosas? ¿Y yo sé responder bien a
las cosas, hacer las respuestas
correctas? Si alguno dice que sí, te
felicito, pero hacete la otra pregunta:
“¿Yo sé hacer las preguntas
correctas? ¿Yo tengo el corazón
inquieto que me lleva a preguntar



continuamente a la vida, a mí mismo,
a los demás, a Dios?”. Con las
respuestas correctas ustedes pasan el
examen, pero sin las preguntas
correctas no pasan la vida. No todos
ustedes son maestros como Masako,
pero espero que puedan hacerse muy
buenas preguntas, cuestionarse y
ayudar a otros a hacerse buenas y
cuestionadoras preguntas sobre el
significado de la vida, de cómo
podemos dar forma a un futuro
mejor para quienes vendrán después
de nosotros.

Queridos jóvenes: Gracias por
vuestra amistosa atención, y gracias
por la paciencia, por todo este tiempo
que me regalaron y por poder
compartir un poco de vuestras vidas.
No tapen los sueños, no aturdan sus
sueños, den espacio a los sueños y
anímense a mirar grandes
horizontes, y anímense a mirar lo
que les espera si se animan a
construirlo juntos. Japón los necesita,



el mundo los necesita despiertos, no
dormidos, los necesita generosos,
alegres y entusiastas, capaces de
construir una casa para todos. Yo les
prometo que voy a rezar por ustedes,
para que crezcan en sabiduría
espiritual, para que sepan hacer las
preguntas correctas, para que se
olviden del espejo y sepan mirar los
ojos de los demás.

A todos ustedes, y a sus familias y
amigos les hago llegar mis mejores
deseos, mi bendición, y les pido que
se acuerden también de mandarme
buenos deseos y mandarme
bendiciones.

Muchas gracias.

Santa Misa en el Tokyo Dome

El evangelio que hemos escuchado es
parte del primer gran sermón de



Jesús; lo conocemos como el “Sermón
de la montaña” y nos describe la
belleza del camino que estamos
invitados a transitar.

Según la Biblia, la montaña es el
lugar donde Dios se manifiesta y se
da a conocer: «Sube hacia mí», le dijo
a Moisés (cf. Ex 24,1). Una montaña
donde la cima no se alcanza con
voluntarismo ni “carrerismo” sino
tan sólo con la atenta, paciente y
delicada escucha del Maestro en
medio de las encrucijadas del
camino. La cima se hace llanura para
regalarnos una perspectiva siempre
nueva de todo lo que nos rodea,
centrada en la compasión del Padre.
En Jesús encontramos la cima de lo
que significa ser humanos y nos
muestra el camino que nos conduce a
la plenitud capaz de desbordar todos
los cálculos conocidos; en Él
encontramos una vida nueva donde
experimentar la libertad de sabernos
hijos amados.



Pero somos conscientes de que, en el
camino, esa libertad de hijos puede
verse asfixiada y debilitada cuando
quedamos encerrados en el círculo
vicioso de la ansiedad y la
competitividad, o cuando
concentramos toda nuestra atención
y mejores energías en la búsqueda
sofocante y frenética de
productividad y consumismo como
único criterio para medir y
convalidar nuestras opciones o
definir quiénes somos y cuánto
valemos. Una medida que poco a
poco nos vuelve impermeables o
insensibles a lo importante
impulsando el corazón a latir con lo
superfluo o pasajero. ¡Cuánto oprime
y encadena al alma el afán de creer
que todo puede ser producido, todo
conquistado y todo controlado!

Aquí en Japón, en una sociedad con
la economía altamente desarrollada,
me hacían notar los jóvenes esta
mañana en el encuentro que tuve



con ellos, que no son pocas las
personas que están socialmente
aisladas, que permanecen al margen,
incapaces de comprender el
significado de la vida y de su propia
existencia. El hogar, la escuela y la
comunidad, destinados a ser lugares
donde cada uno apoya y ayuda a los
demás, están siendo cada vez más
deteriorados por la competición
excesiva en la búsqueda de la
ganancia y la eficiencia. Muchas
personas se sienten confundidas e
intranquilas, están abrumadas por
demasiadas exigencias y
preocupaciones que les quitan la paz
y el equilibrio.

Como bálsamo reparador suenan las
palabras del Señor a no inquietarnos,
a confiar. Tres veces con insistencia
nos dice: No se inquieten por su
vida… por el día de mañana (cf. Mt
6,25.31.34). Esto no significa una
invitación a desentendernos de lo
que pasa a nuestro alrededor o



volvernos irresponsables de nuestras
ocupaciones y responsabilidades
diarias; sino, por lo contrario, es una
provocación a abrir nuestras
prioridades a un horizonte más
amplio de sentido y generar así
espacio para mirar en su misma
dirección: «Busquen primero el
Reino de los cielos y su justicia, y
todo lo demás se les dará por
añadidura» (Mt 6,33).

El Señor no nos dice que las
necesidades básicas, como la comida
y la ropa, no sean importantes; nos
invita, más bien, a reconsiderar
nuestras opciones cotidianas para no
quedar atrapados o aislados en la
búsqueda del éxito a cualquier costo,
incluso de la propia vida. Las
actitudes mundanas que buscan y
persiguen sólo el propio rédito o
beneficio en este mundo, y el
egoísmo que pretende la felicidad
individual, en realidad sólo nos
hacen sutilmente infelices y esclavos,



además de obstaculizar el desarrollo
de una sociedad verdaderamente
armoniosa y humana.

Lo contrario al yo aislado, encerrado
y hasta sofocado sólo puede ser un
nosotros compartido, celebrado y
comunicado (cf. Audiencia general, 13
febrero 2019). Esta invitación del
Señor nos recuerda que
«necesitamos “consentir
jubilosamente que nuestra realidad
sea dádiva, y aceptar aun nuestra
libertad como gracia. Esto es lo difícil
hoy en un mundo que cree tener algo
por sí mismo, fruto de su propia
originalidad o de su
libertad”» (Exhort. ap. Gaudete et
exsultate, 55). De ahí que, en la
primera lectura, la Biblia nos
recuerda cómo nuestro mundo, lleno
de vida y belleza, es ante todo un
regalo maravilloso del Creador que
nos precede: «Vio Dios todo lo que
había hecho, y era muy bueno» (Gn
1,31); belleza y bondad ofrecida para

https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2019/documents/papa-francesco_20190213_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#55
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#55


que también podamos compartirla y
ofrecérsela a los demás, no como
dueños o propietarios sino como
partícipes de un mismo sueño
creador. «El auténtico cuidado de
nuestra propia vida y de nuestras
relaciones con la naturaleza es
inseparable de la fraternidad, la
justicia y la fidelidad a los
demás» (Carta enc. Laudato si’, 70).

Frente a esta realidad, como
comunidad cristiana somos invitados
a proteger toda vida y testimoniar
con sabiduría y coraje un estilo
marcado por la gratuidad y la
compasión, la generosidad y la
escucha simple, un estilo capaz de
abrazar y recibir la vida como se
presenta «con toda su fragilidad y
pequeñez, y hasta muchas veces con
toda sus contradicciones e
insignificancias» (Jornada Mundial
de la Juventud, Panamá, Vigilia, 26
enero 2019). Se nos invita a ser una
comunidad que pueda desarrollar

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#70
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/january/documents/papa-francesco_20190126_panama-veglia-giovani.html


esa pedagogía capaz de darle la
«bienvenida a todo lo que no es
perfecto, puro o destilado, pero no
por eso menos digno de amor. ¿Acaso
alguien por ser discapacitado o frágil
no es digno de amor?, ¿alguien, por
ser extranjero, por haberse
equivocado, por estar enfermo o en
una prisión, no es digno de amor? Así
lo hizo Jesús: abrazó al leproso, al
ciego, al paralítico, abrazó al fariseo
y al pecador. Abrazó al ladrón en la
cruz e inclusive abrazó y perdonó a
quienes lo estaban
crucificando» (ibíd.).

El anuncio del Evangelio de la Vida
nos impulsa y exige, como
comunidad, que nos convirtamos en
un hospital de campaña, preparado
para curar las heridas y ofrecer
siempre un camino de reconciliación
y de perdón. Porque para el cristiano
la única medida posible con la cual
juzgar cada persona y situación es la

https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/january/documents/papa-francesco_20190126_panama-veglia-giovani.html


de la compasión del Padre por todos
sus hijos.

Unidos al Señor, cooperando y
dialogando siempre con todos los
hombres y mujeres de buena
voluntad, y también con los de
convicciones religiosas diferentes,
podemos transformarnos en
levadura profética de una sociedad
que proteja y se haga cargo cada vez
más de toda vida.

Encuentro con las autoridades y el
Cuerpo Diplomático en Kantei

Señor Primer Ministro,

Honorables Miembros del Gobierno,

Ilustres Miembros del Cuerpo
Diplomático,

Señoras y señores:



Doy las gracias al Primer Ministro
por sus amables palabras de
bienvenida y saludo
respetuosamente a ustedes,
distinguidas autoridades y miembros
del Cuerpo Diplomático. Todos
ustedes, cada uno en su lugar, se
dedican a trabajar por la paz y el
progreso de las personas de esta
noble nación, y de las naciones que
representan. Estoy muy agradecido
al emperador Naruhito, que encontré
esta mañana; le deseo todo bien e
invoco las bendiciones de Dios sobre
la Familia Imperial y sobre todo el
pueblo japonés al inicio de la nueva
era que ha inaugurado.

Las relaciones de amistad entre la
Santa Sede y el Japón son muy
antiguas, enraizadas en el
reconocimiento y admiración que los
primeros misioneros tuvieron sobre
estas tierras. Basta recordar las
palabras del jesuita Alessandro
Valignano que en 1579 escribía:



«Quien quiera ver qué cosa nuestro
Señor ha dado al hombre basta que
venga a verlo en Japón».
Históricamente han sido muchos los
contactos, las misiones culturales y
diplomáticas que han alimentado
esta relación y han ayudado a
superar momentos de mayor tensión
y dificultad. Estos contactos también
se han ido estructurando a nivel
institucional en beneficio de ambas
partes.

He venido a confirmar a los católicos
japoneses en la fe, en sus esfuerzos
de caridad por los necesitados y por
su servicio al país del que se sienten
ciudadanos orgullosos. Como nación,
Japón es particularmente sensible al
sufrimiento de los menos
afortunados y de las personas con
discapacidad. El lema de mi visita es:
“Proteger toda vida”, reconociendo
su dignidad inviolable y la
importancia de mostrar solidaridad y
apoyo a nuestros hermanos y



hermanas ante cualquier tipo de
necesidad. Una experiencia
impactante de esto la he tenido al
escuchar las historias de los
afectados por el triple desastre, y me
he sentido conmovido por las
dificultades por las que han pasado.

Siguiendo los pasos de mis
predecesores, también quiero
implorar a Dios e invitar a todas las
personas de buena voluntad a seguir
impulsando y promoviendo todas las
mediaciones necesarias de disuasión
para que nunca más, en la historia de
la humanidad, vuelva a ocurrir la
destrucción generada por las bombas
atómicas en Hiroshima y Nagasaki.
La historia nos enseña que los
conflictos entre los pueblos y
naciones, incluso los más graves,
pueden encontrar soluciones válidas
sólo a través del diálogo, única arma
digna del ser humano y capaz de
garantizar una paz duradera. Estoy
convencido de la necesidad de



abordar la cuestión nuclear en el
plano multilateral, promoviendo un
proceso político e institucional capaz
de crear un consenso y una acción
internacional más amplia.

Una cultura de encuentro y diálogo
—marcada por la sabiduría, la visión
y la amplitud de miras— es esencial
para construir un mundo más justo y
fraterno. Japón ha reconocido la
importancia de promover contactos
personales en los campos de la
educación, la cultura, el deporte y el
turismo, sabiendo que estos pueden
contribuir en gran medida a la
armonía, la justicia, la solidaridad y
la reconciliación que son el cemento
del edificio de la paz. Observamos un
ejemplo destacado de esto en el
espíritu olímpico, que une a atletas
de todo el mundo en una
competición, que no se basa
necesariamente en la rivalidad sino
en la búsqueda de la excelencia.
Estoy seguro de que los Juegos



Olímpicos y Paralímpicos, que el
próximo año se celebrarán en Japón,
servirán de impulso para desarrollar
un espíritu de solidaridad que
trascienda las fronteras nacionales y
regionales, y busque el bien de toda
nuestra familia humana.

En estos días he vuelto a apreciar el
precioso patrimonio cultural que
Japón, a lo largo de muchos siglos de
su historia, ha podido desarrollar y
preservar, y los profundos valores
religiosos y morales que caracterizan
a esta antigua cultura. La buena
relación entre las distintas religiones
no sólo es esencial para un futuro de
paz, sino también para capacitar a
las generaciones presentes y futuras
a fin de que valoren los principios
éticos que sirven de base a una
sociedad verdaderamente justa y
humana. En palabras del Documento
sobre la Fraternidad Humana que
firmé con el Gran Imán de Al-Azhar,
el pasado mes de febrero, nuestra

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


preocupación compartida por el
futuro de la familia humana nos
impulsa a «asumir la cultura del
diálogo como camino; la
colaboración común como conducta;
el conocimiento recíproco como
método y criterio».

Ningún visitante de Japón deja de
admirar la belleza natural de este
país, expresada a lo largo de los
siglos por sus poetas y artistas, y
simbolizada sobre todo por la
imagen de los cerezos en flor. Sin
embargo, la delicadeza de la flor de
cerezo nos recuerda la fragilidad de
nuestra casa común, sometida no
sólo a desastres naturales sino
también a la codicia, la explotación y
la devastación por manos del
hombre. Cuando la comunidad
internacional ve difícil cumplir sus
compromisos de proteger la
creación, son los jóvenes quienes,
cada vez más, hablan y exigen
decisiones valientes. Los jóvenes nos



desafían para percibir el mundo no
como una posesión para ser
explotada, sino como un precioso
legado para transmitir. Por nuestra
parte, «a ellos debemos responder
con la verdad, no con palabras
vacías; hechos, no
ilusiones» (Mensaje para la Jornada
Mundial de Oración por el Cuidado de
la Creación 2019).

En este sentido, un enfoque integral
para la protección de nuestro hogar
común también debe considerar la
ecología humana. Un compromiso
con la protección significa enfrentar
la creciente brecha entre ricos y
pobres, en un sistema económico
global que permite a unos pocos
privilegiados vivir en la opulencia
mientras la mayoría de la población
mundial vive en la pobreza. Conozco
la preocupación por la promoción de
diversos programas que el gobierno
japonés realiza en este sentido y los
estimulo a continuar en la formación

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190901_messaggio-giornata-cura-creato.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190901_messaggio-giornata-cura-creato.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190901_messaggio-giornata-cura-creato.html


de una creciente conciencia de
corresponsabilidad entre las
naciones. La dignidad humana debe
estar en el centro de toda actividad
social, económica y política; se
necesita fomentar la solidaridad
intergeneracional y, en todos los
niveles de la vida comunitaria, se
debe mostrar preocupación por
aquellos que son olvidados y
excluidos. Pienso particularmente en
los jóvenes, que a menudo se sienten
abrumados al enfrentar las
dificultades del crecimiento, y
también en los ancianos y las
personas solas que sufren
aislamiento. Sabemos que, al final, la
civilización de cada nación o pueblo
no se mide por su poder económico
sino por la atención que dedica a los
necesitados, así como en la capacidad
de volverse fecundos y promotores
de vida.

Ahora, cuando mi visita a Japón llega
a su fin, una vez más expreso mi



gratitud por la invitación que recibí,
por la cordial hospitalidad con la que
me han acompañado, y por la
generosidad de todos los que
contribuyeron a su feliz resultado. Y
al proponerles estos pensamientos,
deseo alentarlos en sus esfuerzos por
dar forma a un orden social cada vez
más protector de la vida, cada vez
más respetuoso de la dignidad y de
los derechos de los miembros de la
familia humana. Sobre ustedes,
sobre sus familias, y sobre todos
aquellos a quienes sirven, invoco la
abundancia de la bendición divina.

Muchas gracias.

Visita a la Universidad de Sofía de
Tokio

Queridos hermanos y hermanas:



Me alegra mucho poder estar unos
minutos con ustedes al final de mi
visita apostólica, poco antes de dejar
Japón y regresar a Roma. Es el adiós.

Mi estadía en este país ha sido breve
pero intensa. Agradezco a Dios y a
todo el pueblo nipón por la
oportunidad de poder visitar este
país, que dejó una gran huella en la
vida de san Francisco Javier, y donde
tantos mártires dieron testimonio de
su fe cristiana. A pesar de que los
cristianos son una minoría, su
presencia se siente. Yo mismo he sido
testigo de la estima general que se
tiene hacia la Iglesia Católica, y
espero que este respeto mutuo pueda
aumentar en el futuro. También he
observado que, a pesar de la
eficiencia y el orden que caracterizan
la sociedad japonesa, se percibe que
se desea y se busca algo más: un
hondo anhelo por crear una sociedad
cada vez más humana, más
compasiva, más misericordiosa.



El estudio y la meditación son parte
de toda cultura, y vuestra cultura
japonesa está, en este sentido,
orgullosa de su herencia antigua y
rica. Japón ha podido integrar el
pensamiento y las religiones de Asia
en su conjunto y crear una cultura
con identidad definida. La Escuela
Ashikaga, que tanto impresionó a san
Francisco Javier, es un ejemplo de la
capacidad de la cultura japonesa
para absorber y transmitir el
conocimiento. Los centros de estudio,
meditación, investigación, siguen
desempeñando un papel importante
en la cultura actual. Por esta razón,
es necesario que conserven su
autonomía y su libertad, en aras de
un futuro mejor. Puesto que las
universidades siguen siendo el lugar
principal en el que se capacitan los
líderes futuros, es necesario que el
conocimiento y la cultura en toda su
amplitud inspire todos los aspectos
de las instituciones educativas
volviéndose cada vez más inclusivas



y generadoras de oportunidad y de
promoción social.

Sophia. Siempre el hombre, para
administrar sus recursos de manera
constructiva y eficiente, necesitó de
la verdadera Sophia, de la verdadera
Sabiduría. En una sociedad tan
competitiva y tecnológicamente
orientada, esta universidad debería
ser un centro no sólo de formación
intelectual, sino también un lugar
donde pueda ir tomando forma una
sociedad mejor, un futuro más lleno
de esperanza. En el espíritu de la
encíclica Laudato si’, añadiría que el
amor por la naturaleza, tan típico de
las culturas asiáticas, aquí debería
expresarse en una inquietud
inteligente y previsora por la
protección de la tierra, nuestra casa
común. Inquietud que puede
amalgamarse con la promoción de
una nueva episteme capaz de
ampliar y cuestionar todo intento
reduccionista de parte del paradigma

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


tecnocrático (cf. nn. 106-114). No
perdamos de vista que «la auténtica
humanidad, que invita a una nueva
síntesis, parece habitar en medio de
la civilización tecnológica, casi
imperceptiblemente, como la niebla
que se filtra bajo la puerta cerrada.
¿Será una promesa permanente, a
pesar de todo, brotando como una
empecinada resistencia de lo
auténtico?» (ibíd., 112).

La Sophia University ha estado
siempre marcada por una identidad
humanista, cristiana, internacional.
Desde su fundación, la Universidad
se ha enriquecido con la presencia de
profesores de varios países, incluso a
veces de países en conflicto entre sí.
Sin embargo, todos estaban unidos
por el deseo de dar lo mejor a los
jóvenes de Japón. Ese mismo espíritu
perdura también en las muchas
formas en las que ustedes brindan
ayuda a quienes más lo necesitan,
aquí y en el extranjero. Estoy seguro

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#106
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#112


de que este aspecto de la identidad
de vuestra Universidad se fortalecerá
cada vez más, de modo que los
grandes avances tecnológicos de hoy
puedan ponerse al servicio de una
educación más humana, más justa y
ecológicamente responsable. La
tradición ignaciana, en la que se basa
Sophia, debe impulsar a profesores y
estudiantes por igual a crear una
atmósfera que fomente la reflexión y
el discernimiento. Ningún estudiante
de esta universidad debería
graduarse sin haber aprendido cómo
elegir, responsable y libremente, lo
que en conciencia sabe que es lo
mejor. Que en cada situación, incluso
en las más complejas, se interesen
por lo que en su conducta es justo y
humano, cabal y responsable,
decididos defensores de los
vulnerables, y sean conocidos por esa
integridad que tanto se necesita en
estos momentos en que las palabras
y las acciones a menudo son o falsas
o engañosas.



Las Preferencias Apostólicas
Universales que propuso la
Compañía de Jesús dejan claro que el
acompañamiento de los jóvenes es
una realidad importante en todo el
mundo, y que todas las instituciones
ignacianas deben fomentar ese
acompañamiento. Como lo
demuestra el Sínodo sobre los
jóvenes y sus documentos, la Iglesia
universal también mira con
esperanza e interés a los jóvenes de
todo el mundo. Vuestra Universidad
en su conjunto debe centrarse en los
jóvenes, que no sólo han de ser
receptores de una educación
preparada, sino también parte de esa
educación, ofreciendo sus ideas,
compartiendo su visión y esperanzas
para el futuro. Que vuestra
Universidad sea conocida por ese
modelo de intercambio y por el
enriquecimiento y vitalidad que esto
genera.



La tradición cristiana y humanista de
Sophia University está totalmente en
consonancia con otra de las
preferencias que mencioné, la de
caminar con los pobres y los
marginados de nuestro mundo. La
Universidad, enfocada en su misión,
debería estar abierta siempre a crear
un archipiélago capaz de
interconectar lo que social y
culturalmente puede llegar a
concebirse como separado. Los
marginados serán creativamente
involucrados e incorporados en el
currículo universitario, buscando
posibilitar las condiciones para que
esto se traduzca en la promoción de
un estilo educativo capaz de achicar
brechas y distancias. El estudio
universitario de calidad, más que ser
considerado el privilegio de unos
pocos, tiene que ir acompañado por
la conciencia de saberse servidores
de la justicia y del bien común;
servicio a implementarse en el área
que a cada uno le toque desarrollar.



Una causa que nos compete a todos;
el consejo de Pedro a Pablo sigue
siendo cierto hoy: no olvidemos a los
pobres (cf. Ga 2,10).

Queridos jóvenes, queridos
profesores, queridos todos los que
trabajan en la Sophia University: Que
estas reflexiones y nuestro encuentro
de hoy den fruto en sus vidas y en las
de esta comunidad académica. El
Señor y su Iglesia cuentan con
ustedes para que participen en la
misión de buscar, hallar y expandir
la Sabiduría divina y ofrecer alegría
y esperanza a la sociedad actual. Por
favor, no se olviden también de rezar
por mí y por todos los que más
necesitan de nuestra ayuda.

Y ahora, mientras me dispongo a
dejar Japón, les agradezco, y a través
de ustedes a todo el pueblo japonés,
por la amable acogida y bienvenida
que me han brindado durante esta
visita. Les aseguro que los tendré



presentes en mi corazón y en mi
oración. Muchas gracias.

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-sv/article/papa-

francisco-tailandia-japon/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/papa-francisco-tailandia-japon/
https://opusdei.org/es-sv/article/papa-francisco-tailandia-japon/
https://opusdei.org/es-sv/article/papa-francisco-tailandia-japon/

	Viaje apostólico del Papa Francisco a Tailandia y Japón

