opusdei.org

“iJesucristo ha
resucitado! jFeliz
Pascua a todos!”

Homilias y mensajes
pronunciados por el Papa
Francisco durante la Semana
Santa y la Pascua de
Resurreccion.

05/04/2015

Mensaje Urbi et Orbi de la Pascua
de Resurreccion 2015

Queridos hermanos y hermanas,
ifeliz Pascua! jJesucristo ha
resucitado! El amor ha derrotado al



odio, la vida ha vencido a la muerte,
la luz ha disipado la oscuridad.
Jesucristo, por amor a nosotros, se
despojo de su gloria divina; se vacid
de si mismo, asumio la forma de
siervo y se humill6 hasta la muerte, y
muerte de cruz. Por esto Dios lo ha
exaltado y le ha hecho Sefior del
universo. Jesus es el Sefior.

Con su muerte y resurreccion, Jesus
muestra a todos la via de la vida y la
felicidad: y esta via es la humildad,
que comporta la humillacion. Este es
el camino que conduce a la gloria.
Sélo quien se humilla puede ir hacia
los «bienes de alla arriba», a Dios (cf.
Col 3,1-4). El orgulloso mira «desde
arriba hacia abajo», el humilde,
«desde abajo hacia arriba».

La mafiana de Pascua, advertidos por
las mujeres, Pedro y Juan corrieron
al sepulcro y lo encontraron abierto
y vacio. Entonces, se acercaron y se
«inclinaron» para entrar en la



tumba. Para entrar en el misterio hay
que «inclinarse», abajarse. S6lo
quien se abaja comprende la
glorificacion de Jesus y puede
seguirlo en su camino.

El mundo propone imponerse a toda
costa, competir, hacerse valer... Pero
los cristianos, por la gracia de Cristo
muerto y resucitado, son los brotes
de otra humanidad, en la cual
tratamos de vivir al servicio de los
demas, de no ser altivos, sino
disponibles y respetuosos. Esto no es
debilidad, sino autentica fuerza.
Quien lleva en si el poder de Dios, de
Su amor y su justicia, no necesita
usar violencia, sino que hablay
actua con la fuerza de la verdad, de
la belleza y del amor.

Imploremos hoy al Sefior resucitado
la gracia de no ceder al orgullo que
fomenta la violencia y las guerras,
sino que tengamos el valor humilde
del perdon y de la paz. Pedimos a



Jesus victorioso que alivie el
sufrimiento de tantos hermanos
nuestros perseguidos a causa de su
nombre, asi como de todos los que
padecen injustamente las
consecuencias de los conflictos y las
violencias que se estan produciendo.
Son muchas.

Roguemos ante todo por la amada
Siria e Irak, para que cese el fragor
de las armas y se restablezca una
buena convivencia entre los
diferentes grupos que conforman
estos amados paises. Que la
comunidad internacional no
permanezca inerte ante la inmensa
tragedia humanitaria dentro de estos
paises y el drama de tantos
refugiados.

Imploremos la paz para todos los
habitantes de Tierra Santa. Que
crezca entre israelies y palestinos la
cultura del encuentro y se reanude el



proceso de paz, para poner fin a afios
de sufrimientos y divisiones.

Pidamos la paz para Libia, para que
se acabe con el absurdo
derramamiento de sangre por el que
esta pasando, asi como toda barbara
violencia, y para que cuantos se
preocupan por el destino del pais se
esfuercen en favorecer la
reconciliacion y edificar una
sociedad fraterna que respete la
dignidad de la persona. Y esperemos
que también en Yemen prevalezca
una voluntad comun de pacificacion,
por el bien de toda la poblacion.

Al mismo tiempo, encomendemos
con esperanza al Sefior que es tan
misericordioso el acuerdo alcanzado
en estos dias en Lausana, para que
sea un paso definitivo hacia un
mundo mas seguro y fraterno.
Supliquemos al Sefior resucitado el
don de la paz en Nigeria, Sudan del
Sur y diversas regiones del Sudan y



la Republica Democratica del Congo.
Que todas las personas de buena
voluntad eleven una oracion
incesante por aquellos que perdieron
su vida —y pienso muy
especialmente en los jovenes
asesinados el pasado jueves en la
Universidad de Garissa, en Kenia—,
los que han sido secuestrados, los
que han tenido que abandonar sus
hogares y sus seres queridos.

Que la resurreccion del Sefior haga
llegar la luz a la amada Ucrania,
especialmente a los que han sufrido
la violencia del conflicto de los
ultimos meses. Que el pais
reencuentre la paz y la esperanza
gracias al compromiso de todas las
partes interesadas.

Pidamos paz y libertad para tantos
hombres y mujeres sometidos a
nuevas y antiguas formas de
esclavitud por parte de personasy
organizaciones criminales. Paz y



libertad para las victimas de los
traficantes de droga, muchas veces
aliados con los poderes que deberian
defender la paz y la armonia en la
familia humana. E imploremos la paz
para este mundo sometido a los
traficantes de armas, que ganan con
la sangre de hombres y mujeres.

Y que a los marginados, los presos,
los pobres y los emigrantes, tan a
menudo rechazados, maltratados y
desechados; a los enfermos y los que
sufren; a los nifos, especialmente
aquellos sometidos a la violencia; a
cuantos hoy estan de luto; y a todos
los hombres y mujeres de buena
voluntad, llegue la voz consoladora y
sanadora del Sefior Jesus: «La paz
esté con ustedes». (Lc 24,36). «No
teman, he resucitado y siempre
estaré con ustedes» (cf. Misal
Romano, Antifona de entrada del dia
de Pascua).

Saludos de Pascua del Santo Padre



Queridos hermanos y hermanas,
deseo dirigir mis augurios de Feliz
Pascua a todos ustedes que han
venido a esta plaza de diversos
paises, como también a cuantos estan
conectados a través de los medios de
comunicacion social.

Lleven a sus casas y a quienes
encuentran el alegre anuncio que ha
resucitado el Sefior de la vida,
llevando consigo amor, justicia,
respeto y perdon.

Gracias por su presencia, por su
oracion y por el entusiasmo de su fe.
Un pensamiento especial y
agradecido por el don de las flores,
que también este afios previenen de
los Paises Bajos. jFeliz Pascua a
todos!

ko skesksk

Homilia en la Vigilia Pascual



Esta noche es noche de vigilia. El
Sefior no duerme, vela el guardian de
su pueblo (cf. Sal 121,4), para sacarlo
de la esclavitud y para abrirle el
camino de la libertad. El Sefior vela y,
con la fuerza de su amor, hace pasar
al pueblo a través del Mar Rojo; y
hace pasar a Jesus a través del
abismo de la muerte y de los
infiernos. Esta fue una noche de vela
para los discipulos y las discipulas de
Jesus. Noche de dolor y de temor. Los
hombres permanecieron cerrados en
el Cenaculo. Las mujeres, sin
embargo, al alba del dia siguiente,
fueron al sepulcro para ungir el
cuerpo de Jesus. Sus corazones
estaban llenos de emocion y se
preguntaban: «;Como haremos para
entrar?, ;quién nos removera la
piedra de la tumba?...». Pero he aqui
el primer signo del Acontecimiento:
la gran piedra ya habia sido
removida, y la tumba estaba abierta.
«Entraron en el sepulcro y vieron a
un joven sentado a la derecha,



vestido de blanco» (Mc 16,5). Las
mujeres fueron las primeras que
vieron este gran signo: el sepulcro
vacio; y fueron las primeras en
entrar.

«Entraron en el sepulcro». En esta
noche de vigilia, nos viene bien
detenernos en reflexionar sobre la
experiencia de las discipulas de
Jesus, que también nos interpela a
nosotros. Efectivamente, para eso
estamos aqui: para entrar, para
entrar en el misterio que Dios ha
realizado con su vigilia de amor. No
se puede vivir la Pascua sin entrar en
el misterio. No es un hecho
intelectual, no es so6lo conocer, leer...
Es mas, es mucho mas. «Entrar en el
misterio» significa capacidad de
asombro, de contemplacion;
capacidad de escuchar el silencio y
sentir el susurro de ese hilo de
silencio sonoro en el que Dios nos
habla (cf. 1 Re 19,12). Entrar en el
misterio nos exige no tener miedo de



la realidad: no cerrarse en si mismos,
no huir ante lo que no entendemos,
no cerrar los ojos frente a los
problemas, no negarlos, no eliminar
los interrogantes...

Entrar en el misterio significa ir mas
alla de las comodas certezas, mas alla
de la pereza y la indiferencia que nos
frenan, y ponerse en busca de la
verdad, la belleza y el amor, buscar
un sentido no ya descontado, una
respuesta no trivial a las cuestiones
que ponen en crisis nuestra fe,
nuestra fidelidad y nuestra razon.
Para entrar en el misterio se necesita
humildad, la humildad de abajarse,
de apearse del pedestal de nuestro
yo, tan orgulloso, de nuestra
presuncion; la humildad para
redimensionar la propia estima,
reconociendo lo que realmente
somos: criaturas con virtudes y
defectos, pecadores necesitados de
perdon. Para entrar en el misterio
hace falta este abajamiento, que es



impotencia, vaciandonos de las
propias idolatrias... adoracidn. Sin
adorar no se puede entrar en el
misterio.

Todo esto nos ensefian las mujeres
discipulas de Jesus. Velaron aquella
noche, junto la Madre. Y ella, la
Virgen Madre, las ayudd a no perder
la fe y la esperanza. Asi, no
permanecieron prisioneras del
miedo y del dolor, sino que salieron
con las primeras luces del alba,
llevando en las manos sus ungiientos
y con el corazén ungido de amor.
Salieron y encontraron la tumba
abierta. Y entraron. Velaron, salieron
y entraron en el misterio.
Aprendamos de ellas a velar con Dios
y con Maria, nuestra Madre, para
entrar en el misterio que nos hace
pasar de la muerte a la vida.

ok sk sk sk

Via Crucis en el Coliseo de Roma el
Viernes Santo



Oh Cristo crucificado y victorioso, tu
Via Crucis es la sintesis de tu vida y el
icono de tu obediencia a la voluntad
del Padre y la realizacion de tu
infinito amor por nosotros,
pecadores, y la prueba de tu mision y
el cumplimiento definitivo de la
revelacion y de la historia de la
salvacion. El peso de tu cruz nos libra
de todos nuestros pesos fardos. En tu
obediencia a la voluntad del Padre
nosotros nos percatamos de nuestra
rebelion y desobediencia.

En Ti, vendido, traicionado, y
crucificado por tu gente y por tus
seres queridos, vemos nuestras
traiciones cotidianas y nuestras
habituales infidelidades. En tu
inocencia, Cordero inmaculado,
veamos nuestra culpabilidad. En tu
rostro abofeteado, escupido,
desfigurado, vemos la brutalidad de
nuestros pecados. En la crueldad de
tu Pasién vemos la crueldad de
nuestro corazon y de nuestras



acciones. En tu sentirte abandonado
vemos a todos los abandonados por
sus familiares, por la sociedad, de la
atencion y de la solidaridad. En tu
cuerpo sacrificado, desgarrado y
lacerado vemos los cuerpos de
nuestros hermanos abandonados a lo
largo de las calles, desfigurados por
nuestra negligencia y por nuestra
indiferencia. En tu sed, Sefior, vemos
la sed de tu Padre misericordioso que
en ti ha querido abrazar, perdonar y
salvar a toda la humanidad.

En Ti, Divino Amor, vemos aun hoy a
nuestros hermanos perseguidos,
decapitados y crucificados por su fe
en ti, bajo nuestros ojos o con
frecuencia con nuestro silencio
complice. Imprime, Sefior, en
nuestros corazones sentimientos de
fe, esperanza, caridad, dolor por
nuestros pecados y llévanos a
arrepentirnos de nuestros pecados
que te han crucificado. Conducenos a
transformar nuestra conversion



hecha de palabras, en conversion de
vida y de obras. L1évanos a custodiar
en nosotros un recuerdo vivo de tu
rostro desfigurado para no olvidar
jamas el enorme precio que pagaste
para liberarnos.

Jesus crucificado, refuerza en
nosotros la fe que para que no se
derrumbe frente a las tentaciones.
Reaviva en nosotros la esperanza
para que no se pierda siguiendo las
seducciones del mundo. Custodia en
nosotros la caridad que no se deja
engafiar por la corrupcion y la
mundanidad. Enséfianos que la Cruz
es camino a la Resurreccion.
Enséfianos que el Viernes Santo es el
camino hacia la Pascua de la luz.
Enséfianos que Dios jamas se olvida
de ninguno de sus hijos y que no se
cansa nunca de perdonarnos y de
abrazarnos con su infinita
misericordia, pero enséfiianos
también a no cansarnos jamas de



pedir perdon y de creer en la
misericordia sin limites del Padre.

KRk

Misa de la Cena del Seiior, en la
tarde del Jueves Santo

La tarde de este Jueves Santo el Papa
dejo el Vaticano para dirigirse a la
carcel romana de Rebibbia donde se
encontro con los alli detenidos. En la
adyacente iglesia “Padre Nuestro", el
Obispo de Roma celebro la Misa “in
Coena Domini" durante la cual lavd
los pies a algunos encarcelados y
encarceladas del cercano centro
penitenciario femenino.

El Papa Francisco en su homilia
recordo que Jesus nos ama sin
limites. “El amor de Jesus siempre es
mas, siempre es mas, no se cansa de
amar a ninguno. Ama a todos
nosotros, hasta el punto de dar la
vida por nosotros". E insiste: “a cada
uno, con nombres y apellidos”, “y no



defrauda jamas, porque no se cansa
de amar, no se cansa de perdonar, no
se cansa de abrazarnos", agrego.

Antes de empezar con el rito del
lavatorio de los pies, el Papa explico
a los presentes cual es su origen, y
recordo que antiguamente la gente
cuando llegaba a una casa tenia los
pies sucios del polvo del camino, ya
que antes las calles no estaban
adoquinadas, y se los lavaban a la
entrada de las casas. Pero esto no lo
hacia todos, “lo hacian los esclavos",
explica. “Y Jesus lava, como esclavo,
nuestros pies, los pies de los
discipulos". Asi, explica “es tanto el
amor de Jesus que se ha hecho
esclavo para servirnos, para
curarnos, para limpiarnos".

“En nuestro corazon tenemos que
tener la certeza, tenemos que estar
seguros de que el Sefior, cuando nos
lava los pies, nos lava todo, nos
purifica, nos hace sentir otra vez su



amor". El Papa termina su homilia
diciendo que hoy lava los pies a doce
presos, pero en estos doce estan
todos, todos, “todos aquellos que
viven aqui” y afiadié que él también
tiene necesidad de ser lavado por el
Sefior, asi pidio a los presentes que
rezaran para que el Sefor lave sus
suciedades.

ko skesksk

Homilia en la Misa Crismal del
Jueves Santo

«Lo sostendra mi mano y le dara
fortaleza mi brazo» (Sal 88,22), asi
piensa el Sefior cuando dice para si:
«He encontrado a David mi servidor
y con mi aceite santo lo he

ungido» (v. 21). Asi piensa nuestro
Padre cada vez que «encuentra» a un
sacerdote. Y agrega mas: «Contara
con mi amor y mi lealtad. F1 me
podra decir: Tu eres mi padre, el Dios
que me protege y que me salva» (v.
25.27).



Es muy hermoso entrar, con el
Salmista, en este soliloquio de
nuestro Dios. El habla de nosotros,
sus sacerdotes, sus curas; pero no es
realmente un soliloquio, no habla
solo: es el Padre que le dice a Jesus:
«Tus amigos, los que te aman, me
podran decir de una manera
especial: "Tu eres mi Padre"» (cf. Jn
14,21). Y, si el Sefior piensa y se
preocupa tanto en como podra
ayudarnos, es porque sabe que la
tarea de ungir al pueblo fiel es dura;
nos lleva al cansancio y a la fatiga. Lo
experimentamos en todas sus
formas: desde el cansancio habitual
de la tarea apostolica cotidiana hasta
el de la enfermedad y la muerte e
incluso a la consumacion en el
martirio.

El cansancio de los sacerdotes...
¢Sabéis cuantas veces pienso en esto:
en el cansancio de todos vosotros?
Pienso mucho y ruego a menudo,
especialmente cuando el cansado soy



yo. Rezo por los que trabajais en
medio del pueblo fiel de Dios que les
fue confiado, y muchos en lugares
muy abandonados y peligrosos. Y
nuestro cansancio, queridos
sacerdotes, es como el incienso que
sube silenciosamente al cielo (cf. Sal
140,2; Ap 8,3-4). Nuestro cansancio
va directo al corazon del Padre.

Estén seguros que la Virgen Maria se
da cuenta de este cansancio y se lo
hace notar enseguida al Sefior. Ella,
como Madre, sabe comprender
cuando sus hijos estan cansados y no
se fija en nada mas. «Bienvenido.
Descansa, hijo mio.

Después hablaremos... ¢No estoy yo
aqui, que soy tu Madre?», nos dira
siempre que nos acerquemos a Ella
(cf. Evangelii gaudium, 28,6). Y a su
Hijo le dira, como en Cana: «No
tienen vino».

Sucede también que, cuando
sentimos el peso del trabajo pastoral,



nos puede venir la tentacion de
descansar de cualquier manera,
como si el descanso no fuera una
cosa de Dios.

No caigamos en esta tentacion.
Nuestra fatiga es preciosa a los ojos
de Jesus, que nos acoge y nos pone de
pie: «Venid a mi cuando estéis
cansados y agobiados, que yo o0s
aliviaré» (Mt 11,28). Cuando uno sabe
que, muerto de cansancio, puede
postrarse en adoracion, decir: «Basta
por hoy, Sefior», y claudicar ante el
Padre; uno sabe también que no se
hunde sino que se renueva porque,
al que ha ungido con dleo de alegria
al pueblo fiel de Dios, el Sefior
también lo unge, «le cambia su
ceniza en diadema, sus lagrimas en
aceite perfumado de alegria, su
abatimiento en canticos» (Is 61,3).

Tengamos bien presente que una
clave de la fecundidad sacerdotal
esta en el modo como descansamos y



en como sentimos que el Sefior trata
nuestro cansancio. jQué dificil es
aprender a descansar! En esto se
juega nuestra confianza y nuestro
recordar que también somos ovejas.
Pueden ayudarnos algunas
preguntas a este respecto.

¢Sé descansar recibiendo el amor, la
gratitud y todo el carifio que me da el
pueblo fiel de Dios? O, luego del
trabajo pastoral, ¢busco descansos
mas refinados, no los de los pobres
sino los que ofrece el mundo del
consumo? ¢El Espiritu Santo es
verdaderamente para mi «descanso
en el trabajo» o sdlo aquel que me da
trabajo? ¢Sé pedir ayuda a algun
sacerdote sabio? ;Sé descansar de mi
mismo, de mi auto-exigencia, de mi
auto-complacencia, de mi auto-
referencialidad? ;Sé conversar con
Jesus, con el Padre, con la Virgen y
San José, con mis santos protectores
amigos para reposarme en sus
exigencias —que son suaves y ligeras



—, en sus complacencias —a ellos les
agrada estar en mi comparfia—, en
sus intereses y referencias —a ellos
solo les interesa la mayor gloria de
Dios—? ;Sé descansar de mis
enemigos bajo la proteccion del
Sefior? ¢Argumento y maquino yo
solo, rumiando una y otra vez mi
defensa, o me confio al Espiritu que
me ensefia lo que tengo que decir en
cada ocasion? ;Me preocupo y me
angustio excesivamente o, como
Pablo, encuentro descanso diciendo:
«Sé en Quién me he confiado»(2 Tm
1,12)?

Repasemos un momento las tareas de
los sacerdotes que hoy nos proclama
la liturgia: llevar a los pobres la
Buena Nueva, anunciar la liberacion
a los cautivos y la curacion a los
ciegos, dar libertad a los oprimidos y
proclamar el afio de gracia del Sefior.
E Isaias agrega: curar a los de
corazon quebrantado y consolar a los
afligidos.



No son tareas faciles, exteriores,
como por ejemplo el manejo de cosas
— construir un nuevo salon
parroquial, o delinear una cancha de
futbol para los jovenes del Oratorio...
—; las tareas mencionadas por Jesus
implican nuestra capacidad de
compasion, son tareas en las que
nuestro corazon es «movido» y
conmovido. Nos alegramos con los
novios que se casan, reimos con el
bebé que traen a bautizar;
acompafamos a los jovenes que se
preparan para el matrimonio y a las
familias; nos apenamos con el que
recibe la uncion en la cama del
hospital, lloramos con los que
entierran a un ser querido... Tantas
emociones, tanto afecto, fatigan el
corazon del Pastor. Para nosotros
sacerdotes las historias de nuestra
gente no son un noticiero: nosotros
conocemos a nuestro pueblo,
podemos adivinar lo que les esta
pasando en su corazon; y el nuestro,
al compadecernos (al padecer con



ellos), se nos va deshilachando, se
nos parte en mil pedacitos, y es
conmovido y hasta parece comido
por la gente: «Tomad, comed». Esa es
la palabra que musita
constantemente el sacerdote de Jesus
cuando va atendiendo a su pueblo
fiel: «Tomad y comed, tomad y
bebed...». Y asi nuestra vida
sacerdotal se va entregando en el
servicio, en la cercania al pueblo fiel
de Dios... que siempre cansa.

Quisiera ahora compartir con
vosotros algunos cansancios en los
que he meditado.

Estd el que podemos llamar «el
cansancio de la gente, de las
multitudes»: para el Sefior, como
para nosotros, era agotador —lo dice
el evangelio—, pero es cansancio del
bueno, cansancio lleno de frutos y de
alegria. La gente que lo seguia, las
familias que le traian sus nifios para
que los bendijera, los que habian



sido curados, que venian con sus
amigos, los jovenes que se
entusiasmaban con el Rabi..., no le
dejaban tiempo ni para comer. Pero
el Sefior no se hastiaba de estar con
la gente. Al contrario, parecia que se
renovaba (cf. Evangelii gaudium, 11).
Este cansancio en medio de nuestra
actividad suele ser una gracia que
esta al alcance de la mano de todos
nosotros, sacerdotes (cf. ibid., 279).
iQué bueno es esto: la gente ama,
quiere y necesita a sus pastores! El
pueblo fiel no nos deja sin tarea
directa, salvo que uno se esconda en
una oficina o ande por la ciudad en
un auto con vidrios polarizados. Y
este cansancio es bueno, es sano. Es
el cansancio del sacerdote con olor a
oveja..., pero con sonrisa de papa que
contempla a sus hijos o a sus nietos
pequefios. Nada que ver con esos que
huelen a perfume caro y te miran de
lejos y desde arriba (cf. ibid., 97).
Somos los amigos del Novio, esa es
nuestra alegria. Si Jesus esta



pastoreando en medio de nosotros,
no podemos ser pastores con cara de
vinagre, quejosos ni, lo que es peor,
pastores aburridos. Olor a oveja y
sonrisa de padres... Si, bien cansados,
pero con la alegria de los que
escuchan a su Sefior decir: «Venid a
mi, benditos de mi Padre» (Mt 25,34).

También se da lo que podemos
llamar «el cansancio de los
enemigos». El demonio y sus
secuaces no duermen y, COmo sus
oidos no soportan la Palabra,
trabajan incansablemente para
acallada o tergiversarla. Aqui el
cansancio de enfrentarlos es mas
arduo. No solo se trata de hacer el
bien, con toda la fatiga que conlleva,
sino que hay que defender al rebafio
y defenderse uno mismo contra el
mal (cf. Evangelii gaudium, 83). El
maligno es mas astuto que nosotros y
es capaz de tirar abajo en un
momento lo que construimos con
paciencia durante largo tiempo. Aqui



necesitamos pedir la gracia de
aprender a neutralizar: neutralizar el
mal, no arrancar la cizafia, no
pretender defender como
superhombres lo que solo el Sefior
tiene que defender. Todo esto ayuda
a no bajar los brazos ante la espesura
de la iniquidad, ante la burla de los
malvados. La palabra del Sefior para
estas situaciones de cansancio es:
«No temais, yo he vencido al

mundo» (Jn 16,33).

Y por ultimo — para que esta homilia
no os canse — esta también «el
cansancio de uno mismo» (cf.
Evangelii gaudium, 277). Es quizas el
mas peligroso. Porque los otros dos
provienen de estar expuestos, de
salir de nosotros mismos a ungiry a
pelear (somos los que cuidamos).
Este cansancio, en cambio, es mas
auto-referencial; es la desilusion de
uno mismo pero no mirada de frente,
con la serena alegria del que se
descubre pecador y necesitado de



perdon: este pide ayuda y va
adelante. Se trata del cansancio que
da el «querer y no querer», el
haberse jugado todo y después
aforar los ajos y las cebollas de
Egipto, el jugar con la ilusion de ser
otra cosa. A este cansancio, me gusta
llamarlo «coquetear con la
mundanidad espiritual». Y, cuando
uno se queda solo, se da cuenta de
que grandes sectores de la vida
quedaron impregnados por esta
mundanidad y hasta nos da la
impresion de que ningun bafio la
puede limpiar. Aqui si puede haber
cansancio malo. La palabra del
Apocalipsis nos indica la causa de
este cansancio: «Has sufrido, has sido
perseverante, has trabajado
arduamente por amor de mi nombre
y no has desmayado. Pero tengo
contra ti que has dejado tu primer
amor» (2,3-4). Solo el amor descansa.
Lo que no se ama cansa y, a la larga,
cansa mal.



La imagen mas honda y misteriosa
de como trata el Sefior nuestro
cansancio pastoral es aquella del que
«habiendo amado a los suyos, los
amo hasta el extremo» (Jn 13,1): la
escena del lavatorio de los pies. Me
gusta contemplarla como el lavatorio
del seguimiento. El Sefior purifica el
seguimiento mismo, €l se «involucra»
con nosotros (cf. Evangelii gaudium,
24), se encarga en persona de limpiar
toda mancha, ese mundano smog
untuoso que se nos pego en el
camino que hemos hecho en su
nombre.

Sabemos que en los pies se puede ver
como anda todo nuestro cuerpo. En
el modo de seguir al Sefior se expresa
como anda nuestro corazon. Las
llagas de los pies, las torceduras y el
cansancio son signo de como lo
hemos seguido, por qué caminos nos
metimos buscando a sus ovejas
perdidas, tratando de llevar el
rebafio a las verdes praderas y a las



fuentes tranquilas (cf. ibid. 270). El
Sefior nos lava y purifica de todo lo
que se ha acumulado en nuestros
pies por seguirlo. Eso es sagrado. No
permite que quede manchado. Asi
como las heridas de guerra él las
besa, la suciedad del trabajo él la
lava.

El seguimiento de Jesus es lavado por
el mismo Sefior para que nos
sintamos con derecho a estar
«alegres», «plenos», «sin temores ni
culpas» y nos animemos asi a salir e
ir «hasta los confines del mundo, a
todas las periferias», a llevar esta
buena noticia a los mas
abandonados, sabiendo que él esta
con nosotros, todos los dias, hasta el
fin del mundo (cf. Mt 28,21). Y
sepamos aprender a estar cansados,
pero jbien cansados!

ok sk sk sk

Audiencia del Miércoles Santo



Mafiana comienza el Triduo Pascual
que se abre con la celebracion de la
Ultima Cena, en la que Jesus ofrecio,
con el Pan y el Vino, su Cuerpo y su
Sangre al Padre, y nos mando
perpetuar esta ofrenda en
conmemoracion suya. El gesto de
lavar los pies es expresion de esa
misma entrega como servicio a Dios
y a los hermanos. En el Bautismo, la
gracia de Dios nos ha lavado del
pecado, y cada Eucaristia nos
interpela a seguir el mandamiento de
su amor.

El Viernes Santo recordaremos las
palabras de Jesus en la Cruz: «Esta
cumplido». El sacrificio del Cordero
inmolado, que transforma la mayor
iniquidad en un acto supremo de
amor, lleva a término el plan
contenido en las Escrituras. Nuestra
vida refleja este amor perfecto,
cuando ofreciéndola por los demas,
como Jesus nos ensefig, lo hacemos
presente en medio de su pueblo.



El Sabado Santo, contemplaremos el
descanso de Jesus en el sepulcro.
Junto a Maria, mantendremos
encendida la llama de la fe y de la
esperanza. En tarde, en la Vigilia
Pascual, celebraremos al Resucitado,
centro y fin de la creacion y de la
historia, en la alegre esperanza de su
retorno. La piedra del dolor sera
removida por el resplandor de la
resurreccion, que ilumina nuestro
presente y nuestro futuro.

Saludo cordialmente a los peregrinos
de lengua espafiola, en particular a
los muchos jovenes, asi como a los
grupos provenientes de Espafia,
México, Ecuador, Argentina y otros
paises latinoamericanos. Que el
Sefior nos conceda a todos participar
plenamente en el misterio de su
muerte y resurreccion haciendo
nuestros sus propios sentimientos.
Muchas gracias.

ko skesksk



Homilia de la misa del Domingo de
Ramos

En el centro de esta celebracion, que
se presenta tan festiva, esta la
palabra que hemos escuchado en el
himno de la Carta a los Filipenses:
«Se humill6 a si mismo» (2,8). La
humillacion de Jesus.

Esta palabra nos desvela el estilo de
Dios y, en consecuencia, aquel que
debe ser el del cristiano: la humildad.
Un estilo que nunca dejara de
sorprendernos y ponernos en crisis:
nunca nos acostumbraremos a un
Dios humilde.

Humillarse es ante todo el estilo de
Dios: Dios se humilla para caminar
con su pueblo, para soportar sus
infidelidades. Esto se aprecia bien
leyendo la historia del Exodo: jQué
humillacion para el Sefior oir todas
aquellas murmuraciones, aquellas
quejas! Estaban dirigidas contra
Moisés, pero, en el fondo, iban contra



él, contra su Padre, que los habia
sacado de la esclavitud y los guiaba
en el camino por el desierto hasta la
tierra de la libertad.

En esta semana, la Semana Santa,
que nos conduce a la Pascua,
seguiremos este camino de la
humillacion de Jesus. Y solo asi sera
«santa» también para nosotros.

Veremos el desprecio de los jefes del
pueblo y sus engafios para acabar
con él. Asistiremos a la traicion de
Judas, uno de los Doce, que lo
venderd por treinta monedas.
Veremos al Sefior apresado y tratado
como un malhechor; abandonado
por sus discipulos; llevado ante el
Sanedrin, condenado a muerte,
azotado y ultrajado. Escucharemos
cémo Pedro, la «roca» de los
discipulos, lo negara tres veces.
Oiremos los gritos de la
muchedumbre, soliviantada por los
jefes, pidiendo que Barrabas quede



libre y que a €l lo crucifiquen.
Veremos como los soldados se
burlaran de él, vestido con un manto
color purpura y coronado de espinas.
Y después, a lo largo de la via
dolorosa y a los pies de la cruz,
sentiremos los insultos de la gente y
de los jefes, que se rien de su
condicion de Rey e Hijo de Dios.

Esta es la via de Dios, el camino de la
humildad. Es el camino de Jesus, no
hay otro. Y no hay humildad sin
humillacion.

Al recorrer hasta el final este camino,
el Hijo de Dios tomo la «condicion de
siervo» (Flp 2,7). En efecto, la
humildad quiere decir también
servicio, significa dejar espacio a
Dios negandose a uno mismo,
«despojandose», como dice la
Escritura (v. 7). Este «despojarse» es
la humillacion mas grande.

Hay otra via, contraria al camino de
Cristo: la mundanidad. La



mundanidad nos ofrece el camino de
la vanidad, del orgullo, del éxito... Es
la otra via. El maligno se la propuso
también a Jesus durante cuarenta
dias en el desierto. Pero Jesus la
rechazo sin dudarlo. Y, con él,
solamente con su gracia y con su
ayuda, también nosotros podemos
vencer esta tentacion de la vanidad,
de la mundanidad, no soélo en las
grandes ocasiones, sino también en
las circunstancias ordinarias de la
vida.

En esto, nos ayuda y nos conforta el
ejemplo de muchos hombres 'y
mujeres que, en silencio y sin
hacerse ver, renuncian cada dia a si
mismos para servir a los demas: un
familiar enfermo, un anciano solo,
una persona con discapacidad, una
persona sin techo...

Pensemos también en la humillacion
de los que, por mantenerse fieles al
Evangelio, son discriminados y



sufren las consecuencias en su
propia carne. Y pensemos en
nuestros hermanos y hermanas
perseguidos por ser cristianos, los
martires de hoy —que son muchos—:
no reniegan de Jesus y soportan con
dignidad insultos y ultrajes. Lo
siguen por su camino. Podemos
hablar, verdaderamente, de “una
nube de testigos": 1os martires de hoy
(cf. Hb 12,1).

Durante esta semana, emprendamos
también nosotros con decision este
camino de la humildad, movidos por
el amor a nuestro Sefior y Salvador.
El amor nos guiara y nos dara fuerza.
Y, donde esta €él, estaremos también
nosotros (cf. Jn 12,26).

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-sv/article/papa-


https://opusdei.org/es-sv/article/papa-francisco-semana-santa-2015/
https://opusdei.org/es-sv/article/papa-francisco-semana-santa-2015/

francisco-semana-santa-2015/
(22/01/2026)


https://opusdei.org/es-sv/article/papa-francisco-semana-santa-2015/

	“¡Jesucristo ha resucitado! ¡Feliz Pascua a todos!”

