
opusdei.org

Libro electrónico:
«El Papa Francisco
en Panamá»

Publicamos un libro electrónico
gratuito con todos los discursos
pronunciados por Papa
Francisco en la Jornada
Mundial de la Juventud de
Panamá. Además, un mes
después del evento, recogemos
siete ideas que resumen su
mensaje.

23/02/2019



PDF ► Libro electrónico: El Papa
Francisco en la JMJ de Panamá

Mobi ► Libro electrónico: El Papa
Francisco en la JMJ de Panamá

ePub ► Libro electrónico: El Papa
Francisco en la JMJ de Panamá

Apple Books ► Libro electrónico: El
Papa Francisco en la JMJ de Panamá

Google Play Books ► Libro
electrónico: El Papa Francisco en la
JMJ de Panamá

Siete ideas que resumen su
mensaje

Al finalizar la Jornada Mundial de la
Juventud en Panamá, el Papa
Francisco recomendó a los jóvenes
que, al volver a casa, no dejaran
enfriar lo que habían vivido esos días

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/papa-francisco-panama.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/papa-francisco-panama.pdf
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/papa-francisco-panama.mobi
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/papa-francisco-panama.mobi
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/papa-francisco-panama.epub
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/papa-francisco-panama.epub
https://itunes.apple.com/es/book/el-papa-francisco-en-panam%C3%A1/id1454112875?mt=11
https://itunes.apple.com/es/book/el-papa-francisco-en-panam%C3%A1/id1454112875?mt=11
https://play.google.com/store/books/details?id=_cqJDwAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=_cqJDwAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=_cqJDwAAQBAJ


de especial ilusión y cercanía con
Dios, sino que lo transmitieran con
alegría a los demás.

Recogemos siete ideas de la homilía
que el Papa pronunció en la Vigilia
del 26 de enero, para que
recordemos sus palabras y sigamos
su sugerencia, un mes después de
este acontecimiento.

Miércoles, 23 de enero de 2019

9.35 Salida en avión desde Roma/
Fiumicino hacia Panamá.

16.30 Llegada al Aeropuerto
Internacional Tocumen de Panamá.
Acogida oficial.

16.50 Transporte hacia la Nunciatura
Apostólica.

Jueves, 24 de enero de 2019



9.45 Ceremonia de bienvenida en la
entrada principal de la Presidencia
de la República (Palacio de las
Garzas).

10.00 Visita al presidente de la
República en la Presidencia de la
República (Palacio de las Garzas).

10.40 Encuentro con las
autoridades, el cuerpo diplomático
y representantes de la sociedad en
el Palacio Bolívar.

11.15 Encuentro con los obispos
centroamericanos en la iglesia de
S. Francisco de Asís.

17.30 Ceremonia de acogida y
apertura de la JMJ en el Campo
Santa María la Antigua.

Viernes, 25 de enero de 2019

10.30 Liturgia penitencial con los
jóvenes privados de libertad en el



Centro de Cumplimiento de
Menores (Las Garzas de Pacora).

11.50 Transporte en helicóptero a la
Nunciatura Apostólica.

17.30 Vía Crucis con los jóvenes en
el Campo Santa María la Antigua.

Sábado, 26 de enero de 2019

9.15 Santa Misa con la dedicación
del altar de la Catedral Basílica de
Santa María la Antigua con los
Sacerdotes, los Consagrados y los
Movimientos Laicales.

12.15 Comida con los jóvenes en el
Seminario Mayor San José.

18.30 Vigilia con los jóvenes en el
Campo San Juan Pablo II.

Domingo, 27 de enero de 2019

8.00 Santa Misa para la Jornada
Mundial de la Juventud en el
Campo San Juan Pablo II.



10.45 Visita a la casa hogar Buen
Samaritano. Ángelus.

16.30 Encuentro con los
voluntarios de la JMJ en el Estadio
Rommel Fernández.

18.00 Ceremonia de despedida en el
Aeropuerto Internacional Tocumen
de Panamá.

18.15 Salida en avión hacia Roma.

Encuentro con las autoridades, el
cuerpo diplomático y
representantes de la sociedad

Señor Presidente,

Señora Vicepresidente,

Distinguidas autoridades,

Señoras y señores:



Le agradezco señor Presidente sus
palabras de bienvenida y su amable
invitación a visitar esta nación. En su
persona quiero saludar y agradecer a
todo el pueblo panameño que, desde
Darién hasta Chiriquí y Bocas del
Toro, han realizado un esfuerzo
invalorable para acoger a tantos
jóvenes provenientes de todas partes
del mundo. Gracias por abrirnos las
puertas de la casa.

Comienzo mi peregrinación en este
histórico recinto donde Simón
Bolívar – como lo acaba de recordar
el señor Presidente - afirmó que «si el
mundo hubiese de elegir su capital,
el istmo de Panamá sería señalado
para este augusto destino», y convocó
a los líderes de su tiempo para forjar
el sueño de la unificación de la Patria
Grande. Convocatoria que nos ayuda
a comprender que nuestros pueblos
son capaces de crear, forjar y, sobre
todo, soñar una patria grande que
sepa y pueda albergar, respetar y



abrazar la riqueza multicultural de
cada pueblo y cultura. Siguiendo esta
inspiración podemos contemplar a
Panamá como tierra de convocatoria
y como tierra de sueños.

1. Panamá es tierra de convocatoria

Así lo transparentó el Congreso
Anfictiónico, y así también lo
transparenta hoy el desembarco de
miles de jóvenes que traen consigo el
deseo y las ganas de encontrarse y
celebrar.

Vuestro País, por su privilegiada
ubicación, se vuelve un enclave
estratégico no solo para la región
sino para el mundo entero. Puente
entre océanos y tierra natural de
encuentros, Panamá, el país más
angosto de todo el continente
americano, es símbolo de la
sustentabilidad que nace de la
capacidad de crear vínculos y
alianzas. Esta capacidad configura el
corazón del pueblo panameño.



Cada uno de ustedes ocupa un lugar
especial en la construcción de la
nación y está llamado a velar para
que esta tierra pueda cumplir su
vocación de ser tierra de
convocatorias y encuentros; esto
implica la decisión, el compromiso y
el trabajo cotidiano para que todos
los habitantes de este suelo tengan la
oportunidad de sentirse actores de su
destino, del de sus familias y de la
nación toda. Es imposible pensar el
futuro de una sociedad sin la
participación activa ―y no solo
nominal― de cada uno de sus
miembros, de tal modo que la
dignidad se vea reconocida y
garantizada en el acceso a la
educación de calidad y en la
promoción de trabajos dignos.
Ambas realidades tienen la fuerza de
ayudar a reconocer y valorar la
genialidad y el dinamismo creador
de este pueblo y a su vez, son el
mejor antídoto ante cualquier tipo de
tutelaje que pretenda recortar la



libertad y someta o saltee la dignidad
ciudadana, especialmente la de los
más pobres.

La genialidad de estas tierras está
marcada por la riqueza de sus
pueblos originarios: bribri, buglé,
emberá, kuna, nasoteribe, ngäbe y
waunana, que tanto tienen que decir
y recordar desde su cultura y visión
del mundo: a ellos mi saludo, mi
reconocimiento. Y no deja de ser un
signo esperanzador el hecho de que
esta Jornada Mundial de la Juventud
haya comenzado una semana atrás
con la Jornada de los jóvenes de los
pueblos indígenas y la Jornada de los
jóvenes de descendencia africana.
Los saludo desde aquí y les
agradezco que hayan dado este
primer paso de esta Jornada Mundial
de la Juventud. Ser tierra de
convocatorias supone celebrar,
reconocer y escuchar lo específico de
cada uno de estos pueblos y de todos
los hombres y mujeres que



conforman el rostro panameño y
animarse a entretejer un futuro
esperanzador, porque solo se es
capaz de defender el bien común por
encima de los intereses de unos
pocos o para unos pocos cuando
existe la firme decisión de compartir
con justicia los propios bienes.

Las nuevas generaciones, desde su
alegría y entusiasmo, desde su
libertad, sensibilidad y capacidad
crítica reclaman de los adultos, pero
especialmente de todos aquellos que
tienen una función de liderazgo en la
vida pública, llevar una vida
conforme a la dignidad y autoridad
que revisten y que les ha sido
confiada. Es una invitación a vivir
con austeridad y transparencia, en la
responsabilidad concreta por los
demás y por el mundo; una
invitación a llevar una vida que
demuestre que el servicio público es
sinónimo de honestidad y justicia, y
antónimo de cualquier forma de



corrupción. Ellos reclaman un
compromiso, en el que todos
―comenzando por quienes nos
llamamos cristianos― tengamos la
osadía de construir «una política
auténticamente humana» (Const.
past. Gaudium et spes, 73) que ponga
a la persona en el centro como
corazón de todo; lo cual impulsa a
crear una cultura de mayor
transparencia entre los gobiernos, el
sector privado y la población toda,
como reza esa hermosa oración que
ustedes tienen por la patria: «Danos
el pan de cada día: que lo podamos
comer en casa propia y en salud
digna de seres humanos».

2. Además de tierra de convocatoria,
Panamá es tierra de sueños

En estos días Panamá no solo será
recordada como centro regional o
punto estratégico para el comercio o
el tránsito de personas; se convertirá
en un “hub” de la esperanza. Punto

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


de encuentro donde jóvenes
provenientes de los cinco
continentes, cargados de sueños y
esperanzas, celebrarán, se
encontrarán, rezarán y reavivarán el
deseo y su compromiso por crear un
mundo más humano. Así desafiarán
las miopes miradas cortoplacistas
que, seducidas por la resignación,
por la avidez, o presas del paradigma
tecnocrático, creen que el único
camino posible se transita en el
«juego de la competitividad, [de la
especulación] y de la ley del más
fuerte donde el poderoso se come al
más débil» (Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 53), cerrando el mañana a
una nueva imaginación de la
humanidad. Al hospedar los sueños
de estos jóvenes, hoy Panamá se
vuelve tierra de sueños que desafía
tantas certezas de nuestro tiempo y
genera horizontes vitales que
señalan una nueva espesura al
caminar con una nueva mirada
respetuosa y llena de compasión por

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_una_econom%C3%ADa_de_la_exclusi%C3%B3n
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_una_econom%C3%ADa_de_la_exclusi%C3%B3n


los otros. Durante este tiempo
seremos testigos de la apertura de
nuevos canales de comunicación y de
entendimiento, de solidaridad, de
creatividad y ayuda mutua; canales
de medida humana que impulsen el
compromiso, rompan el anonimato y
el aislamiento en vistas a una nueva
manera de construir la historia.

Otro mundo es posible, lo sabemos y
los jóvenes nos invitan a
involucrarnos en su construcción
para que los sueños no queden en
algo efímero o etéreo, para que
impulsen un pacto social en el que
todos puedan tener la oportunidad
de soñar un mañana: el derecho al
futuro también es un derecho
humano.

En este horizonte parecieran tomar
cuerpo las palabras de Ricardo Miró
que, al cantarle al terruño de sus
amores, decía: «Porque viéndote,
Patria, se dijera /que te formó la



voluntad divina/ para que bajo el sol
que te ilumina /se uniera en ti la
Humanidad entera» (Patria de mis
amores).

Les renuevo mi agradecimiento por
todo lo que han hecho especialmente
usted, señor Presidente - para que
este encuentro sea posible y expreso
a usted, nuevamente señor
Presidente, a todos los aquí
presentes, y a quienes siguen por los
medios de comunicación, mis
mejores deseos de un renovada
esperanza y alegría en el servicio al
bien común.

Que Santa María la Antigua bendiga
y proteja a Panamá.

Encuentro con los obispos
centroamericanos

Queridos hermanos:



Gracias Mons. José Luis Escobar Alas,
Arzobispo de San Salvador, por las
palabras de bienvenida que me
dirigió en nombre de todos. De los
cuales aquí presente encuentro
amigos de travesuras juveniles. El
buen ladrón se ríe. Me alegra poder
encontrarlos y compartir de manera
más familiar y directa sus anhelos,
proyectos e ilusiones de pastores a
quienes el Señor confió el cuidado de
su pueblo santo. Gracias por la
fraterna acogida.

Poder encontrarme con ustedes es
también “regalarme” la oportunidad
de poder abrazar y sentirme más
cerca de vuestros pueblos, poder
hacer míos sus anhelos, también sus
desánimos y, sobre todo, esa fe
“corajuda” que sabe alentar la
esperanza y agilizar la caridad.
Gracias por permitirme acercarme a
esa fe probada pero sencilla del
rostro pobre de vuestra gente que
sabe que «Dios está presente, no



duerme, está activo, observa y
ayuda» (S. Óscar Romero, Homilía, 16
diciembre 1979).

Este encuentro nos recuerda un
evento eclesial de gran relevancia.
Los pastores de esta región fueron
los primeros que crearon en América
un organismo de comunión y
participación que ha dado —y sigue
dando todavía— abundantes frutos.
Me refiero al Secretariado Episcopal
de América Central (SEDAC). Un
espacio de comunión, de
discernimiento y de compromiso que
nutre, revitaliza y enriquece vuestras
Iglesias. Pastores que supieron
adelantarse y dar un signo que, lejos
de ser un elemento solamente
programático, indicó cómo el futuro
de América Central —y de cualquier
región en el mundo— pasa
necesariamente por la lucidez y
capacidad que se tenga para ampliar
la mirada, unir esfuerzos en un
trabajo paciente y generoso de



escucha, comprensión, dedicación y
entrega, y poder así discernir los
horizontes nuevos a los que el
Espíritu nos está llevando [1] (cf.
Exhort. ap. Evangelii gaudium, 235).

En estos 75 años desde su fundación,
el SEDAC se ha esforzado por
compartir las alegrías y tristezas, las
luchas y las esperanzas de los
pueblos de Centroamérica, cuya
historia se entrelazó y forjó con la
historia de vuestra gente. Muchos
hombres y mujeres, sacerdotes,
consagrados, consagradas y laicos,
han ofrecido su vida hasta derramar
su sangre por mantener viva la voz
profética de la Iglesia frente a la
injusticia, el empobrecimiento de
tantas personas y el abuso de poder.
Recuerdo que siendo cura joven, el
apellido de algunos de ustedes era
mala palabra. La constancia de
ustedes mostró el camino, gracias.



Ellos nos recuerdan que «quien de
verdad quiera dar gloria a Dios con
su vida, quien realmente anhele
santificarse para que su existencia
glorifique al Santo, está llamado a
obsesionarse, desgastarse y cansarse
intentando vivir las obras de
misericordia» (Exhort. ap. Gaudete et
exsultate, 107). Y esto, no como
limosna sino como vocación.

Entre esos frutos proféticos de la
Iglesia en Centroamérica me alegra
destacar la figura de San Óscar
Romero, a quien tuve el privilegio de
canonizar recientemente en el
contexto del Sínodo de los Obispos
sobre los jóvenes. Su vida y
enseñanza son fuente de inspiración
para nuestras Iglesias y, de modo
particular, para nosotros obispos. Él
también fue mala palabra.
Sospechado, excomulgado en los
cuchicheos privados de tantos
obispos.



El lema que escogió para su escudo
episcopal y que preside su lápida
expresa de manera clara su principio
inspirador y lo que fue su vida de
pastor: “Sentir con la Iglesia”.
Brújula que marcó su vida en
fidelidad, incluso en los momentos
más turbulentos.

Este es un legado que puede
transformarse en testimonio activo y
vivificante para nosotros, también
llamados a la entrega martirial en el
servicio cotidiano de nuestros
pueblos, y en este legado me gustaría
basarme para esta reflexión, sentir
con la Iglesia, reflexión que quiero
compartir con ustedes. Sé que entre
nosotros hay personas que lo
conocieron de primera mano —como
el Cardenal Rosa Chávez, a quien el
Cardenal Quarracino me dijo que era
candidato al premio Nóbel de
fidelidad. Así que, Eminencia, si
considera que me equivoco con
alguna apreciación me puede



corregir, no hay problema. Apelar a
la figura de Romero es apelar a la
santidad y al carácter profético que
vive en el ADN de vuestras Iglesias
particulares.

Sentir con la Iglesia

1. Reconocimiento y gratitud

Cuando San Ignacio propone las
reglas para sentir con la Iglesia,
perdonen la publicidad, busca
ayudar al ejercitante a superar
cualquier tipo de falsas dicotomías o
antagonismos que reduzcan la vida
del Espíritu a la habitual tentación de
acomodar la Palabra de Dios al
propio interés. Y así posibilita al
ejercitante la gracia de sentirse y
saberse parte de un cuerpo
apostólico más grande que él mismo
y, a la vez, con la consciencia real de
sus fuerzas y posibilidades: ni débil
ni selectivo o temerario. Sentirse
parte de un todo, que será siempre
más que la suma de las partes (cf.



Exhort. ap. Evangelii gaudium, 235) y
que está hermanado por una
Presencia que siempre lo va a
superar (cf. Exhort. ap. Gaudete et
exsultate, 8).

De ahí que me gustaría centrar este
primer Sentir con la Iglesia, de la
mano de San Óscar, como acción de
gracias, o sea gratitud por tanto bien
recibido, no merecido. Romero pudo
sintonizar y aprender a vivir la
Iglesia porque amaba
entrañablemente a quien lo había
engendrado en la fe. Sin este amor de
entrañas será muy difícil
comprender su historia y su
conversión, ya que fue este mismo
amor el que lo guió hasta la entrega
martirial; ese amor que nace de
acoger un don totalmente gratuito,
que no nos pertenece y que nos
libera de toda pretensión y tentación
de creernos sus propietarios o únicos
intérpretes. No hemos inventado la
Iglesia, ella no nace con nosotros y



seguirá sin nosotros. Tal actitud, lejos
de abandonarnos a la desidia,
despierta una insondable e
inimaginable gratitud que lo nutre
todo. El martirio no es sinónimo de
pusilanimidad o de la actitud de
alguien que no ama la vida y no sabe
reconocer el valor que tiene. Al
contrario, el mártir es aquel que es
capaz de darle carne y hacer vida
esta acción de gracias.

Romero sintió con la Iglesia porque,
en primer lugar, amó a la Iglesia
como madre que lo engendró en la fe
y se sintió miembro y parte de ella.

2. Un amor con sabor a pueblo

Este amor, adhesión y gratitud, lo
llevó a abrazar con pasión, pero
también con dedicación y estudio,
todo el aporte y renovación
magisterial que el Concilio Vaticano
II proponía. Allí encontraba la mano
segura en el seguimiento de Cristo.
No fue un ideólogo ni ideológico; su



actuar nació de una compenetración
con los documentos conciliares.
Iluminado desde este horizonte
eclesial, sentir con la Iglesia es para
Romero contemplarla como Pueblo
de Dios. Porque el Señor no quiso
salvarnos aisladamente sin conexión,
sino que quiso constituir un pueblo
que lo confesara en la verdad y lo
sirviera santamente (cf. Const. dogm.
Lumen gentium, 9). Todo un Pueblo
que posee, custodia y celebra la
«unción del Santo» (ibíd., 12) y ante
el cual Romero se ponía a la escucha
para no rechazar Su inspiración (cf.
S. Óscar Romero, Homilía, 16 julio
1978). Así nos muestra que el pastor,
para buscar y encontrarse con el
Señor, debe aprender y escuchar los
latidos de su pueblo, percibir “el
olor” de los hombres y mujeres de
hoy hasta quedar impregnado de sus
alegrías y esperanzas, de sus tristezas
y angustias (cf. Const. past. Gaudium
et spes, 1) y así escudriñar la Palabra
de Dios (cf. Const. dogm. Dei Verbum,



13). Escucha del pueblo que le fue
confiado, hasta respirar y descubrir a
través de él la voluntad de Dios que
nos llama (cf. Discurso durante el
encuentro para la familia, 4 octubre
2014). Sin dicotomías o falsos
antagonismos, porque solo el amor
de Dios es capaz de integrar todos
nuestros amores en un mismo sentir
y mirar.

Para él, en definitiva, sentir con la
Iglesia es tomar parte en la gloria de
la Iglesia, que es llevar en sus
entrañas toda la kénosis de Cristo. En
la Iglesia Cristo vive entre nosotros y
por eso tiene que ser humilde y
pobre, ya que una Iglesia altanera,
una Iglesia llena de orgullo, una
Iglesia autosuficiente, no es la Iglesia
de la kénosis (cf. S. Óscar Romero,
Homilía, 1 octubre 1978).

3. Llevar en las entrañas la kénosis
de Cristo



Esta no es solo la gloria de la Iglesia,
sino también una vocación, una
invitación para que sea nuestra
gloria personal y camino de
santidad. La kénosis de Cristo no es
cosa del pasado sino garantía
presente para sentir y descubrir su
presencia actuante en la historia.
Presencia que no podemos ni
queremos callar porque sabemos y
hemos experimentado que solo Él es
“Camino, Verdad y Vida”. La kénosis
de Cristo nos recuerda que Dios salva
en la historia, en la vida de cada
hombre, que esta es también su
propia historia y allí nos sale al
encuentro (cf. S. Óscar Romero,
Homilía, 7 diciembre 1978).

Es importante, hermanos, que no
tengamos miedo de tocar y de
acercarnos a las heridas de nuestra
gente, que también son nuestras
heridas, y esto hacerlo al estilo del
Señor. El pastor no puede estar lejos
del sufrimiento de su pueblo; es más,



podríamos decir que el corazón del
pastor se mide por su capacidad de
dejarse conmover frente a tantas
vidas dolidas y amenazadas. Hacerlo
al estilo del Señor significa dejar que
ese sufrimiento golpee y marque
nuestras prioridades y nuestros
gustos, golpee y marque el uso del
tiempo y del dinero e incluso la
forma de rezar, para poder ungirlo
todo y a todos con el consuelo de la
amistad de Jesucristo en una
comunidad de fe que contenga y
abra un horizonte siempre nuevo
que dé sentido y esperanza a la vida
(cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium,
49). La kénosis de Cristo implica
abandonar la virtualidad de la
existencia y de los discursos para
escuchar el ruido y la cantinela de
gente real que nos desafía a crear
lazos. Y permítanme decirlo: las
redes sirven para crear vínculos pero
no raíces, son incapaces de darnos
pertenencia, de hacernos sentir parte
de un mismo pueblo. Sin este sentir,



todas nuestras palabras, reuniones,
encuentros, escritos serán signo de
una fe que no ha sabido acompañar
la kénosis del Señor, una fe que se
quedó a mitad de camino.

Recuerdo un pensador
latinoamericano: Así se termina
siendo un Dios sin Cristo, un Cristo
sin Iglesia y una Iglesia sin pueblo.

La kénosis de Cristo es joven

Esta Jornada Mundial de la Juventud
es una oportunidad única para salir
al encuentro y acercarse aún más a
la realidad de nuestros jóvenes, llena
de esperanzas y deseos, pero
también hondamente marcada por
tantas heridas. Con ellos podremos
leer de modo renovado nuestra
época y reconocer los signos de los
tiempos porque, como afirmaron los
padres sinodales, los jóvenes son uno
de los “lugares teológicos” en los que
el Señor nos da a conocer algunas de
sus expectativas y desafíos para



construir el mañana (cf. Sínodo
sobre los Jóvenes, Doc. final, 64). Con
ellos podremos visualizar cómo
hacer más visible y creíble el
Evangelio en el mundo que nos toca
vivir; ellos son como termómetro
para saber dónde estamos como
comunidad y sociedad.

Ellos portan consigo una inquietud
que debemos valorar, respetar,
acompañar, y que tanto bien nos
hace a todos porque desinstala y nos
recuerda que el pastor nunca deja de
ser discípulo y siempre está en
camino. Esa sana inquietud nos pone
en movimiento y nos primerea. Así lo
recordaron los padres sinodales al
decir: «los jóvenes, en ciertos
aspectos, van por delante de los
pastores» (ibíd., 66). Un pastor en
relación a su rebaño no siempre va
adelante, por momentos tiene que ir
adelante para guiar, por momentos
tienen que ir en el medio para
olfatear lo que pasa, por momentos



atrás, para custodiar a los últimos y
no dejar que sea material
descartable.

Nos tiene que llenar de alegría
comprobar cómo la siembra no ha
caído en saco roto. Muchas de esas
inquietudes e intuiciones de los
jóvenes han crecido en el seno
familiar alimentadas por alguna
abuela o catequista.

Hablando de las abuelas. Esta la
segunda vez que la veo. La vi ayer y
la vi hoy: una viejita así, flacucha. De
mi edad o más, todavía con una
mitra. Se había puesto una mitra con
cartón y un cartel que decía:
"Santidad, las abuelas también
hacemos lío". Una maravilla de
pueblo.

Y los jóvenes aprendieron en la
parroquia, en la pastoral educativa o
juvenil. Inquietudes que crecieron en
una escucha del Evangelio y en
comunidades con fe viva y ferviente



que encuentra tierra donde
germinar. ¡Cómo no agradecer tener
jóvenes inquietos por el Evangelio!
Por supuesto que cansa, por supuesto
que a veces molesta. Se me viene el
pensamiento y la frase que decía un
filósofo griego de sí mismo, yo la digo
de los jóvenes: "Son como un tábano
sobre el lomo de un noble caballo".
Para que no se duerman, caballos
somos nosotros.

Esta realidad nos estimula a un
mayor compromiso para ayudarlos a
crecer ofreciéndoles más y mejores
espacios que los engendren al sueño
de Dios. La Iglesia por naturaleza es
Madre y como tal engendra e incuba
vida protegiéndola de todo aquello
que amenace su desarrollo.
Gestación en libertad y para la
libertad. Los exhorto pues, a
promover programas y centros
educativos que sepan acompañar,
sostener y potenciar a sus jóvenes;
por favor “róbenselos” a la calle



antes de que sea la cultura de muerte
la que, “vendiéndoles humo” y
mágicas soluciones se apodere y
aproveche de su inquietud y de su
imaginación. Y háganlo no con
paternalismo, que no lo toleran, no
de arriba a abajo, porque eso no es lo
que el Señor nos pide, sino como
padres, como hermanos a hermanos.
Ellos son rostro de Cristo para
nosotros y a Cristo no podemos llegar
de arriba a abajo, sino de abajo a
arriba (cf. S. Óscar Romero, Homilía,
2 septiembre 1979).

Son muchos los jóvenes que
dolorosamente han sido seducidos
con respuestas inmediatas que
hipotecan la vida. Hay tantos otros a
quienes se les ha dado una ilusión
cortoplacista en algunos
movimientos, se hacen los pelagianos
o suficiente de sí mismos y quedan
abandonados a mitad de camino.



Nos decían los padres sinodales: por
constricción o falta de alternativas se
encuentran sumergidos en
situaciones altamente conflictivas y
de no rápida solución: violencia
doméstica, feminicidios —qué plaga
que vive nuestro continente en este
sentido—, bandas armadas y
criminales, tráfico de droga,
explotación sexual de menores y de
no tan menores, etc., y duele
constatar que en la raíz de muchas
de estas situaciones se encuentra una
experiencia de orfandad fruto de una
cultura y una sociedad que se fue
“desmadrando”. Sin madre, los dejó
huérfanos.

Hogares resquebrajados tantas veces
por un sistema económico que no
tiene como prioridad las personas y
el bien común y que hizo de la
especulación “su paraíso” desde
donde seguir “engordando” sin
importar a costa de quién. Así
nuestros jóvenes sin hogar, sin



familia, sin comunidad, sin
pertenencia, quedan a la intemperie
del primer estafador.

No nos olvidemos que «el verdadero
dolor que sale del hombre, pertenece
en primer lugar a Dios» (Georges
Bernanos, Diario de un cura rural,
74). No separemos lo que Él ha
querido unir en su Hijo. El mañana
exige respetar el presente
dignificando y empeñándose en
valorar las culturas de vuestros
pueblos. En esto también se juega la
dignidad: en la autoestima cultural.
Vuestros pueblos no son el “patio
trasero” de la sociedad ni de nadie.
Tienen una historia rica que ha de
ser asumida, valorada y alentada.
Las semillas del Reino fueron
plantadas en estas tierras. Estamos
obligados a reconocerlas, cuidarlas y
custodiarlas para que nada de lo
bueno que Dios plantó se seque por
intereses espurios que por doquier
siembran corrupción y crecen con la



expoliación de lo más pobres. Cuidar
las raíces es cuidar el rico patrimonio
histórico, cultural y espiritual que
esta tierra durante siglos ha sabido
“mestizar”. Empéñense y levanten la
voz contra la desertificación cultural
y espiritual de vuestros pueblos, que
provoca una indigencia radical ya
que deja sin esa indispensable
inmunidad vital que sostiene la
dignidad en los momentos de mayor
dificultad.

Los felicito por la iniciativa de que
esta Jornada Mundial de la Juventud
haya comenzando con la Jornada de
la Juventud Indígena en David y con
la Jornada de la Juventud de origen
africano. Es un primer paso para
hacer ver ese plurifacetismo de
nuestros pueblos.

En la última carta pastoral, ustedes
afirmaban: «Últimamente nuestra
región ha sido impactada por la
migración hecha de manera nueva,



por ser masiva y organizada, y que
ha puesto en evidencia los motivos
que hacen una migración forzada y
los peligros que conlleva para la
dignidad de la persona
humana» (SEDAC, Mensaje al Pueblo
de Dios y a todas las personas de
buena voluntad, 30 noviembre 2018).

Muchos de los migrantes tienen
rostro joven, buscan un bien mayor
para sus familias, no temen arriesgar
y dejar todo con tal de ofrecer el
mínimo de condiciones que
garanticen un futuro mejor. En esto
no basta solo la denuncia, sino que
debemos también anunciar
concretamente una “buena noticia”.
La Iglesia, gracias a su universalidad,
puede ofrecer esa hospitalidad
fraterna y acogedora para que las
comunidades de origen y las de
destino dialoguen y contribuyan a
superar miedos y recelos, y
consoliden los lazos que las
migraciones, en el imaginario



colectivo, amenazan con romper.
“Acoger, proteger, promover e
integrar” a los pueblos pueden ser
los cuatro verbos con los que la
Iglesia, en esta situación migratoria,
conjugue su maternidad en el hoy de
la historia (cf. Sínodo sobre los
Jóvenes, Doc. final, 147).

El Vicario General de París, Mons.
Benoit, acaba de sacar un libro que
tiene como subtítulo "Acoger a los
migrantes", un llamado al coraje.
Una joya ese libro. Él está aquí en la
jornada.

Todos los esfuerzos que puedan
realizar tendiendo puentes entre
comunidades eclesiales,
parroquiales, diocesanas, así como
por medio de las conferencias
episcopales serán un gesto profético
de la Iglesia que en Cristo es «signo e
instrumento de la unión íntima con
Dios y de la unidad de todo el género
humano» (Const. dogm. Lumen



gentium, 1). Así la tentación de
quedarnos en la sola denuncia se
disipa y se hace anuncio de la Vida
nueva que el Señor nos regala.

Recordemos la exhortación de San
Juan: «Si alguien vive en la
abundancia, y viendo a su hermano
en la necesidad, le cierra su corazón,
¿cómo permanecerá en él el amor de
Dios? Hijitos míos, no amemos
solamente con la lengua y de
palabra, sino con obras y de
verdad» (1 Jn 3,17-18).

Todas estas situaciones plantean
preguntas, son situaciones que nos
llaman a la conversión, a la
solidaridad y a una acción educativa
incisiva en nuestras comunidades.
No podemos quedar indiferentes (cf.
Sínodo sobre los Jóvenes, Doc. final,
41-44). El mundo descarta, el espíritu
del mundo descarta, lo sabemos y
padecemos; la kénosis de Cristo no, la
hemos experimentado y la seguimos



experimentando en propia carne por
el perdón y la conversión. Esta
tensión nos obliga a preguntarnos
continuamente: ¿dónde queremos
pararnos?

La kénosis de Cristo es sacerdotal

Es conocida la amistad y el impacto
que generó el asesinato del P. Rutilio
Grande en la vida de Mons. Romero.
Fue un acontecimiento que marcó a
fuego su corazón de hombre,
sacerdote y pastor. Romero no era un
administrador de recursos humanos,
no gestionaba personas ni
organizaciones, Romero sentía con
amor de padre, amigo y hermano.
Una vara un poco alta, pero vara al
fin para evaluar nuestro corazón
episcopal, una vara ante la cual
podemos preguntarnos: ¿Cuánto me
afecta la vida de mis curas? ¿Cuánto
soy capaz de dejarme impactar por lo
que viven, por llorar sus dolores, así
como festejar y alegrarme con sus



alegrías? El funcionalismo y
clericalismo eclesial —tan
tristemente extendido, que
representa una caricatura y una
perversión del ministerio— empieza
a medirse por estas preguntas. No es
cuestión de cambios de estilos,
maneras o lenguajes —todo
importante ciertamente— sino sobre
todo es cuestión de impacto y
capacidad de que nuestras agendas
episcopales tengan espacio para
recibir, acompañar y sostener a
nuestros curas, tengan “espacio real”
para ocuparnos de ellos. Eso hace de
nosotros padres fecundos.

En ellos normalmente recae de modo
especial la responsabilidad de que
este pueblo sea el pueblo de Dios.
Ellos están en la línea de fuego. Ellos
llevan sobre sus espaldas el peso del
día y del calor (cf. Mt 20,12), están
expuestos a un sinfín de situaciones
diarias que los pueden dejar más
vulnerables y, por tanto, necesitan



también de nuestra cercanía, de
nuestra comprensión y aliento, ellos
necesitan de nuestra paternidad. El
resultado del trabajo pastoral, la
evangelización en la Iglesia y la
misión no se basa en la riqueza de
los medios y recursos materiales, ni
en la cantidad de eventos o
actividades que realicemos sino en la
centralidad de la compasión: uno de
los grandes distintivos que como
Iglesia podemos ofrecer a nuestros
hermanos.

Me preocupa cómo la compasión ha
perdido centralidad en la Iglesia o se
está perdiendo para no ser tan
pesimista, incluso en medios de
comunicación católicos la compasión
no está. Existe la condena, el
enseñamiento, la valoración de sí
mismo, la denuncia de la herejía.
Que no se pierda en nuestra iglesia la
compasión y que no se pierda en el
obispo la centralidad de la
compasión.



La kénosis de Cristo es la expresión
máxima de la compasión del Padre.
La Iglesia de Cristo es la Iglesia de la
compasión, y eso empieza por casa.
Siempre es bueno preguntarnos
como pastores: ¿Cuánto impacta en
mí la vida de mis sacerdotes? ¿Soy
capaz de ser padre o me consuelo
con ser mero ejecutor? ¿Me dejo
incomodar? Recuerdo las palabras de
Benedicto XVI al inicio de su
pontificado hablándole a sus
compatriotas: «Cristo no nos ha
prometido una vida cómoda. Quien
busca la comodidad con Él se ha
equivocado de camino. Él nos
muestra la senda que lleva hacia las
cosas grandes, hacia el bien, hacia
una vida humana
auténtica» (Benedicto XVI, Discurso a
los peregrinos alemanes, 25 abril
2005).

El obispo tiene que crecer todos los
días en la capacidad de dejarse
incomodar, ser vulnerable a su



pueblo. Estoy pensando en uno, de
una diócesis grande, muy trabajador.
Tenía audiencia en las mañanas. Era
bastante frecuente que no veía la
hora de ir a comer y había los curas
que lo estaban allí esperando, así que
volvía atrás y los atendía. Dejarse
incomodar y dejar que el fideo se
pase y la chuleta se enfríe. Dejarse
incomodar por los curas.

Sabemos que nuestra labor, en las
visitas y encuentros que realizamos
―sobre todo en las parroquias―
tiene una dimensión y componente
administrativo que es necesario
desarrollar. Asegurar que se haga, sí,
pero eso no es ni será sinónimo de
que seamos nosotros quienes
tengamos que utilizar el escaso
tiempo en tareas administrativas. En
las visitas, lo fundamental y lo que
no podemos delegar es “el oído”. Hay
muchas cosas que hacemos a diario
que deberíamos confiarlas a otros.
Lo que no podemos encomendar, en



cambio, es la capacidad de escuchar,
la capacidad de seguir la salud y vida
de nuestros sacerdotes. No podemos
delegar en otros la puerta abierta
para ellos. Puerta abierta que cree
condiciones que posibiliten la
confianza más que el miedo, la
sinceridad más que la hipocresía, el
intercambio franco y respetuoso más
que el monólogo disciplinador.

Recuerdo esas palabras del Beato
Rosmini, acusado de hereje, hoy
beato: «No hay duda de que solo los
grandes hombres pueden formar a
otros grandes hombres […]. En los
primeros siglos, la casa del obispo
era el seminario de los sacerdotes y
diáconos. La presencia y la vida
santa de su prelado, resultaba ser
una lección candente, continua,
sublime, en la que se aprendía
conjuntamente la teoría en sus
doctas palabras y la práctica en
asiduas ocupaciones pastorales. Y así
se veía crecer a los jóvenes Atanasios



junto a los Alejandros» (Antonio
Rosmini, Las cinco llagas de la santa
Iglesia, 63).

Es importante que el cura encuentre
al padre, al pastor en el que
“mirarse” y no al administrador que
quiere “pasar revista de las tropas”.
Es fundamental que, con todas las
cosas en las que discrepamos e
inclusive los desacuerdos y
discusiones que puedan existir (y es
normal y esperable que existan), los
curas perciban en el obispo a un
hombre capaz de jugarse y dar la
cara por ellos, de sacarlos adelante y
ser mano tendida cuando están
empantanados. Un hombre de
discernimiento que sepa orientar y
encontrar caminos concretos y
transitables en las distintas
encrucijadas de cada historia
personal.

Cuando estaba en Argentina a veces
escuchaba gente que decía "el cura



no"; y la secretaria del obispo tenía la
agenda llena. "Llame dentro de
veinte días", "quiero ver al obispo",
"no se puede, no puede ver al
obispo", "quería consultarle". Esto es
no un consejo sino algo del corazón.
Si tiene la agenda llena, bendito sea
Dios, porque así van a comer el pan.
Si ven un llamado de un cura, a más
tardar llamenlo al dia siguiente. Lo
llaman y le pregunta si puede
esperar, desde ese momento el cura
sabrá que el obispo es padre.

La palabra autoridad
etimológicamente viene de la raíz
latina "augere" que significa
aumentar, promover, hacer
progresar. La autoridad en el pastor
radica especialmente en ayudar a
crecer, en promover a sus
presbíteros, más que en promoverse
a sí mismo —eso lo hace un solterón,
no un padre—. La alegría del padre/
pastor es ver que sus hijos crecieron
y fueron fecundos. Hermanos, que



esa sea nuestra autoridad y el signo
de nuestra fecundidad.

La kénosis de Cristo es pobre

Sentir con la Iglesia es sentir con el
pueblo fiel, el pueblo sufriente y
esperanzador de Dios. Es saber que
nuestra identidad ministerial nace y
se entiende a la luz de esta
pertenencia única y constituyente de
nuestro ser. En este sentido quisiera
recordar con ustedes lo que San
Ignacio nos escribía a los jesuitas: «la
pobreza es madre y muro», engendra
y contiene. Madre porque nos invita
a la fecundidad, a la generatividad, a
la capacidad de donación que sería
imposible en un corazón avaro o que
busca acumular. Y muro porque nos
protege de una de las tentaciones
más sutiles que enfrentamos los
consagrados, la mundanidad
espiritual: ese revestir de valores
religiosos y “piadosos” el afán de
poder y protagonismo, la vanidad e



incluso el orgullo y la soberbia. Muro
y madre que nos ayuden a ser una
Iglesia que sea cada vez más libre
porque está centrada en la kénosis de
su Señor. Una Iglesia que no quiere
que su fuerza esté —como decía
Mons. Romero— en el apoyo de los
poderosos o de la política, sino que se
desprende con nobleza para caminar
únicamente tomada de los brazos del
crucificado, que es su verdadera
fortaleza. Y esto se traduce en signos
concretos, en signos evidentes, esto
nos cuestiona e impulsa a un examen
de conciencia sobre nuestras
opciones y prioridades en el uso de
los recursos, influencias y
posicionamientos. La pobreza es
madre y muro porque custodia sobre
todo nuestro corazón para que no se
deslice en concesiones y
compromisos que debilitan la
libertad y la parresía a la que el
Señor nos llama.



Hermanos, antes de terminar
pongámonos bajo el manto de la
Virgen y recemos juntos para que
ella custodie nuestro corazón de
pastores y nos ayude a servir mejor
al Cuerpo de su Hijo, el santo Pueblo
fiel de Dios que camina, vive y reza
aquí en Centroamérica.

Recémosle a la Madre… Ave María

Que Jesús los bendiga y la Virgen
María los cuide. Y, por favor, no se
olviden de rezar por mí para que
cumpla todo lo que dije. Muchas
gracias.

[1] Quiero hacer presente la
memoria de pastores que, movidos
por su celo pastoral y su amor a la
Iglesia, dieron vida a este organismo
eclesial, como Monseñor Luis Chávez
y González, arzobispo de San
Salvador, y Monseñor Víctor
Sanabria, arzobispo de San José de
Costa Rica, entre otros.



Ceremonia de acogida y apertura
de la Jornada Mundial de la
Juventud

Queridos jóvenes, ¡buenas tardes!

¡Qué bueno volver a encontrarnos y
hacerlo en esta tierra que nos recibe
con tanto color y calor! Juntos en
Panamá, la Jornada Mundial de la
Juventud es otra vez una fiesta de
alegría, una fiesta de esperanza para
la Iglesia toda y, para el mundo, un
enorme testimonio de fe.

Me acuerdo que en Cracovia algunos
me preguntaron si iba a estar en
Panamá y les contesté: “Yo no sé,
pero Pedro seguro va a estar. Pedro
va a estar”. Hoy me alegra decirles:
Pedro está con ustedes para celebrar
y renovar la fe y la esperanza. Pedro
y la Iglesia caminan con ustedes y
queremos decirles que no tengan
miedo, que vayan adelante con esa



energía renovadora y esa inquietud
constante que nos ayuda y moviliza a
ser más alegres y más disponibles,
más “testigos del Evangelio”. Ir
adelante no para crear una Iglesia
paralela un poco más “divertida” o
“cool” en un evento para jóvenes, con
alguno que otro elemento decorativo,
como si a ustedes eso los dejara
felices. Ustedes no piensan eso,
porque pensar así sería no
respetarlos y no respetar todo lo que
el Espíritu a través de ustedes nos
está diciendo.

¡Al contrario! Queremos reencontrar
y despertar junto a ustedes la
continua novedad y juventud de la
Iglesia abriéndonos siempre a esa
gracia del Espíritu Santo que hace
siempre un nuevo Pentecostés (cf.
SÍNODO SOBRE LOS JÓVENES, Doc.
final, 60). Eso solo es posible, como lo
acabamos de vivir en el Sínodo, si
nos animamos a caminar
escuchándonos y a escuchar



complementándonos, si nos
animamos a testimoniar anunciando
al Señor en el servicio a nuestros
hermanos que siempre es un servicio
concreto. No es un servicio de
figuritas.

Pienso en ustedes empezando a
caminar primero en esta jornada, los
jóvenes de la juventud indígena.
Fueron los primeros en América y los
primeros en caminar en este
encuentro. Un aplauso grande. Y
también los jóvenes de la juventud
descendiente de africanos que
también hicieron su encuentro y nos
ganaron la mano.

Sé que llegar hasta aquí no ha sido
nada fácil. Conozco el esfuerzo, el
sacrificio que realizaron para poder
participar en esta Jornada. Muchos
días de trabajo y dedicación,
encuentros de reflexión y oración
hacen que el camino sea en gran
medida la recompensa. El discípulo



no es solamente el que llega a un
lugar sino el que empieza con
decisión, el que no tiene miedo de
arriesgar y ponerse a caminar. Si
uno empieza a caminar ya no tiene
miedo.

Esa es su mayor alegría, estar en
camino. Ustedes no tuvieron miedo
de arriesgar y caminar. Hoy
podemos “estar de rumba”, porque
esta rumba comenzó hace ya mucho
tiempo en cada comunidad.

Escuchamos decir en la presentación
con las banderas que venimos de
culturas y pueblos diferentes,
hablamos lenguas diferentes, usamos
ropas diferentes. Cada uno de
nuestros pueblos ha vivido historias
y circunstancias diferentes. ¡Cuántas
cosas nos pueden diferenciar!, pero
nada de eso impidió poder
encontrarnos, tantas diferencias no
impidieron poder encontrarnos y
divertirnos juntos. Ninguna



diferencia nos paró. Eso es posible
porque sabemos que hay algo que
nos une, hay Alguien que nos
hermana. Ustedes, queridos amigos,
han hecho muchos sacrificios para
poder encontrarse y así se
transforman en verdaderos maestros
y artesanos de la cultura del
encuentro. Ustedes en esto se
transforman en maestros y artesanos
de la cultura del encuentro que no es
“hola que tal, chau”; sino que nos
hace caminar juntos.

Con sus gestos y actitudes, con sus
miradas, sus deseos y especialmente
con su sensibilidad desmienten y
desautorizan todos esos discursos
que se concentran y se empeñan en
sembrar división, en excluir o
expulsar a los que “no son como
nosotros”. Como en varios países de
América decimos, no son GCU: gente
como uno. Todos somos gente como
uno, todos con nuestras diferencias.



Y esto porque tienen ese olfato que
sabe intuir que «el amor verdadero
no anula las legítimas diferencias,
sino que las armoniza en una unidad
superior». Sabe quien dice eso? El
Papa Benedicto XVI, que está
mirando y lo vamos a aplaudir. ¡Le
mandamos un saludo! Desde acá. Él
nos está mirando por la televisión.
Un saludos, todos, con la mano al
Papa Benedicto.

Por el contrario, sabemos que el
padre de la mentira, el demonio,
siempre prefiere un pueblo dividido
y peleado, a un pueblo que aprende a
trabajar juntos. Y este es un criterio
para distinguir a la gente, los
constructores de puentes y de muros,
esos constructores de muros que
dividen a la gente. ¿Ustedes qué
quieren ser? ¡Constructores de
puentes! (responden los jóvenes).

Ustedes nos enseñan que encontrarse
no significa mimetizarse, ni pensar



todos lo mismo o vivir todos iguales
haciendo y repitiendo las mismas
cosas, eso lo hacen los loros y los
papagayos. Encontrarse es un
llamado e invitación a atreverse a
mantener vivo un sueño en común.

Tenemos muchas diferencias, nos
vestimos diferente, pero podemos
tener un sueño común. Sí, un sueño
grande y capaz de cobijar a todos.
Ese sueño por el que Jesús dio la vida
en la cruz y el Espíritu Santo se
desparramó y tatuó a fuego el día de
Pentecostés en el corazón de cada
hombre y cada mujer, en corazón de
cada uno, el tuyo y en el mío, a la
espera de que encuentre espacio
para crecer y para desarrollarse.

Un sueño llamado Jesús sembrado
por el Padre, Dios como Él, enviado
por el Padre, con la confianza que
crecerá y vivirá en cada corazón. Un
sueño concreto que es una persona y
que corre por nuestras venas,



estremece el corazón y lo hace bailar
cada vez que los escuchamos:
«Ámense los unos a los otros. Así
como yo los he amado, ámense
también ustedes. En esto todos
reconocerán que ustedes son mis
discípulos: en el amor que se tengan
los unos a los otros» (Jn 13,34- 35).

¿Cómo se llame el sueño nuestro?
¡Jesús! (responden los jóvenes)

A un santo de estas tierras, escuchen
esto, le gustaba decir: «El
cristianismo no es un conjunto de
verdades que hay que creer, de leyes
que hay que cumplir, o de
prohibiciones. Así el cristianismo
resulta muy repugnante. El
cristianismo es una Persona que me
amó tanto, que reclama y pide mi
amor. El cristianismo es Cristo» ¿Lo
decimos todos juntos? El cristianismo
es Cristo. (cf. S. OSCAR ROMERO,
Homilía, 6 noviembre 1977). Es
desarrollar el sueño por el que dio la



vida: amar con el mismo amor que
nos ha amado. No nos amó hasta la
mitad, no nos amó un cachito, nos
amó totalmente. Nos llenó de amor,
dio su vida.

Nos preguntamos: ¿Qué nos
mantiene unidos? ¿Por qué estamos
unidos? ¿Qué nos mueve a
encontrarnos? ¿Saben lo que es? La
seguridad de saber que hemos sido
amados con un amor entrañable que
no queremos y no podemos callar, un
amor que nos desafía a responder de
la misma manera: con amor. Es el
amor de Cristo que nos apremia (cf. 2
Co 5,14).

Fíjense que el amor que nos une es
un amor que no “patotea” ni aplasta,
un amor que no margina, que no se
calla, un amor que no humilla ni
avasalla. Es el amor del Señor, un
amor de todos los días, discreto y
respetuoso, amor de libertad y para
la libertad, amor que sana y levanta.



Es el amor del Señor que sabe más de
levantadas que de caídas, de
reconciliación que de prohibición, de
dar nueva oportunidad que de
condenar, de futuro que de pasado.
Es el amor silencioso de la mano
tendida en el servicio y la entrega. Es
el amor que no se pavonea, que no la
juega de pavo real, que se da a los
humildes. Ese es el amor que nos une
a nosotros.

Te pregunto: ¿Creés en este amor? Te
pregunto otra cosa: ¿Crees que este
amor vale la pena?

Jesús una vez preguntó a uno lo
mismo y le dijo que vaya y haga lo
mismo. En nombre de Jesús yo les
digo que hagan lo mismo. No tengan
miedo de ese amor que gasta la vida.

Fue la misma pregunta e invitación
que recibió María. El ángel le
preguntó si quería llevar este sueño
en sus entrañas y hacerlo vida,
hacerlo carne.



María tenía la edad de tantos de
ustedes y María dijo: «He aquí la
sierva del Señor, hágase en mí según
tu palabra» (Lc 1,38). Cerremos los
ojos todos y pensemos en María. No
era tonta, sabía lo que sentía su
corazón, sabía lo que era el amor y
respondió "He aquí la Sierva del
Señor, hágase en mí según tu
palabra". En este momentito de
silencio, Jesús le dice a cada uno, a
vos, a vos y vos: ¿Te animas?
¿Querés? Pensá en María y contesta:
quiero servir al Señor, que se haga
en mí según tu palabra.

María se animó a decir “sí”. Se animó
a darle vida al sueño de Dios. Y esto
es lo mismo que el ángel te quiere
preguntar a vos, a vos, a mí: ¿querés
que este sueño tenga vida? ¿Querés
darle carne con tus manos, con tus
pies, con tu mirada, con tu corazón?
¿Querés que sea el amor del Padre el
que te abra nuevos horizontes y te
lleve por caminos jamás imaginados



y pensados, soñados o esperados que
alegren y hagan cantar y bailar al
corazón?

¿Nos animamos a decirle al ángel,
como María: he aquí los siervos del
Señor, hágase? No contesten acá.
contesten en el corazón. Hay
preguntas que solo se responden en
silencio.

Queridos jóvenes: Lo más
esperanzador de esta Jornada no va a
ser un documento final, una carta
consensuada o un programa a
ejecutar. No, eso no va a ser. Lo más
esperanzador de este encuentro
serán vuestros rostros y una oración.
Eso dará esperanza. Con la cara con
la cual vuelvan a sus casas, con la
oración que aprendieron a decir con
el corazón cambiado.

Cada uno volverá a casa con la
fuerza nueva que se genera cada vez
que nos encontramos con los otros y
con el Señor, llenos del Espíritu Santo



para recordar y mantener vivo ese
sueño que nos hace hermanos y que
estamos invitados a no dejar que se
congele en el corazón del mundo: allí
donde nos encontremos, haciendo lo
que estamos haciendo, siempre
podremos levantar la mirada y decir:
Señor, enséñame a amar como Tú
nos has amado —¿se animan a
repetirlo conmigo?—. Señor,
enséñame a amar como Tú nos has
amado. Más fuerte, están roncos:
Señor, enséñame a amar como Tú
nos has amado.

Y como queremos ser buenos y
educados, no podemos terminar este
primer encuentro sin agradecer.
Gracias a todos los que han
preparado con mucha ilusión esta
Jornada Mundial de la Juventud.
Todo esto, gracias, fuerte. Gracias por
animarse a construir y hospedar, por
decirle “sí” al sueño de Dios de ver a
sus hijos reunidos. Gracias Mons.
Ulloa y todo su equipo por ayudar a



que Panamá hoy sea no solamente
un canal que une mares, sino
también canal donde el sueño de
Dios siga encontrando cauces para
crecer, multiplicarse e irradiarse en
todos los rincones de la tierra.

Amigos y amigas, que Jesús los
bendiga. Lo deseo de todo corazón.
Que Santa María la Antigua los
acompañe siempre, para que todos
seamos capaces de decir sin miedo,
como ella: «Aquí estoy. Hágase».
Gracias.

Liturgia penitencial con los
jóvenes privados de libertad en el
Centro de Cumplimiento de
Menores

«Este recibe a los pecadores y come
con ellos» acabamos de escuchar en
el evangelio (Lc 15,2). Y eso lo que
murmuraban algunos fariseos y



escribas bastante escandalizados,
bastante molestos por el modo como
se comportaba Jesús.

Con esa expresión pretendían
descalificarlo, desvalorizarlo delante
de todos, pero lo único que
consiguieron fue señalar una de las
actitudes más comunes, más
distintiva, más linda: «este recibe a
los pecadores y come con ellos». Y
todos somos pecadores, todos, y por
eso nos recibe Jesús con cariño a
todos los que estamos acá y si alguno
no se siente pecador de todos los que
estamos aquí, sepa que Jesús no lo va
a recibir, se pierde lo mejor

Jesús no tiene miedo de acercarse a
aquellos que, por un montón de
razones, cargaban sobre sus espaldas
con el odio social como eran los
publicanos ―recordemos que los
publicanos se enriquecían en base a
saquear a su mismo pueblo; ellos
provocaban mucha, pero mucha



indignación― o también tenían el
odio social porque tenían algún error
en su vida o equivocaciones como los
así llamados pecadores. Jesús lo hace
porque sabe que en el cielo hay más
fiesta por uno solo de los que se
equivocan, de los pecadores
convertidos, que por noventa y
nueve justos que permanecen bien.

Mientras esta gente se limitaban tan
solo a murmurar o indignarse
porque Jesús se juntaba con la gente
señalada por algún error social,
algún pecado, y cerraban las puertas
de la conversión, del diálogo con
Jesús, Jesús se acerca y se
compromete. Jesús pone en juego su
reputación e invita siempre a mirar
un horizonte capaz de hacer nueva la
vida de hacer nueva la historia.
Todos, todos, todos tenemos un
horizonte, todos. “Yo no lo tengo”,
puede decir alguno. Abrí la ventana
y lo vas a encontrar abrí la ventana
de tu corazón, abrí la ventana a Jesús



y lo vas a encontrar. Todos tenemos
un horizonte.

Son dos miradas bien diferentes que
se contraponen: la de Jesús y la de
estos doctores de la ley. Una mirada
estéril, infecunda, la de la
murmuración y el chisme que
siempre esta hablando mal de los
otros y se siente justo; y otra que
invita a la transformación y
conversión, que es la del Señor, la de
una vida nueva como vos expresaste
recién.

La mirada de la murmuración y el
chisme

Y esto no es de aquella época, es de
hoy también. Muchos no toleran y no
les gusta esta opción de Jesús, es más,
entre dientes al principio y con gritos
al final, manifiestan su disgusto
buscando desacreditar este
comportamiento de Jesús y el de
todos aquellos que están con él. No
aceptan, rechazan esta opción de



estar cerca y ofrecer nuevas
oportunidades. Esta gente condena
de una vez para siempre, descalifica
de una vez para siempre y se olvidan
que a los ojos de Dios ellos están
descalificados y necesitan ternura
necesitan de amor y de comprensión,
pero no lo quieren aceptar.

Con la vida de la gente parece más
fácil poner rótulos y etiquetas que
congelan y estigmatizan no solo el
pasado sino también el presente y el
futuro de las personas. Le ponemos
etiquetas a la gente, este es así, este
hizo esto, así, así son la gente que
murmuran, los chismosos son así.
Estos rótulos que, en definitiva, lo
único que logran es dividir: acá están
los buenos y allá están los malos; acá
están los justos y allá los pecadores. Y
eso Jesús no lo acepta, eso es la
cultura del adjetivo. Nos encanta
adjetivar a la gente, nos encanta.
¿Vos como te llamás? Me llamo
bueno. No, ese es un adjetivo. ¿Cómo



te llamás? Ir al nombre de la
persona, quién sos, qué haces, qué
ilusiones tenés, cómo siente tu
corazón. A los chismosos no les
interesa, buscan rápido la etiqueta
para sacárselos de encima. La
cultura del adjetivo que descalifica a
la persona, piénselo eso, para no caer
en esto que se nos ofrece tan
fácilmente en la sociedad.

Esta actitud contamina todo porque
levanta un muro invisible que hace
creer que marginando, separando o
aislando se resolverán mágicamente
todos los problemas. Y cuando una
sociedad o comunidad se permite
esto y lo único que hace es
cuchichear, chismear y murmurar,
entra en un círculo vicioso de
divisiones, reproches y condenas.
Curioso, esta gente que no acepta a
Jesús así y lo que nos enseña, es
gente que está siempre peleada entre
ellos, entre los que se llaman
“justos”.



Además es una actitud social de
marginación, exclusión y de una
confrontación tal que les hace decir
irresponsablemente como Caifás:
«Conviene que uno muera por el
pueblo, y que no perezca la nación
entera» (Jn 11,50). No, mejor que
estén guardados todos aquí, no
vengan a molestar. Es duro esto. Y
con esto se tuvo que enfrentar Jesús
y con esto nos enfrentamos hoy.

Y normalmente el hilo se corta por la
parte más fina: la de los más débiles
e indefensos, que son los que más
sufren estas condenas sociales.

Qué dolor genera ver cuando una
sociedad concentra sus energías más
en murmurar e indignarse que en
luchar y luchar para crear
oportunidades y transformación.

La mirada de la conversión, la otra
mirada



En cambio, todo el evangelio está
marcado por esta otra mirada que no
es nada más y nada menos que la
que nace del corazón de Dios. Dios
nunca te va a echar, Dios no echa a
nadie. Dios te dice, vení. Dios te
espera y te abraza y si vos salís del
camino te busca y te abraza.

El Señor quiere hacer fiesta cuando
ve a sus hijos que retornan a casa (cf.
Lc 15,11-32). Así lo testimonió Jesús
manifestando hasta el extremo el
amor misericordioso del Padre.

Tenemos padre, como dijiste vos. Me
gustó esa confesión tuya, tenemos
Padre. Tengo un Padre, cosa linda.

Un amor, el de Jesús, que no tiene
tiempo para murmurar, sino que
busca romper el círculo de la crítica
superflua e indiferente, neutra y
aséptica. Te doy gracias Señor, decía
aquel doctor de la ley porque no soy
como ese. Estos que creen que tienen
el alma purificada y a veces en una



ilusión de vida aséptica que no sirve
para nada.

Una vez escuché decir a un
campesino decir que el agua más
pura cuál es, el agua destilada, decía
él, pero usted sabe padre que cuando
la tomo no tiene sabor a nada. Así es
la vida de los que están criticando,
chismeando, separados de los demás.
Se sienten tan puros que no saben a
nada, son incapaces de convocar a
alguien, viven para cuidarse, para
hacerse la cirugía estética en el alma
y no para tender la mano a otros y
ayudarlos a crecer, que es lo que
hace Jesús, que acepta la complejidad
de la vida y de cada situación.

El amor de Jesús es un amor que
inaugura una dinámica capaz de
ofrecer caminos y oportunidades de
integración y transformación, de
sanación y de perdón, caminos de
salvación. Comiendo con publicanos
y pecadores, Jesús rompe la lógica



que separa, excluye, aísla y divide
falsamente entre “buenos y malos”. Y
no lo hace por decreto o con buenas
intenciones, tampoco con
voluntarismos o sentimentalismos
¿Cómo lo hace Jesús? Lo hace
creando vínculos capaces de
posibilitar nuevos procesos;
apostando y celebrando cada paso
posible. Por eso Jesús, cuando Mateo
se convierte, no le dice bueno te
felicito, venid conmigo, sino que le
dice hagamos fiesta en su casa. El
chismoso, el que se para, no sabe
hacer fiesta porque tiene el corazón
amarrado. Crear vínculos, hacer
fiesta es lo que hace Jesús.

Así rompe también con otra
murmuración nada fácil de detectar
y que “taladra los sueños” porque
repite como susurro continuo: no vas
a poder, no vas a poder. ¿Cuántas
veces ustedes la han sentido aquí?
Cuidado. Eso es como la polilla que te
va comiendo por dentro, cuando vos



sentís que no vas a poder, date un
cachetazo y piensa que sí vas a
poder, lo vas a lograr.

Es el cuchicheo interior que aparece
en quien, habiendo llorado su pecado
y consciente de su error no cree que
pueda cambiar. Es cuando se cree
interiormente que el que nació
“publicano” tiene que morir
“publicano”; y esto no es verdad. El
evangelio nos dice todo lo contrario.
Once de los doce apóstoles eran
pecadores pesados, porque
cometieron el peor de los pecados,
abandonaron a su maestro, otros
renegaron de e, otros se fueron lejos,
traicionaron los apóstoles y Jesús los
fue buscando y son los que
cambiaron el Universo.

A ninguno se le ocurrió, pensó “no
vas a poder”. Cuidado con la polilla
del no vas a poder.

Amigos: Cada uno de nosotros es
mucho más que sus rótulos. Es



mucho más que los adjetivos que nos
quieren poner, que la condena que
nos impusieron. Así Jesús nos lo
enseña e invita a creer.

La mirada de Jesús nos desafía a
pedir y buscar ayuda para transitar
los caminos de la superación. Hay
veces que la murmuración parece
ganar, pero no la crean, no la
escuchen. Busquen y escuchen las
voces que impulsan a mirar adelante
y no las que los tiran abajo. Escuchen
las voces que les hacen ver la
ventana y mirar el horizonte. Cada
vez que venga la polilla del no vas a
poder, responder que si vas a poder.

La alegría y la esperanza del
cristiano ―de todos nosotros,
también del Papa― nace de haber
experimentado alguna vez esta
mirada de Dios que nos dice: vos sos
parte de mi familia y no puedo
dejarte a la intemperie. Eso es lo que
nos dice Dios a cada uno. Vos sos



parte de mi familia y no te voy a
dejar tirado en la cuneta.

No puedo perderte en el camino,
estoy aquí contigo. ¿Aquí? Sí Señor,
aquí. Es haber sentido como lo
compartiste vos, Luis, que en
aquellos momentos que parecía que
todo se había acabado algo te dijo:

¡No! Todo no ha terminado, porque
tenés un propósito grande que te
permite comprender que el Padre
Dios estaba y está con todos nosotros
y nos regala personas con las que
caminar y ayudarnos a alcanzar
nuevas metas.

Y así Jesús transforma la
murmuración en fiesta y nos dice:
“¡Alégrense conmigo!”. Vamos a
hacer fiesta. En la parábola del hijo
pródigo me gustó una vez que
encontré una traducción dice que el
padre dijo que “vamos a hacer
fiesta”. Una traducción decía, y ahí
empezó el baile: la alegría con la que



somos recibidos por Dios, empezó el
baile.

Hermanos: Ustedes son parte de la
familia, ustedes tienen mucho para
compartir, ayúdennos a saber cuál es
la mejor manera para estar y
acompañar el proceso de
transformación que, como familia,
todos necesitamos. Todos.

Una sociedad se enferma cuando no
es capaz de hacer fiesta por la
transformación de sus hijos, una
comunidad se enferma cuando vive
de la murmuración aplastante,
condenatoria e insensible. El chisme.
Una sociedad es fecunda cuando
logra generar dinámicas capaces de
incluir e integrar, de hacerse cargo y
luchar para crear oportunidades y
alternativas que den nuevas
posibilidades a sus hijos, cuando se
ocupa en crear futuro con
comunidad, educación y trabajo. Esa
comunidad es sana.



Y si bien puede experimentar la
impotencia de no saber el cómo, no
se rinde y lo vuelve a intentar. Todos
tenemos que ayudarnos para
aprender, en comunidad, a encontrar
estos caminos, a intentarlo de nuevo.
Es una alianza que tenemos que
animarnos a realizar: ustedes, chicos,
chicas, los responsables de la
custodia y las autoridades del Centro
y del Ministerio, todos, y sus familias,
así como los agentes de Pastoral.

Todos, peleen y peleen, pero no entre
ustedes por favor, para encontrar y
buscar los caminos de inserción y
transformación. Eso el Señor lo
bendice, esto el Señor lo sostiene y
esto el Señor lo acompaña.

En breve continuaremos con la
celebración penitencial donde todos
podremos experimentar la mirada
del Señor, que no mira un adjetivo,
nunca, sino que un hombre, los ojos,
el corazón, no mira una condena sino



que mira hijos. Mirada de Dios que
desmiente las descalificaciones y nos
da la fuerza para crear esas alianzas
necesarias que nos ayudan a todos a
desmentir las murmuraciones, esas
alianzas fraternas que permiten que
nuestras vidas sean siempre una
invitación a la alegría de la salvación,
a la alegría de tener un horizonte
adelante, a la alegría de tener una
fiesta de hijos. Vayamos por este
camino, gracias.

Vía Crucis con los jóvenes en el
Campo Santa María la Antigua

Señor, Padre de misericordia, en esta
Cinta Costera, junto a tantos jóvenes
venidos de todo el mundo, hemos
acompañado a tu Hijo en el camino
de la cruz; ese camino que quiso
recorrer para mostrarnos cuánto nos



amas y cuán comprometido estás con
nuestras vidas.

El camino de Jesús hacia el Calvario
es un camino de sufrimiento y
soledad que continúa en nuestros
días. Él camina, padece en tantos
rostros que sufren la indiferencia
satisfecha y anestesiante de nuestra
sociedad, sociedad que consume y se
consume, que ignora y se ignora en el
dolor de sus hermanos.

También nosotros, tus amigos Señor,
nos dejamos llevar por la apatía, la
inmovilidad. No son pocas las veces
que el conformismo nos ha ganado y
paralizado. Ha sido difícil
reconocerte en el hermano sufriente:
hemos desviado la mirada, para no
ver; nos hemos refugiado en el ruido,
para no oír; nos tapamos la boca,
para no gritar.

Siempre la misma tentación. Es más
fácil y “pagador” ser amigos en las
victorias y en la gloria, en el éxito y



en el aplauso; es más fácil estar cerca
del que es considerado popular y
ganador.

Qué fácil es caer en la cultura del 
bullying, del acoso, de la
intimidación, del encarnizamiento
con el débil.

Para ti no es así Señor, en la cruz te
identificaste con todo sufrimiento,
con todo aquel que se siente
olvidado.

Para ti no es así Señor, pues quisiste
abrazar a todos aquellos que muchas
veces consideramos no dignos de un
abrazo, de una caricia, de una
bendición; o, peor aún, ni nos damos
cuenta de que lo necesitan, los
ignoramos.

Para ti no es así Señor, en la cruz te
unes al vía crucis de cada joven, de
cada situación para transformarla en
camino de resurrección.



Padre, hoy el vía crucis de tu Hijo se
prolonga: se prolonga en el grito
sofocado de los niños a quienes se les
impide nacer y de tantos otros a los
que se les niega el derecho a tener
infancia, familia, en los niños que no
pueden jugar, cantar, soñar, se
prolonga en las mujeres maltratadas,
explotadas y abandonadas,
despojadas y ninguneadas en su
dignidad; en los ojos tristes de los
jóvenes que ven arrebatadas sus
esperanzas de futuro por falta de
educación y trabajo digno; se
prolonga en la angustia de rostros
jóvenes, amigos nuestros que caen en
las redes de gente sin escrúpulos
―entre ellas también se encuentran
personas que dicen servirte, Señor―,
redes de explotación, de
criminalidad y de abuso, que se
alimentan de sus vidas.

El vía crucis de tu Hijo se prolonga
en tantos jóvenes y familias que,
absorbidos en una espiral de muerte



a causa de la droga, el alcohol, la
prostitución y la trata, quedan
privados no solo de futuro sino de
presente. Y así como repartieron tus
vestiduras, Señor, queda repartida y
maltratada su dignidad.

El vía crucis de tu Hijo se prolonga
en jóvenes con rostros fruncidos que
perdieron la capacidad de soñar, de
crear e inventar el mañana y se
“jubilan” con el sinsabor de la
resignación y el conformismo, una de
las drogas más consumidas en
nuestro tiempo.

Se prolonga en el dolor oculto e
indignante de quienes, en vez de
solidaridad por parte de una
sociedad repleta de abundancia,
encuentran rechazo, dolor y miseria,
y además son señalados y tratados
como los portadores y responsables
de todo el mal social.

La pasión de tu Hijo se prolonga en la
resignada soledad de los ancianos



que dejamos abandonados y
descartados.

Se prolonga en los pueblos
originarios, a quienes se despoja de
sus tierras, sus raíces y su cultura,
silenciando y apagando toda la
sabiduría que tienen y nos pueden
aportar.

Padre, el vía crucis de tu Hijo se
prolonga en el grito de nuestra
madre tierra, que está herida en sus
entrañas por la contaminación de sus
cielos, por la esterilidad en sus
campos, por la suciedad de sus aguas,
y que se ve pisoteada por el
desprecio y el consumo enloquecido
que supera toda razón.

Se prolonga en una sociedad que
perdió la capacidad de llorar y
conmoverse ante el dolor.

Sí, Padre, Jesús sigue caminando,
cargando y padeciendo en todos
estos rostros mientras el mundo,



indiferente, y en un confortable
cinismo, consume el drama de su
propia frivolidad.

Y nosotros, Señor, ¿qué hacemos?

¿Cómo reaccionamos ante Jesús que
sufre, camina, emigra en el rostro de
tantos amigos nuestros, de tantos
desconocidos que hemos aprendido a
invisibilizar?

Y nosotros, Padre de misericordia,
¿Consolamos y acompañamos al
Señor, desamparado y sufriente, en
los más pequeños y abandonados?
¿Lo ayudamos a cargar el peso de la
cruz, como el Cireneo, siendo
operadores de paz, creadores de
alianzas, fermentos de fraternidad?
¿Nos animamos a permanecer al pie
de la cruz como María?

Contemplamos a María, mujer
fuerte. De ella queremos aprender a
estar de pie al lado de la cruz. Con su
misma decisión y valentía, sin



evasiones ni espejismos. Ella supo
acompañar el dolor de su Hijo, tu
Hijo Padre; sostenerlo en la mirada,
cobijarlo con el corazón. Dolor que
sufrió, pero no la resignó. Fue la
mujer fuerte del “sí”, que sostiene y
acompaña, cobija y abraza. Ella es la
gran custodia de la esperanza.

Nosotros también Padre, queremos
ser una Iglesia que sostiene y
acompaña, que sabe decir: ¡Aquí
estoy! en la vida y en las cruces de
tantos cristos que caminan a nuestro
lado.

De María aprendemos a decir “sí” al
aguante recio y constante de tantas
madres, padres, abuelos que no
dejan de sostener y acompañar a sus
hijos y nietos cuando “están en la
mala”.

De ella aprendemos a decir “sí” en la
testaruda paciencia y creatividad de
aquellos que no se achican y vuelven
a comenzar en situaciones que



parecen que todo está perdido,
buscando crear espacios, hogares,
centros de atención que sean mano
tendida en la dificultad.

En María aprendemos la fortaleza
para decir “sí” a quienes no se han
callado y no se callan ante una
cultura del maltrato y del abuso, del
desprestigio y la agresión y trabajan
para brindar oportunidades y
condiciones de seguridad y
protección.

En María aprendemos a recibir y
hospedar a todos aquellos que han
sufrido el abandono, que han tenido
que dejar o perder su tierra, sus
raíces, sus familias, sus trabajos.

Padre, como María queremos ser la
Iglesia que propicie una cultura que
sepa acoger, proteger, promover e
integrar; que no estigmatice y menos
generalice en la más absurda e
irresponsable condena de identificar



a todo emigrante como portador del
mal social.

De ella queremos aprender a estar de
pie al lado de la cruz, pero no con un
corazón blindado y cerrado, sino con
un corazón que sepa acompañar, que
conozca de ternura y devoción; que
entienda de piedad al tratar con
reverencia, delicadeza y
comprensión. Queremos ser una
Iglesia de la memoria que respete y
valorice a los ancianos y reivindique
el lugar que tienen como custodios
de nuestras raíces.

Padre, como María queremos
aprender a “estar”.

Enséñanos Señor a estar al pie de la
cruz, al pie de las cruces; despierta
esta noche nuestros ojos, nuestro
corazón; rescátanos de la parálisis y
de la confusión, del miedo y de la
desesperación. Padre, enséñanos a
decir: Aquí estoy junto a tu Hijo,
junto a María y junto a tantos



discípulos amados que quieren
hospedar tu Reino en el corazón.
Amén.

Y después de haber vivido la pasión
del Señor junto a María al pie de la
cruz, nos vamos con el corazón
silencioso y en paz, alegre y con
muchas ganas de seguir a Jesús, que
Jesús los acompañe y que la Virgen
los cuide. Adiós.

Santa Misa con la dedicación del
altar de la Catedral Basílica de
Santa María la Antigua con los
Sacerdotes, los Consagrados y los
Movimientos Laicales.

En primer lugar quiero felicitar al
Señor Arzobispo que por primera vez
después de casi siete años puede
encontrarse con su esposa, que es
esta iglesia, viuda provisoria durante
todo este tiempo. Y felicitar a la



viuda que deja de ser viuda hoy con
el encuentro con su esposo.

También quiero agradecer a todos los
que hicieron posible esto, a las
autoridades y a todo el pueblo de
Dios, todo lo que hicieron para que el
Señor Arzobispo pudiera encontrarse
con su pueblo, no en casa prestada
sino en la suya. Muchas gracias señor
presidente.

En el programa estaba previsto que
esta ceremonia, por falta de tiempo,
tuviera dos significados: la
consagración del altar y el encuentro
con sacerdotes, religiosas, religiosos,
laicos consagrados. Así que lo que
voy a decir va a estar en esa línea,
pensado en los sacerdotes, las
religiosas, los religiosas, los laicos
consagrados, son todos los que
trabajan en esta Iglesia particular.

«Jesús, fatigado del camino, se había
sentado junto al pozo. Era la hora del
mediodía. Una mujer de Samaría fue



a sacar agua, y Jesús le dijo: “Dame
de beber”» (Jn 4,6-7).

El evangelio que hemos escuchado
no duda en presentarnos a Jesús
cansado de caminar. Al mediodía,
cuando el sol se hace sentir con toda
su fuerza y poder, lo encontramos
junto al pozo. Necesitaba calmar y
saciar la sed, refrescar los pasos,
recuperar fuerzas para poder
continuar con su misión.

Los discípulos vivieron en primera
persona lo que significaba la entrega
y disponibilidad del Señor para
llevar la Buena Nueva a los pobres,
vendar los corazones heridos,
proclamar la liberación a los cautivos
y la libertad a los prisioneros,
consolar a los que estaban de duelo y
proclamar el año de gracia a todos
(cf. Is 61,1-3). Son todas situaciones
que te toman la vida, te toman la
energía; y “no ahorraron” en
regalarnos tantos momentos



importantes en la vida del Maestro
donde también nuestra humanidad
pueda encontrar una palabra de
Vida.

Fatigado del camino

Es relativamente fácil para nuestra
imaginación, compulsivamente
productivista, contemplar y entrar en
comunión con la actividad del Señor,
pero no siempre sabemos o podemos
contemplar y acompañar las “fatigas
del Señor”, como si esto no fuera
cosa de Dios. El Señor se fatigó y en
esa fatiga encuentran espacio tantos
cansancios de nuestros pueblos y de
nuestra gente, de nuestras
comunidades y de todos aquellos que
están cansados y agobiados (cf. Mt
11,28).

Las causas y motivos que pueden
provocar la fatiga del camino en
nosotros sacerdotes, consagrados y
consagradas, miembros de
movimientos laicales, son múltiples:



desde largas horas de trabajo que
dejan poco tiempo para comer,
descansar, rezar y estar en familia,
hasta “tóxicas” condiciones laborales
y afectivas que llevan al agotamiento
y agrietan el corazón; desde la simple
y cotidiana entrega hasta el peso
rutinario de quien no encuentra el
gusto, el reconocimiento o el sustento
necesario para hacer frente al día a
día; desde habituales y esperables
situaciones complicadas hasta
estresantes y angustiantes horas de
presión. Toda una gama de peso a
soportar.

Sería imposible tratar de abarcar
todas las situaciones que
resquebrajan la vida de los
consagrados, pero en todas sentimos
la necesidad urgente de encontrar un
pozo que pueda calmar y saciar la
sed y el cansancio del camino. Todas
reclaman, como grito silencioso, un
pozo desde donde volver a empezar.



De un tiempo a esta parte no son
pocas las veces que parece haberse
instalado en nuestras comunidades
una sutil especie de fatiga, que no
tiene nada que ver con la fatiga del
Señor. Aquí tenemos que estar
atentos. Se trata de una tentación
que podríamos llamar el cansancio
de la esperanza. Ese cansancio que
surge cuando ―como en el
evangelio― el sol cae como plomo y
vuelve fastidiosas las horas, y lo hace
con una intensidad tal que no deja
avanzar ni mirar hacia adelante.
Como si todo se volviera confuso. No
me refiero aquí a la «particular fatiga
del corazón» (cf. Carta enc.
Redemptoris Mater, 17; Exhort.
apost. Evangelii Gaudium, 287) de
quienes “hechos trizas” por la
entrega al final del día logran
expresar una sonrisa serena y
agradecida; sino a esa otra fatiga, la
que nace de cara al futuro cuando la
realidad “cachetea” y pone en duda
las fuerzas, los recursos y la



viabilidad de la misión en este
mundo tan cambiante y
cuestionador.

Es un cansancio paralizante. Nace de
mirar para adelante y no saber cómo
reaccionar ante la intensidad y
perplejidad de los cambios que como
sociedad estamos atravesando. Estos
cambios parecieran cuestionar no
solo nuestras formas de expresión y
compromiso, nuestras costumbres y
actitudes ante la realidad, sino que
ponen en duda, en muchos casos, la
viabilidad misma de la vida religiosa
en el mundo de hoy. E incluso la
velocidad de esos cambios puede
llevar a inmovilizar toda opción y
opinión y, lo que supo ser
significativo e importante en otros
tiempos parece que ya no tiene lugar.

Hermanas y hermanos, el cansancio
de la esperanza nace al constatar una
Iglesia herida por su pecado y que
tantas veces no ha sabido escuchar



tantos gritos en el que se escondía el
grito del Maestro: «Dios mío, ¿por
qué me has abandonado?» (Mt
27,46).

Y así podemos acostumbrarnos a
vivir con una esperanza cansada
frente al futuro incierto y
desconocido, y esto deja espacio a
que se instale un gris pragmatismo
en el corazón de nuestras
comunidades. Todo aparentemente
parecería proceder con normalidad,
pero en realidad la fe se desgasta y se
degenera. Comunidades y
presbiterios desilusionados con la
realidad que no entendemos o que
creemos que no tiene ya lugar para
nuestra propuesta, podemos darle
“ciudadanía” a una de las peores
herejías posibles para nuestra época:
pensar que el Señor y nuestras
comunidades no tienen ya nada que
decir ni aportar en este nuevo
mundo que se está gestando (cf.
Exhort. apost. Evangelii gaudium,



83). Y entonces sucede que lo que un
día surgió para ser sal y luz del
mundo termina ofreciendo su peor
versión.

Dame de beber

Las fatigas del camino acontecen y se
hacen sentir. Gusten o no gusten
están, y es bueno tener la misma
valentía que tuvo el Maestro para
decir: «dame de beber». Como le
sucedió a la samaritana y nos puede
suceder a cada uno de nosotros, no
queremos calmar la sed con
cualquier agua sino con ese
«manantial que brotará hasta la vida
eterna» (Jn 4,14). Sabemos, como
bien lo sabía la samaritana que
cargaba desde hacía años los
cántaros vacíos de amores fallidos,
que no cualquier palabra puede
ayudar a recuperar las fuerzas y la
profecía en la misión. No cualquier
novedad, por muy seductora que
parezca, puede aliviar la sed.



Sabemos, como bien lo sabía ella, que
tampoco el conocimiento religioso, la
justificación de determinadas
opciones y tradiciones pasadas o
novedades presentes, nos hacen
siempre fecundos y apasionados
«adoradores en espíritu y en
verdad» (Jn 4,23).

Dame de beber es lo que pide el
Señor y es lo que nos pide que
digamos nosotros. Y al decirlo, le
abrimos la puerta a nuestra cansada
esperanza para volver sin miedo al
pozo fundante del primer amor,
cuando Jesús pasó por nuestro
camino, nos miró con misericordia, y
nos eligió y nos pidió seguirlo; al
decirlo recuperamos la memoria de
aquel momento en el que sus ojos se
cruzaron con los nuestros, el
momento en que nos hizo sentir que
nos amaba, que me amaba, y no solo
de manera personal sino también
como comunidad (cf. Homilía en la
Vigilia Pascual, 19 abril 2014). Poder



decir dame de beber es volver sobre
nuestros pasos y, en fidelidad
creativa, escuchar cómo el Espíritu
no engendró una obra puntual, un
plan de pastoral o una estructura a
organizar sino que, por medio de
tantos “santos de la puerta de al
lado” ―entre los cuales encontramos
padres y madres fundadores de
institutos seculares, obispos y
párrocos que supieron poner
fundamento a sus comunidades―,
regaló vida y oxígeno a un contexto
histórico determinado que parecía
asfixiar y aplastar toda esperanza y
dignidad.

“Dame de beber” significa animarse
a dejarse purificar y rescatar la parte
más auténtica de nuestros carismas
fundantes ―que no solo se reducen a
la vida religiosa sino a la Iglesia
toda― y ver de qué forma se pueden
expresar hoy. Se trata no solo de
mirar con agradecimiento el pasado
sino de ir en búsqueda de las raíces



de su inspiración y dejar que
resuenen nuevamente con fuerza
entre nosotros (cf. PAPA FRANCISCO -
FERNANDO PRADO, La fuerza de la
vocación, 42).

“Dame de beber” significa reconocer
que necesitamos que el Espíritu nos
transforme en hombres y mujeres
memoriosos de encuentro y un paso,
del paso salvífico de Dios. Y con
confianza, así como lo hizo ayer, lo
seguirá haciendo mañana: «ir a las
raíces nos ayuda sin lugar a dudas a
vivir el presente, y a vivirlo sin
miedo. Tenemos necesidad de vivir
sin miedo respondiendo a la vida con
la pasión de estar empeñados con la
historia, inmersos en las cosas. Con
pasión de enamorados» (cf. ibíd., 44).

La esperanza cansada será sanada y
gozará de esa «particular fatiga del
corazón» cuando no tema volver al
lugar del primer amor y logre
encontrar, en las periferias y desafíos



que hoy se nos presentan, el mismo
canto, la misma mirada que suscitó el
canto y la mirada de nuestros
mayores. Así evitaremos el riesgo de
partir desde nosotros mismos y
abandonaremos la cansadora auto-
compasión para encontrar los ojos
con los que Cristo hoy nos sigue
buscando, nos sigue mirando, nos
sigue llamando, invitando a la misión
como lo hizo en aquel primer
encuentro, el encuentro del primer
amor.

* * *

No me parece un acontecimiento
menor que esta catedral vuelva a
abrir sus puertas después de mucho
tiempo de renovación. Experimentó
el paso de los años, como fiel testigo
de la historia de este pueblo y con la
ayuda y el trabajo de muchos quiso
volver a regalar su belleza. Más que
una formal reconstrucción, que
siempre intenta volver a un original



pasado, buscó rescatar la belleza de
los años abriéndose a hospedar toda
la novedad que el presente le podía
regalar. Una catedral española, india
y afroamericana se vuelve así
catedral panameña, de los de ayer,
pero también de los de hoy que han
hecho posible este hecho. Ya no
pertenece solo al pasado, sino que es
belleza del presente.

Y hoy nuevamente es regazo que
impulsa a renovar y alimentar la
esperanza, a descubrir cómo la
belleza del ayer se vuelve base para
construir la belleza del mañana.

Y así actúa el Señor, nada de
cansancio de la esperanza, sí la
peculiar fatiga del corazón del que
lleva adelante todos los días lo que le
fue encomendado: la mirada del
primer amor.

Hermanos, no nos dejemos robar la
esperanza que hemos heredado de
nuestros padres, la belleza que



hemos heredado de nuestros padre,
que ella sea la raíz viva y fecunda
que nos ayude a seguir haciendo
bella y profética la historia de
salvación en estas tierras.

Vigilia con los jóvenes en el Campo
San Juan Pablo II

Queridos jóvenes, ¡buenas tardes!

Vimos este hermoso espectáculo
sobre el Árbol de la Vida que nos
muestra cómo la vida que Jesús nos
regala es una historia de amor, una
historia de vida que quiere
mezclarse con la nuestra y echar
raíces en la tierra de cada uno. Esa
vida no es una salvación colgada “en
la nube” esperando ser descargada,
ni una “aplicación” nueva a
descubrir o un ejercicio mental fruto
de técnicas de autosuperación.
Tampoco la vida que Dios nos ofrece



es un “tutorial” con el que aprender
la última novedad. La salvación que
Dios nos regala es una invitación a
ser parte de una historia de amor
que se entreteje con nuestras
historias; que vive y quiere nacer
entre nosotros para que demos fruto
allí donde estemos, como estemos y
con quien estemos. Allí viene el
Señor a plantar y a plantarse; es el
primero en decir “sí” a nuestra vida,
El siempre va primero, es el primero
a decir sí nuestra historia, y quiere
que también digamos “sí” junto a Él.
Él siempre nos primerea.

Así sorprendió a María y la invitó a
formar parte de esta historia de
amor. Sin lugar a dudas la joven de
Nazaret no salía en las “redes
sociales” de la época, Ella no era una
“influencer”, pero sin quererlo ni
buscarlo se volvió la mujer que más
influenció en la historia.



Le podemos decir con confianza de
hijos: María, la “influencer” de Dios.
Con pocas palabras se animó a decir
“sí” y a confiar en el amor, a confiar
en las promesas de Dios, que es la
única fuerza capaz de renovar, de
hacer nuevas todas las cosas. Y todos
nosotros hoy tenemos algo que hacer
nuevo adentro, hoy tenemos que
dejar que Dios renueve algo en mi
corazón Pensemos un poquito: ¿Qué
quiero yo que Dios renueve en mi
corazón?

Siempre llama la atención la fuerza
del “sí” de María, joven, de ese
«hágase» que le dijo al ángel. Fue
una cosa distinta a una aceptación
pasiva o resignada, fue algo distinto a
un “sí” como diciendo: bueno, vamos
a probar a ver qué pasa. Fue algo
más, algo distinto. María no conocía
esa expresión, era decidida, supo de
qué se trataba y dijo sí.



Fue algo más, algo distinto, fue el “sí”
de quién quiere comprometerse y
arriesgar, de quien quiere apostarlo
todo, sin más seguridad que la
certeza de saber que era portadora
de una promesa. Le pregunto a cada
uno de ustedes, ¿se sienten
portadores de una promesa? ¿Qué
promesa tengo en el corazón para
llevar adelante?

María sin dudas tendría una misión
muy difícil, pero las dificultades no
eran una razón para decir “no”.
Seguro que tendría complicaciones,
pero no serían las mismas
complicaciones que se producen
cuando la cobardía nos paraliza por
no tener todo claro o asegurado de
antemano. María no compró un
seguro de vida, María se jugó y por
eso es fuerte, por eso es una
influencer, es la influencer de Dios.



El “sí” y las ganas de servir fueron
más fuertes que las dudas y las
dificultades.

Esta tarde también escuchamos
cómo el “sí” de María hace eco y se
multiplica de generación en
generación. Muchos jóvenes a
ejemplo de María arriesgan y
apuestan guiados por una promesa.
Gracias Erika y Rogelio por el
testimonio que nos han regalado.
Fueron valientes estos, merecen un
aplauso.

Compartieron sus temores,
dificultades y todo el riesgo vivido
ante el nacimiento de Inés. En un
momento dijeron: «A los padres, por
diversas circunstancias, nos cuesta
aceptar la llegada de un bebé con
alguna enfermedad o discapacidad»,
eso es cierto, es comprensible. Pero
lo sorprendente fue cuando
agregaron: «al nacer nuestra hija
decidimos amarla con todo nuestro



corazón». Ante su llegada, frente a
todos los anuncios y dificultades que
aparecían, tomaron una decisión y
dijeron como María «hágase»,
decidieron amarla. Frente a la vida
de vuestra hija frágil, indefensa y
necesitada la respuesta de ustedes,
Erika y Rogelio, fue “sí” y ahí
tenemos a Inés. ¡Ustedes se animaron
a creer que el mundo no es solo para
los fuertes! ¡Gracias!

Decir “sí” al Señor, es animarse a
abrazar la vida como viene con toda
su fragilidad y pequeñez y hasta
muchas veces con todas sus
contradicciones e insignificancias
con el mismo amor con el que nos
hablaron Erika y Rogelio. Asumir la
vida como viene. Es abrazar nuestra
patria, nuestras familias, nuestros
amigos tal como son, también con
sus fragilidades y pequeñeces.
Abrazar la vida se manifiesta
también cuando damos la
bienvenida a todo lo que no es



perfecto, a todo lo que no es puro ni
destilado, pero por eso no es menos
digno de amor. ¿Acaso alguien por
ser discapacitado o frágil no es digno
de amor? Les pregunto, ¿un
discapacitado, una persona frágil es
digna de amor? Sí. Entendieron.

Otra pregunta, a ver cómo
responden: ¿Alguien por ser
extranjero, por haberse equivocado,
por estar enfermo o en una prisión
no es digno de amor? Y así lo hizo
Jesús: abrazó al leproso, al ciego y al
paralítico, abrazó al fariseo y al
pecador. Abrazó al ladrón en la cruz
e incluso abrazó y perdonó a quienes
lo estaban crucificando.

¿Por qué? Porque solo lo que se ama
puede ser salvado. Vos no podes
salvar una persona, vos no podes
salvar una situación si no la amás.
Solo lo que se ama puede ser salvado.
¿Lo repetimos? Solo lo que se ama
puede ser salvado.



Por eso nosotros podemos ser
salvados por Jesús, porque nos ama.
Podemos hacerle las mil y una, pero
nos ama, y nos salva, porque solo lo
que se ama puede ser salvado. Solo lo
que se abraza puede ser
transformado.

El amor del Señor es más grande que
todas nuestras contradicciones,
fragilidades y pequeñeces, pero es
precisamente a través de nuestras
contradicciones, fragilidades y
pequeñeces, como Él quiere escribir
esta historia de amor. Abrazó al hijo
pródigo, abrazó a Pedro después de
sus negaciones y nos abraza siempre,
siempre, después de nuestras caídas
ayudándonos a levantarnos y
ponernos de pie. Porque la
verdadera caída, atención a esto, la
verdadera caída, la que es capaz de
arruinarnos la vida es la de
permanecer en el piso y no dejarse
ayudar.



Hay un canto alpino muy lindo que
van cantando mientras suben la
montaña: en el arte de ascender la
victoria no está en no caer, sino en
no permanecer caído. no
permanecer caído. La mano para que
te alcen. No permanecer caído.

¡El primer paso es no tener miedo de
recibir la vida como viene, no tener
miedo de abrazar la vida, como es.
Ese es el árbol de la vida que hemos
visto hoy.

Gracias Alfredo por tu testimonio y la
valentía de compartirlo con todos
nosotros. Me impresionó mucho
cuando decías: «comencé a trabajar
en la construcción hasta que se
terminó dicho proyecto. Sin empleo
las cosas tomaron otro color: sin
colegio, sin ocupación y sin trabajo».
Lo resumo en los cuatro “sin” que
dejaron nuestra vida sin raíces y se
seca: sin trabajo, sin educación, sin
comunidad y sin familia. Es decir,



vida sin raíces. Estos cuatro “sin”,
matan.

Es imposible que alguien crezca si no
tiene raíces fuertes que ayuden a
estar bien sostenido y agarrado a la
tierra. Es fácil “volarse” cuando no
hay de dónde agarrarse, de dónde
sujetarse. Esta es una pregunta que
los mayores estamos obligados a
hacernos, los mayores que estamos
aquí, es más, es una pregunta que
ustedes tendrán que hacernos y
tendremos el deber de
respondérsela: ¿Qué raíces les
estamos dando?, ¿qué cimientos para
construirse como personas les
facilitamos? Qué fácil resulta criticar
a los jóvenes y pasar el tiempo
murmurando si les privamos de
oportunidades laborales, educativas
y comunitarias desde dónde
agarrarse y soñar el futuro. Sin
educación es difícil soñar futuro, sin
trabajo es muy difícil soñar futuro,
sin familia y sin comunidad es casi



imposible soñar futuro. Porque
soñar el futuro es aprender a
responder no solo para qué vivo, sino
para quién vivo, para quién vale la
pena gastar mi vida. y eso lo tenemos
que facilitar nosotros los mayores
dándoles trabajo, educación,
comunidad, oportunidades

Como nos decía Alfredo, cuando uno
se descuelga y queda sin trabajo, sin
educación, sin comunidad y sin
familia, al final del día nos sentimos
vacíos y terminamos llenando ese
vacío con cualquier cosa, con
cualquier verdura. Porque ya no
sabemos para quién vivir, luchar y
amar.

A los mayores que están aquí y a los
que nos están viendo, les pregunto:
¿Qué haces vos para generar futuro
en los jóvenes de hoy?, ¿sos capaz de
luchar para que tengan educación,
para que tengan trabajo, para que
tengan familia, para que tengan



comunidad? Cada uno de los grandes
respondámonos en el corazón.

Recuerdo una vez, charlando con
unos jóvenes que uno me pregunta:
“¿Por qué hoy muchos jóvenes no se
preguntan sobre si Dios existe o les
cuesta creer en Él y les falta tanto
compromiso con la vida?” Les
contesté: “Y ustedes, ¿qué piensan
sobre esto?” Entre las respuestas que
surgieron en la conversación me
acuerdo de una que me tocó el
corazón y tiene que ver con la
experiencia que Alfredo compartía:
“Padre, es que muchos de los jóvenes
sienten que poco a poco dejaron de
existir para otros, se sienten muchas
veces invisibles”. Muchos jóvenes
sienten que dejaron de existir para
otros, para la familia, para la
sociedad, para la comunidad, y
entonces muchas veces se sienten
invisibles.



Es la cultura del abandono y de la
falta de consideración. No digo todos,
pero muchos sienten que no tienen
mucho o nada para aportar porque
no cuentan con espacios reales desde
dónde sentirse convocados. ¿Cómo
van a pensar que Dios existe si ellos,
estos jóvenes, hace tiempo que
dejaron de existir para sus hermanos
y para la sociedad? Así los estamos
empujando a no mirar el futuro y a
caer en las garras de las drogas, de
cualquier cosa que los destruya.
Podemos preguntarnos: ¿Qué hago
yo con los jóvenes que veo?, ¿los
critico o no me interesa?, ¿los ayudo
o no me interesa? ¿Es verdad que
para mi dejaron de existir hace
tiempo?

Lo sabemos bien, no basta estar todo
el día conectado para sentirse
reconocido y amado. Sentirse
considerado e invitado a algo es más
grande que estar “en la red”.
Significa encontrar espacios en el



que puedan con sus manos, con su
corazón y con su cabeza sentirse
parte de una comunidad más grande
que los necesita y que también
ustedes jóvenes necesitan.

Y eso los santos lo entendieron muy
bien. Pienso por ejemplo en Don
Bosco que no se fue a buscar a los
jóvenes a ninguna parte. A ver acá
los que quieren a Don Bosco, un
aplauso. Don Bosco no se fue a
buscar a los jóvenes a ninguna parte
lejana o especial, simplemente
aprendió a ver todo lo que pasaba en
la ciudad con los ojos de Dios y, así,
su corazón fue golpeado por cientos
de niños, de jóvenes abandonados
sin estudio, sin trabajo y sin la mano
amiga de una comunidad. Mucha
gente vivía en la misma ciudad,
muchos criticaban a esos jóvenes,
pero no sabían mirarlos con los ojos
de Dios. A los jóvenes hay que
mirarlos con los ojos de Dios.



Él lo hizo, se animó Don Bosco, y se
animó a dar ese primer paso:
abrazar la vida como se presenta y, a
partir de ahí, no tuvo miedo de dar el
segundo paso: crear con ellos una
comunidad, una familia donde con
trabajo, estudio se sintieran amados.
Darles raíces desde donde sujetarse
para que puedan llegar al cielo, para
que puedan ser alguien en la
sociedad, darles raíces para se
agarren y no los tire abajo el viento
que viene, eso hizo Don Bosco, eso
hacen los santos, eso hacen las
comunidades que saben mirar a los
jóvenes con los ojos de Dios. ¿Se
animan ustedes los grandes a mirar a
los jóvenes con los ojos de Dios?

Pienso en muchos lugares de nuestra
América Latina que promueven lo
que llaman familia grande, hogar de
Cristo que, con el mismo espíritu de
otros centros, buscan recibir la vida
como viene en su totalidad y
complejidad porque saben que el



árbol siempre guarda «una
esperanza guarda el árbol: si es
cortado, aún puede retoñar, y no
dejará de echar renuevos» (Jb 14,7).

Y siempre se puede “retoñar y echar
renuevos”, siempre se puede
empezar de nuevo cuando hay una
comunidad, calor de hogar donde
echar raíces, que brinda la confianza
necesaria y prepara el corazón para
descubrir un nuevo horizonte:
horizonte de hijo amado, buscado,
encontrado y entregado a una
misión. Por medio de rostros
concretos es como el Señor se hace
presente. Decir “sí” como María a
esta historia de amor es decir “sí” a
ser instrumentos para construir, en
nuestros barrios, comunidades
eclesiales capaces de callejear la
ciudad, abrazar y tejer nuevas
relaciones. Ser un “influencer” en el
siglo XXI es ser custodios de las
raíces, custodios de todo aquello que
impide que nuestra vida se vuelva



gaseosa, que nuestra vida se evapore
en la nada.

Ustedes los mayores sean custodios
de todo aquello que nos permita
sentirnos parte los unos de los otros,
custodios de todo aquello que nos
haga sentir que nos pertenecemos.

Así lo vivió Nirmeen en la Jornada
Mundial de la Juventud de Cracovia.
Se encontró con una comunidad viva
y alegre, que le salió a su encuentro,
le dio pertenencia, por lo tanto
identidad, y le permitió vivir la
alegría que significa ser encontrada
por Jesús. Nirmeen le esquivaba a
Jesús, tenía sus distancias hasta que
alguien le hizo ver raíces, le dio
pertenencia y esa comunidad la
animó a comenzar ese camino que
ella nos contó.

Un santo latinoamericano una vez se
preguntó: «El progreso de la
sociedad, ¿será sólo para llegar a
poseer el último auto o adquirir la



última técnica del mercado? ¿En eso
se resume toda la grandeza del
hombre? ¿No hay nada más que vivir
para esto?» (cf. S. ALBERTO
HURTADO, Meditación de Semana
Santa para jóvenes, 1946). Yo les
pregunto a los jóvenes: ¿Ustedes
quieren esta grandeza o no? ¡No!

La grandeza no es solo tener el
último auto, adquirir la última
técnica del mercado. Ustedes fueron
creados para algo más. María lo
comprendió y dijo: ¡Hágase! Erika y
Rogelio lo comprendieron y dijeron:
¡Hágase! Alfredo lo comprendió y
dijo: ¡Hágase! Nirmeen lo
comprendió y dijo: ¡Hágase! Los
hemos escuchado aquí. Amigos, les
pregunto: ¿Están dispuestos a decir
“sí”? ¡Sí! Aprendieron a contestar, ya
me gusta más.

El Evangelio nos enseña que el
mundo no será mejor porque haya
menos personas enfermas, menos



personas débiles, menos personas
frágiles o ancianas de quien ocuparse
e incluso no porque haya menos
pecadores; no, no será mejor por eso.
El mundo será mejor cuando sean
más las personas que, como estos
amigos que nos han hablado, estén
dispuestos y se animen a gestar el
mañana, a creer en la fuerza
transformadora del amor de Dios. A
ustedes jóvenes les pregunto:
¿Quieren ser “influencer” al estilo de
María. Ella se animó a decir
«hágase»? Solo el amor nos vuelve
más humanos, no las peleas, no el
bullying, no el estudio solo; solo el
amor nos vuelve más humanos, más
plenos, todo el resto son buenos pero
vacíos placebos.

Dentro de un momento nos vamos a
encontrar con Jesús vivo en la
Eucaristía. Seguro que van a tener
muchas cosas que decirle, muchas
cosas que contarle sobre distintas



situaciones de sus vidas, de sus
familias y de sus países.

Estando frente a Jesús, cara a cara,
anímense, no tengan miedo de
abrirle el corazón para que Él
renueve el fuego de su amor, que los
impulse a abrazar la vida con toda su
fragilidad, con toda su pequeñez,
pero también con toda su grandeza y
hermosura. Que Jesús los ayude a
descubrir la belleza de estar vivos y
despiertos, vivos y despiertos.

No tengan miedo de decirle a Jesús
que ustedes también quieren tomar
parte en su historia de amor en el
mundo, ¡que están para más!

Amigos: Les pido también que en ese
cara a cara con Jesús sean buenos y
le pidan por mí para que yo tampoco
tenga miedo de abrazar la vida, para
que sea capaz de cuidar las raíces y
sea capaz de decir como María:
¡Hágase según tu palabra!



Santa Misa para la Jornada
Mundial de la Juventud en el
Campo San Juan Pablo II

«Todos en la sinagoga tenían los ojos
fijos en él. Entonces comenzó a
decirles: Hoy se ha cumplido este
pasaje de la Escritura que acaban de
oír» (Lc 4,20-21).

Así el evangelio nos presenta el
comienzo de la misión pública de
Jesús. Lo hace en la sinagoga que lo
vio crecer, rodeado de conocidos y
vecinos y hasta quizá de alguna de
sus “catequistas” de la infancia que le
enseñó la ley. Momento importante
en la vida del Maestro por el cual, el
niño que se formó y creció en el seno
de esa comunidad, se ponía de pie,
tomaba la palabra para anunciar y
poner en acto el sueño de Dios. Una
palabra proclamada hasta entonces
solo como promesa de futuro, pero



que en boca de Jesús solo podía
decirse en presente, haciéndose
realidad: «Hoy se ha cumplido».

Jesús revela el ahora de Dios que sale
a nuestro encuentro para
convocarnos también a tomar parte
en su ahora de «llevar la Buena
Noticia a los pobres, la liberación a
los cautivos y la vista a los ciegos, dar
libertad a los oprimidos y proclamar
un año de gracia en el Señor» (cf. Lc
4,18-19). Es el ahora de Dios que con
Jesús se hace presente, se hace
rostro, carne, amor de misericordia
que no espera situaciones ideales,
situaciones perfectas para su
manifestación, ni acepta excusas
para su realización. Él es el tiempo
de Dios que hace justa y oportuna
cada situación y cada espacio. En
Jesús se inicia y se hace vida el futuro
prometido.

¿Cuándo? Ahora. Pero no todos los
que allí lo escucharon se sintieron



invitados o convocados. No todos los
vecinos de Nazaret estaban
preparados para creer en alguien
que conocían y habían visto crecer y
que los invitaba a poner en acto un
sueño tan esperado. Es más, decían:
“¿ Pero este no es el hijo de José?” (cf.
Lc 4,22).

También a nosotros nos puede pasar
lo mismo. No siempre creemos que
Dios pueda ser tan concreto, tan
cotidiano, tan cercano y tan real, y
menos aún que se haga tan presente
y actúe a través de alguien conocido
como puede ser un vecino, un amigo,
un familiar. No siempre creemos que
el Señor nos pueda invitar a trabajar
y a embarrarnos las manos junto a Él
en su Reino de forma tan simple pero
contundente. Cuesta aceptar que «el
amor divino se haga concreto y casi
experimentable en la historia con
todas sus vicisitudes dolorosas y
gloriosas» (Benedicto XVI, Audiencia
general, 28 septiembre 2005).

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2005/documents/hf_ben-xvi_aud_20050928.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2005/documents/hf_ben-xvi_aud_20050928.html


Y no son pocas las veces que
actuamos como los vecinos de
Nazaret, que preferimos un Dios a la
distancia: lindo, bueno, generoso,
bien dibujadito pero distante y, sobre
todo, un Dios que no incomode, un
Dios “domesticado”. Porque un Dios
cercano y cotidiano, un Dios amigo y
hermano nos pide aprender de
cercanías, de cotidianeidad y sobre
todo de fraternidad. Él no quiso
tener una manifestación angelical o
espectacular, sino quiso regalarnos
un rostro hermano y amigo,
concreto, familiar. Dios es real
porque el amor es real, Dios es
concreto porque el amor es concreto.
Y es precisamente esta «concreción
del amor lo que constituye uno de los
elementos esenciales de la vida de los
cristianos» (cf. Benedicto XVI, 
Homilía, 1 marzo 2006).

Nosotros también podemos correr
los mismos riesgos que los vecinos de
Nazaret, cuando en nuestras

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2006/documents/hf_ben-xvi_hom_20060301_ash-wednesday.html


comunidades el Evangelio se quiere
hacer vida concreta y comenzamos a
decir: “pero estos chicos, ¿no son
hijos de María, José, no son
hermanos de... son parientes de...?
Estos, ¿no son los jovencitos que
nosotros ayudamos a crecer…? Que
se calle la boca, ¿cómo le vamos a
creer? Ese de allá, ¿no era el que
siempre rompía los vidrios con su
pelota?”. Y lo que nació para ser
profecía y anuncio del Reino de Dios
termina domesticado y empobrecido.
Querer domesticar la Palabra de Dios
es tentación de todos los días.

E incluso a ustedes, queridos jóvenes,
les puede pasar lo mismo cada vez
que piensan que su misión, su
vocación, que hasta su vida es una
promesa pero solo para el futuro y
nada tiene que ver con el presente.
Como si ser joven fuera sinónimo de
sala de espera de quien aguarda el
turno de su hora. Y en el “mientras
tanto” de esa hora, les inventamos o



se inventan un futuro
higiénicamente bien empaquetado y
sin consecuencias, bien armado y
garantizado y con todo “bien
asegurado”. No queremos ofrecerles
a ustedes un futuro de laboratorio.
Es la “ficción” de alegría, no la
alegría del hoy, del concreto, del
amor. Y así con esta ficción de la
alegría los “tranquilizamos”, los
adormecemos para que no hagan
ruido, para que no molesten mucho,
para que no se pregunten ni nos
pregunten, para que no se cuestionen
ni nos cuestionen; y en ese “mientras
tanto” sus sueños pierden vuelo, se
vuelven rastreros, comienzan a
dormirse y son “ensoñamientos”
pequeños y tristes (cf. Homilía del
Domingo de Ramos, 25 marzo 2018),
tan solo porque consideramos o
consideran que todavía no es su 
ahora; que son demasiado jóvenes
para involucrarse en soñar y trabajar
el mañana. Y así los seguimos
procrastinando… Y ¿saben una cosa?,

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2018/documents/papa-francesco_20180325_omelia-palme.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2018/documents/papa-francesco_20180325_omelia-palme.html


que a muchos jóvenes esto les gusta.
Por favor, ayudémosle a que no les
guste, a que se rebelen, a que
quieran vivir el ahora de Dios.

Uno de los frutos del pasado Sínodo
fue la riqueza de poder encontrarnos
y, sobre todo, escucharnos. La
riqueza de la escucha entre
generaciones, la riqueza del
intercambio y el valor de reconocer
que nos necesitamos, que tenemos
que esforzarnos en propiciar canales
y espacios en los que involucrarse en
soñar y trabajar el mañana ya desde
hoy. Pero no aisladamente, sino
juntos, creando un espacio en
común. Un espacio que no se regala
ni lo ganamos en la lotería, sino un
espacio por el que también ustedes
deben pelear. Ustedes jóvenes deben
pelear por su espacio hoy, porque la
vida es hoy. Nadie te puede prometer
un día del mañana. Tu vida hoy, es
hoy. Tu jugarte es hoy. Tu espacio es



hoy. ¿Cómo estás respondiendo a
esto?

Ustedes, queridos jóvenes, no son el
futuro. Nos gusta decir: “Ustedes son
el futuro…”. No, son el presente. No
son el futuro de Dios, ustedes jóvenes
son el ahora de Dios. Él los convoca,
los llama en sus comunidades, los
llama en sus ciudades para ir en
búsqueda de sus abuelos, de sus
mayores; a ponerse de pie junto a
ellos, tomar la palabra y poner en
acto el sueño con el que el Señor los
soñó.

No mañana, ahora, porque allí ,
ahora, donde está tu tesoro está
también tu corazón (cf. Mt 6,21); y
aquello que los enamore conquistará
no solo vuestra imaginación, sino
que lo afectará todo. Será lo que los
haga levantarse por la mañana y los
impulse en las horas de cansancio, lo
que les rompa el corazón y lo que les
haga llenarse de asombro, de alegría



y de gratitud. Sientan que tienen una
misión y enamórense, que eso lo
decidirá todo (cf. Pedro Arrupe, S.J., 
Nada es más práctico). Podremos
tener todo, pero, queridos jóvenes, si
falta la pasión del amor, faltará todo.
¡La pasión del amor hoy! ¡Dejemos
que el Señor nos enamore y nos lleve
hasta el mañana!

Para Jesús no hay un “mientras
tanto” sino amor de misericordia que
quiere anidar y conquistar el
corazón. Él quiere ser nuestro tesoro,
porque Jesús no es un “mientras
tanto” en la vida o una moda
pasajera, es amor de entrega que
invita a entregarse.

Es amor concreto, de hoy, cercano,
real; es alegría festiva que nace al
optar y participar en la pesca
milagrosa de la esperanza y la
caridad, la solidaridad y la
fraternidad frente a tanta mirada
paralizada y paralizante por los



miedos y la exclusión, la
especulación y la manipulación.

Hermanos: El Señor y su misión no
son un “mientras tanto” en nuestra
vida, un algo pasajero, no son solo
una Jornada Mundial de la Juventud,
¡son nuestra vida de hoy y
caminando!

Todos estos días de forma especial ha
susurrado como música de fondo el 
hágase de María. Ella no solo creyó
en Dios y en sus promesas como algo
posible, le creyó a Dios, se animó a
decir “sí” para participar en este 
ahora del Señor. Sintió que tenía una
misión, se enamoró y eso lo decidió
todo. Que ustedes sientan que tienen
una misión, se dejen enamorar y el
Señor decidirá todo.

Y como sucedió en la sinagoga de
Nazaret, el Señor, en medio nuestro,
sus amigos y conocidos, vuelve a
ponerse de pie, a tomar el libro y
decirnos: «Hoy se ha cumplido este



pasaje de la Escritura que acaban de
oír» (Lc 4,21).

Queridos jóvenes, ¿quieren vivir la
concreción de su amor? Que vuestro
“sí” siga siendo la puerta de ingreso
para que el Espíritu Santo nos regale
un nuevo Pentecostés, a la Iglesia y al
mundo. Que así sea.

Saludo final

Al final de esta celebración, doy
gracias a Dios por habernos dado la
posibilidad de compartir estos días y
vivir nuevamente esta Jornada
Mundial de la Juventud.

De modo particular quiero agradecer
la presencia en esta celebración del
señor Presidente de Panamá, Juan
Carlos Varela Rodríguez, como
también la de Presidentes de otras
naciones y la de las demás
autoridades políticas y civiles.



Agradezco a Mons. José Domingo
Ulloa Mendieta, arzobispo de
Panamá, su disponibilidad y su buen
hacer al acoger en su Diócesis esta
Jornada, así como a los demás
obispos de este país y de los países
vecinos, por todo lo que han
realizado en sus comunidades para
dar cobijo y ayuda a tantos jóvenes.

Gracias a todas aquellas personas
que nos han sostenido con su
oración, y que han colaborado con su
esfuerzo y trabajo para hacer
realidad este sueño de la Jornada
Mundial de la Juventud en este país.

Y a ustedes, queridos jóvenes, un
grande «gracias». Su fe y su alegría
han hecho vibrar a Panamá, a
América y al mundo entero. Como
tantas veces escuchamos durante
estos días en el Himno de esta
jornada: “Somos peregrinos que
venimos hoy aquí desde continentes
y ciudades”. Estamos en camino,



sigan caminando, sigan viviendo la fe
compartan la fe. Y no se olviden que
no son el mañana, no son el
“mientras tanto” sino el ahora de
Dios.

Ya se ha anunciado la sede de la
próxima Jornada Mundial de la
Juventud. Les pido que no dejen
enfriar lo que han vivido durante
estos días. Vuelvan a su parroquias y
comunidades, a sus familias y a sus
amigos, transmitan lo que han
vivido, para que otros puedan vibrar
con esa fuerza y con esa ilusión
concreta que ustedes tienen. Y con
María sigan diciendo “sí” al sueño
que Dios sembró en ustedes.

Y, por favor, no se olviden de rezar
por mí.

Visita a la casa hogar Buen
Samaritano. Ángelus.



Queridos jóvenes,

Estimados directores, colaboradores,
agentes de pastoral,

Amigas y amigos:

Gracias padre Domingo por las
palabras que, en nombre de todos,
me ha dirigido. Quise este encuentro
con ustedes, que están aquí en el
hogar El Buen Samaritano, y también
con los demás jóvenes presentes del
Centro Juan Pablo II, del Hogar San
José de las Hermanas de la Caridad y
de la “Casa del Amor”, de la
Congregación Hermanos de Jesús
Kkottonngae. Estar hoy con ustedes
es para mí un motivo para renovar la
esperanza. Gracias por permitirlo.

Preparando este encuentro pude leer
el testimonio de un miembro de este
hogar que me tocó el corazón porque
decía: «aquí yo nací de nuevo». Este
hogar, y todos los centros que
ustedes representan, son signo de esa



vida nueva que el Señor nos quiere
regalar. Es fácil confirmar la fe de
unos hermanos cuando se la ve
actuar ungiendo heridas, sanando
esperanza y animando a creer. Acá
no nacen de nuevo solo los que
podríamos llamar “beneficiarios
primeros” de vuestros hogares; aquí
la Iglesia y la fe nacen; aquí la Iglesia
y la fe se recrean continuamente por
medio de la caridad.

Comenzamos a nacer de nuevo
cuando el Espíritu Santo nos regala
los ojos para ver a los demás, como
nos decía el P. Domingo, no solo
como nuestros vecinos ―que eso es
ya decir mucho― sino como nuestros
prójimos. Ver a los demás como
prójimo.

El Evangelio nos dice que una vez le
preguntaron a Jesús: ¿Quién es mi
prójimo? (cf. Lc 10,29). Él no
respondió con teorías, tampoco hizo
un discurso bonito o elevado, sino



que usó una parábola ―la del Buen
Samaritano―, un ejemplo concreto
de la vida real que todos ustedes
conocen y viven muy bien. El
prójimo es una persona, un rostro
que encontramos en el camino, y por
el cual nos dejamos mover, nos
dejamos conmover: mover de
nuestros esquemas y prioridades y
conmover entrañablemente por lo
que esa persona vive para darle
lugar y espacio en nuestro andar. Así
lo entendió el buen Samaritano ante
el hombre que había quedado medio
muerto al borde del camino no solo
por unos bandidos sino también por
la indiferencia de un sacerdote y de
un levita que no se animaron a
ayudar, y que, saben, la indiferencia
también mata, hiere y mata. Unos
por unas míseras monedas, los otros
por miedo a contaminarse, por
desprecio o disgusto social no
tuvieron problema en dejar tirado en
la calle a ese hombre. El buen
Samaritano, así como todas vuestras



casas, nos muestran que el prójimo
es en primer lugar una persona,
alguien con rostro concreto, con
rostro real y no algo a saltear o
ignorar, sea cual sea su situación. Es
rostro que revela nuestra humanidad
tantas veces sufriente e ignorada.

El prójimo es rostro que incomoda
hermosamente la vida porque nos
recuerda y pone en el camino de lo
verdaderamente importante y nos
libra de banalizar y volver superfluo
nuestro seguimiento del Señor.

Estar aquí es tocar el rostro
silencioso y maternal de la Iglesia
que es capaz de profetizar y crear
hogar, crear comunidad. El rostro de
la Iglesia que normalmente no se ve
y pasa desapercibido, pero es signo
de la concreta misericordia y ternura
de Dios, signo vivo de la buena nueva
de la resurrección que actúa hoy en
nuestras vidas.



Crear “hogar” es crear familia; es
aprender a sentirse unidos a los
otros más allá de vínculos utilitarios
o funcionales, unidos de tal manera
que sintamos la vida un poco más
humana. Crear hogar es permitir que
la profecía tome cuerpo y haga
nuestras horas y días menos
inhóspitos, menos indiferentes y
anónimos. Es crear lazos que se
construyen con gestos sencillos,
cotidianos y que todos podemos
realizar. Un hogar, y lo sabemos
todos muy bien, necesita de la
colaboración de todos. Nadie puede
ser indiferente o ajeno, ya que cada
uno es piedra necesaria en su
construcción. Y eso implica pedirle al
Señor que nos regale la gracia de
aprender a tenernos paciencia, de
aprender a perdonarse; aprender
todos los días a volver a empezar. Y,
¿cuántas veces perdonar o volver a
empezar? Setenta veces siete, todas
las que sean necesarias. Crear lazos
fuertes exige de la confianza que se



alimenta todos los días de la
paciencia y el perdón.

Y así se produce el milagro de
experimentar que aquí se nace de
nuevo, aquí todos nacemos de nuevo
porque sentimos actuante la caricia
de Dios que nos posibilita soñar el
mundo más humano y, por tanto,
más divino.

Gracias a todos ustedes por el
ejemplo y generosidad; gracias a sus
Instituciones, a los voluntarios y a los
bienhechores. Gracias a cuantos
hacen posible que el amor de Dios se
haga cada vez más concreto, más
real, mirando a los ojos de los que
están a nuestro alrededor y
reconociéndonos como prójimos.

Ahora vamos a rezar el Ángelus, los
confío a nuestra Madre la Virgen. Le
pedimos a Ella, que como buena
Madre que sabe de ternura y de
prjimidad, nos enseñe a estar atentos
para descubrir cada día quién es



nuestro prójimo y nos anime a salir
con rapidez a su encuentro, y así
poder darle un hogar, un abrazo
donde encuentre cobijo y amor de
hermanos. Una misión en la que
todos estamos involucrados.

Los invito ahora a poner bajo su
manto todas las inquietudes que
tengan, todas las necesidades,
aquellos dolores que llevan, las
heridas que padecen, para que, como
Buena Samaritana, venga a nosotros
y nos auxilie con su maternidad, con
su ternura, con su sonrisa de Madre.

* * *

V. El Ángel del Señor anunció a María,

R. Y concibió por obra del Espíritu
Santo.

Avemaría.

V. He aquí la esclava del Señor.

R. Hágase en mi según tu palabra.



Avemaría.

V. Y el Verbo se hizo carne.

R. Y habitó entre nosotros.

Avemaría.

V. Ruega por nosotros, Santa Madre
de Dios,

R. Para que seamos dignos de
alcanzar las promesas de Nuestro
Señor Jesucristo.

Oración

Te suplicamos, Señor, que derrames tu
gracia en nuestras almas para que los
que, por el anuncio del Ángel, hemos
conocido la encarnación de tu Hijo
Jesucristo, por su Pasión y Cruz
seamos llevados a la gloria de su
Resurrección. Por el mismo Jesucristo
Nuestro Señor.

R. Amén.



Después del Ángelus

Queridos hermanos y hermanas,

Hoy se celebra el Día Internacional
de conmemoración en memoria de
las víctimas del holocausto.
Necesitamos mantener vivo el
recuerdo pasado, de las tragedias
pasadas y aprender de las páginas
negras de la historia para no volver a
cometer nunca más los mismos
errores. Sigamos esforzándonos sin
descanso por cultivar la justicia,
fomentar la concordia y sostener la
integración para ser instrumentos de
paz y constructores de un mundo
mejor.

Deseo expresar mi sentimiento de
pesar por las tragedias que han
golpeado al Estado de Minas Gerais
en Brasil y al Estado de Hidalgo en
México. Encomiendo a la
misericordia de Dios a todas las
personas fallecidas y, al mismo
tiempo, rezo por los heridos y



expreso mi afecto y mi cercanía
espiritual a sus familias y a toda la
población.

Aquí en Panamá, he pensado mucho
en el pueblo venezolano al que me
siento particularmente unido en
estos días, ante la grave situación por
la que atraviesa, pido al Señor que se
busque y se logre una solución justa
y pacífica para superar la crisis
respetando los derechos humanos y
deseando exclusivamente el bien de
todos los habitantes del país. Los
invito a rezar poniendo esta
intercesión bajo el amparo de
Nuestra Señora de Coromoto,
patrona de Venezuela.

A Cristo y a la Virgen también
encomendamos las víctimas del
atentado terrorista perpetrado, este
domingo, en la Catedral de Joló en
Filipinas mientras se celebraba
Eucaristía. Reitero mi más firme
reprobación por este episodio de



violencia que enluta de nuevo a esta
comunidad cristiana y elevo mis
oraciones por los difuntos y por los
heridos. Que el Señor, Príncipe de la
paz convierta el corazón de los
violentos y conceda a los habitantes
de aquella región una serena
convivencia.

Y hoy, último día de la Jornada
Mundial de la Juventud, como
ofrenda de la Misa trajeron una lista
de 20 jóvenes que no pudieron
enterarse cómo sucedía la jornada de
la juventud, por la televisión, por la
radio, jóvenes alumnos de la Escuela
de Cadetes de Policía “General
Francisco de Paula Santander” en
Colombia, asesinados por el odio
terrorista. Estos jóvenes fueron
ofrenda en la Misa y, como recuerdo
de ellos, me permito en este Ángelus
nombrarlos, y cada uno en el
corazón, sino en voz alta en el
corazón, diga esa palabra que se
suele decir en estos institutos cuando



se nombra a un muerto: “presente”.
Que estén presentes delante de Dios:
el cadete Luis Alfonso Mosquera
Murillo; el cadete, Óscar Javier
Saavedra Camacho; el cadete
Jonathan Efraín Suescún García; el
cadete Manjarrés Contreras, Juan
Felipe; el cadete Juan Diego Ayala
Anzola; el cadete Juan David Rodas
Agudelo; el cadete Diego Alejandro
Pérez Alarcón; el cadete Jonathan
Heyner León Torres; el cadete, Allan
Paul Bayona Barreto; el cadete Diego
Alejandro Molina Peláez; cadete
Carlos Daniel Campaña Huertas;
cadete Diego Fernando Martínez
Galvis; cadete Juan Esteban
Marulanda Orozco; cadete César
Alberto Ojeda Gómez; cadete Cristian
Fabián González Portilla; cadete
Fernando Alonso Iriarte Agresott; la
cadete Érika Sofía Chicó Vallejo; el
cadete Cristian Camilo Maquilón
Martínez; el cadete Steven Rolando
Prada Riaño; cadete Iván René
Muñoz Parra. Te pedimos Señor que



les des su paz y al pueblo colombiano
que también le des su paz. Amén

Nuevamente, les agradezco lo que
están haciendo aquí, es grande, es
muy bello. Que Dios los bendiga y
recen por mí. Gracias.

Encuentro con los voluntarios de
la JMJ en el Estadio Rommel
Fernández

Queridos voluntarios:

Antes de finalizar esta Jornada
Mundial de la Juventud, quise
encontrarme con ustedes para
agradecerles a cada uno el servicio
que han realizado durante estos días
y en los últimos meses que
precedieron a la Jornada.

Gracias a Bartosz, Stella Maris del
Carmen y Maria Margarida por



compartir sus experiencias en
primera persona. Para mí fue muy
importante escucharlos y darme
cuenta de la comunión que se genera
cuando nos unimos para servir a los
demás. Experimentamos cómo la fe
adquiere un sabor y una fuerza
completamente nueva: la fe se vuelve
más viva, más dinámica y más real.
Se experimenta una alegría – se está
viendo aquí - una alegría distinta por
haber tenido la oportunidad de
trabajar codo a codo con otros para
lograr un sueño común. Sé que todos
ustedes han experimentado todo
esto.

Ustedes ahora saben cómo palpita el
corazón cuando se vive una misión, y
no porque alguien se los contó, sino
porque lo vivieron. Tocaron con su
propia vida que «no hay amor más
grande que dar la vida por los
amigos» (Jn 15,13).



También han tenido que vivir
momentos duros que les exigió algún
que otro sacrificio. Como nos decías,
Bartosz, uno también experimenta las
propias debilidades. Lo bueno es que
estas debilidades no te detuvieron en
tu entrega ni se volvieron lo central,
ni lo más importante. Las
experimentaste en el servicio, sí;
intentando entender y servir a los
otros voluntarios y peregrinos, sí;
pero tuviste la valentía de que esto
no te frenara, no te paralizara,
seguiste adelante. Que nuestros
límites y nuestras debilidades no nos
paralicen, seguir adelante con
nuestros defectos – ya los
corregiremos -, con nuestras
debilidades, para seguir adelante y
así es la belleza de sabernos
enviados, la alegría de saber que por
encima de todos los inconvenientes
tenemos una misión que llevar
adelante. No dejar que las
limitaciones, las debilidades e
incluso los pecados nos frenen e



impidan vivir la misión, porque Dios
nos invita a hacer lo que podamos y
a pedir lo que no podemos, sabiendo
que su amor nos va tomando y
transformando de manera
progresiva (cf. Exhort. ap. Gaudete et
exsultate, 49-50). No se asusten si ven
sus debilidades, no se asusten incluso
si ven sus pecados, se levantan y
adelante, siempre adelante. No se
queden caídos, no se cierren, vayan
adelante con lo que tengan encima,
vayan adelante, que Dios sabe
perdonar todas las cosas.
Aprendamos de tantos que como
Bartosz pusieron el servicio y la
misión en primer lugar, el resto vas a
ver que vendrá por añadidura.

Gracias a todos, porque en estos días
han estado atentos y pendientes
hasta de los más pequeños, los más
cotidianos y hasta los más
aparentemente insignificantes
detalles, como ofrecer un vaso de
agua, y ―a la vez― atendieron las

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html


cosas más grandes que requerían
mucha planificación. Han preparado
cada detalle con alegría, creatividad
y compromiso, y con mucha oración.
Porque las cosas rezadas se sienten y
se viven con hondura. La oración le
da espesura, le da vitalidad a todo lo
que hacemos. Rezando descubrimos
que somos parte de una familia más
grande de lo que podemos ver e
imaginar. Rezando le “abrimos la
jugada” a la Iglesia que nos sostiene y
acompaña desde el cielo, a los santos
y santas que nos han marcado el
camino, pero sobre todo rezando “le
abrimos la jugada” a Dios para que Él
pueda actuar y pueda entrar y pueda
vencer.

Ustedes han querido dedicar su
tiempo, su energía, recursos, a soñar
y armar este encuentro. Podrían
perfectamente haber optado por
otras cosas, ustedes quisieron
comprometerse. Esa palabra que la
quieren borrar: compromiso. Eso los



hace crecer, eso los agiganta, como
estén, pero compromiso. Dar lo
mejor de sí para hacer posible el
milagro de la multiplicación no solo
de los panes sino de la esperanza. Y
ustedes dando lo mejor de sí,
comprometiéndose, hacen el milagro
de la multiplicación de la esperanza.
Necesitamos multiplicar la
esperanza. ¡Gracias, gracias por todo
eso! Y en esto demuestran una vez
más, que es posible renunciar a los
propios intereses en favor de los
demás. Como también lo hiciste tú,
Stella Maris. Yo había leído los
testimonios ante, por eso pude
escribir esto, y cuando leí el tuyo
sentí algo como ganas de llorar.
Renunciaste a tus intereses, habías
juntado pesito a pesito para poder
participar en la Jornada Mundial de
la Juventud en Cracovia, pero
renunciaste para ir a cubrir el
sufragio de tus tres abuelos.
Renunciaste para honrar tus raíces y
eso te hace mujer, te hace adulta, te



hace valiente. Renunciaste a
participar en algo que te gustaba y
que habías soñado para poder
ayudar y acompañar a tu familia,
para honrar tus raíces, para poder
estar ahí; y el Señor, sin que vos lo
esperaras ni lo pensaras, te estaba
preparando el regalo de la Jornada
Mundial de la Juventud en tu tierra.
Al Señor le gusta hacer estos chistes,
al Señor le gusta responder de esta
manera a la generosidad, siempre
gana en generosidad: Vos le das un
poquito así y Él te da un montón así.
Así es el Señor, qué le vamos a hacer,
así nos quiere. Como Stella Maris,
muchos de ustedes también
realizaron renuncias de todo tipo.
Tantos de ustedes renunciaron...
Piensen ahora, a qué renuncié yo
para meterme de voluntario. Piensen
un minuto. Ustedes con lo que han
pensado han tenido que postergar
sueños para cuidar su tierra y sus
raíces. Eso siempre el Señor lo
bendice, no se deja ganar en



generosidad. Cada vez que
postergamos algo que nos gusta por
el bien de los otros y especialmente
por los más frágiles, o por el bien de
nuestras raíces como son nuestros
abuelos y nuestros ancianos, el Señor
lo devuelve ciento por uno. Te gana
en generosidad, porque nadie le
puede ganar a Él en generosidad,
nadie lo puede superar en amor.
Amigos: den y se les dará, y
experimentarán cómo el Señor «les
volcará sobre el regazo una buena
medida, apretada, sacudida y
desbordante» (Lc 6,38), como dice el
Evangelio.

Queridos amigos, han tenido una
experiencia de fe más viva, más real;
han vivido la fuerza que nace de la
oración y la novedad de una alegría
diferente fruto del trabajo codo a
codo incluso con personas que no
conocían. Ahora llega el momento
del envío: vayan cuenten, vayan
testimonien, vayan contagien lo que



han visto y oído. Y esto no lo hagan
con muchas palabras sino, como lo
hicieron aquí, con gestos simples y
con gestos cotidianos, esos que
transforman y hacen nuevas todas
las cosas, esos gestos capaces de
armar lio, un lio constructivo, un lio
de amor. Les cuento una cosa,
cuando venía el primer día por el
camino había una señora con un
bonete, una señora mayor ya, abuela,
ahí en la reja por donde yo pasaba
con el auto y tenía un cartel que
decía: “Nosotras las abuelas también
sabemos armar lio”. Y ponía: “Con
sabiduría”. Júntense con los abuelos
para armar lio, va a ser un lio
contundente, un lio genial, no el
tengan miedo, vayan y hablen. Me
parecía muy viejita la señora y le
pregunté la edad: tenía 14 años
menos que yo, qué vergüenza.

Pidámosle al Señor su bendición.
Que bendiga a sus familias y a sus
comunidades y a todas las personas



con las que ustedes se van a
encontrar en el futuro próximo.
Pongamos también bajo el manto de
la Virgen Santa nuestro corazón, lo
que siente nuestro corazón. Que ella
los acompañe. Y como les dije en
Cracovia, yo no sé si en la próxima
Jornada Mundial de la Juventud voy
a estar, pero les aseguro que Pedro
va a estar y los va a confirmar en la
fe. Sigan adelante, con coraje y
valentía y, por favor -soy pecador de
alma-, no se olviden de rezar por mí.
Gracias.

Oración –

Y ahora les doy la bendición.
Ponemos en nuestro corazón lo que
somos, lo que deseamos, a las
personas con las cuales trabajamos
en este tiempo, a los otros
voluntarios, a la gente que hemos
visto. Ponemos en nuestro corazón a
los amigos para que reciban la
bendición; y también ponemos en



nuestro corazón a los que no nos
quieren, a los enemigos, cada uno de
nosotros tiene alguno, para que Jesús
los bendiga también, y todos juntos
podamos ir adelante.

Bendición

La JMJ en Internet y en las redes
sociales

∙Web oficial.

∙ Twitter: @jmj_es #Panama2019

∙ Facebook

∙ Instagram

∙Canal de Youtube

∙ App oficial del JMJ.

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

https://www.panama2019.pa/es/inicio-2/
https://twitter.com/jmj_es
https://twitter.com/jmj_es
https://twitter.com/hashtag/Panama2019?src=hash
https://www.facebook.com/jornadamundialdelajuventud
https://www.instagram.com/panama2019/
https://www.youtube.com/channel/UCW9DYV47FEEPr7qRCTuMs7w
https://panama2019.pa/es/app-panama-2019/


pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-sv/article/papa-

francisco-jornada-mundial-juventud-
panama-2019/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/papa-francisco-jornada-mundial-juventud-panama-2019/
https://opusdei.org/es-sv/article/papa-francisco-jornada-mundial-juventud-panama-2019/
https://opusdei.org/es-sv/article/papa-francisco-jornada-mundial-juventud-panama-2019/
https://opusdei.org/es-sv/article/papa-francisco-jornada-mundial-juventud-panama-2019/

	Libro electrónico: «El Papa Francisco en Panamá»

