
opusdei.org

Mensaje del Papa
Francisco para la
Cuaresma 2016

Con el título “Misericordia
quiero y no sacrificio” (Mt 9,13),
el Papa Francisco reflexiona
sobre las obras de misericordia
en el camino jubilar.

26/01/2016

1.María, icono de una Iglesia que
evangeliza porque es evangelizada

En la Bula de convocación del Jubileo
invité a que «la Cuaresma de este
Año Jubilar sea vivida con mayor



intensidad, como momento fuerte
para celebrar y experimentar la
misericordia de Dios» (Misericordiae
vultus, 17).

Con la invitación a escuchar la
Palabra de Dios y a participar en la
iniciativa «24 horas para el Señor»
quise hacer hincapié en la primacía
de la escucha orante de la Palabra,
especialmente de la palabra
profética.

La misericordia de Dios, en efecto, es
un anuncio al mundo: pero cada
cristiano está llamado a
experimentar en primera persona
ese anuncio. Por eso, en el tiempo de
la Cuaresma enviaré a los Misioneros
de la Misericordia, a fin de que sean
para todos un signo concreto de la
cercanía y del perdón de Dios.

María, después de haber acogido la
Buena Noticia que le dirige el
arcángel Gabriel, canta
proféticamente en el Magnificat la

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html


misericordia con la que Dios la ha
elegido. La Virgen de Nazaret,
prometida con José, se convierte así
en el icono perfecto de la Iglesia que
evangeliza, porque fue y sigue siendo
evangelizada por obra del Espíritu
Santo, que hizo fecundo su vientre
virginal.

En la tradición profética, en su
etimología, la misericordia está
estrechamente vinculada,
precisamente con las entrañas
maternas (rahamim) y con una
bondad generosa, fiel y compasiva
(hesed) que se tiene en el seno de las
relaciones conyugales y parentales.

2. La alianza de Dios con los
hombres: una historia de
misericordia

El misterio de la misericordia divina
se revela a lo largo de la historia de
la alianza entre Dios y su pueblo
Israel. Dios, en efecto, se muestra
siempre rico en misericordia,



dispuesto a derramar en su pueblo,
en cada circunstancia, una ternura y
una compasión visceral,
especialmente en los momentos más
dramáticos, cuando la infidelidad
rompe el vínculo del Pacto y es
preciso ratificar la alianza de modo
más estable en la justicia y la verdad.

Aquí estamos frente a un auténtico
drama de amor, en el cual Dios
desempeña el papel de padre y de
marido traicionado, mientras que
Israel el de hijo/hija y el de esposa
infiel. Son justamente las imágenes
familiares —como en el caso de
Oseas (cf. Os 1-2)— las que expresan
hasta qué punto Dios desea unirse a
su pueblo.

Este drama de amor alcanza su
culmen en el Hijo hecho hombre. En
él Dios derrama su ilimitada
misericordia hasta tal punto que
hace de él la «Misericordia
encarnada» (Misericordiae vultus, 8).

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html


En efecto, como hombre, Jesús de
Nazaret es hijo de Israel a todos los
efectos. Y lo es hasta tal punto que
encarna la escucha perfecta de Dios
que el Shemà requiere a todo judío, y
que todavía hoy es el corazón de la
alianza de Dios con Israel: «Escucha,
Israel: El Señor es nuestro Dios, el
Señor es uno solo. Amarás, pues, al
Señor, tu Dios, con todo tu corazón,
con toda tu alma y con todas tus
fuerzas» (Dt 6,4-5).

El Hijo de Dios es el Esposo que hace
cualquier cosa por ganarse el amor
de su Esposa, con quien está unido
con un amor incondicional, que se
hace visible en las nupcias eternas
con ella.

Es éste el corazón del kerygma
apostólico, en el cual la misericordia
divina ocupa un lugar central y
fundamental. Es «la belleza del amor
salvífico de Dios manifestado en
Jesucristo muerto y resucitado» (Exh.



ap. Evangelii gaudium, 36), el primer
anuncio que «siempre hay que
volver a escuchar de diversas
maneras y siempre hay que volver a
anunciar de una forma o de otra a lo
largo de la catequesis» (ibíd., 164).

La Misericordia entonces «expresa el
comportamiento de Dios hacia el
pecador, ofreciéndole una ulterior
posibilidad para examinarse,
convertirse y creer» (Misericordiae
vultus, 21), restableciendo de ese
modo la relación con él. Y, en Jesús
crucificado, Dios quiere alcanzar al
pecador incluso en su lejanía más
extrema, justamente allí donde se
perdió y se alejó de Él. Y esto lo hace
con la esperanza de poder así,
finalmente, enternecer el corazón
endurecido de su Esposa.

3. Las obras de misericordia

La misericordia de Dios transforma
el corazón del hombre haciéndole
experimentar un amor fiel, y lo hace

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html


a su vez capaz de misericordia. Es
siempre un milagro el que la
misericordia divina se irradie en la
vida de cada uno de nosotros,
impulsándonos a amar al prójimo y
animándonos a vivir lo que la
tradición de la Iglesia llama las obras
de misericordia corporales y
espirituales.

Ellas nos recuerdan que nuestra fe se
traduce en gestos concretos y
cotidianos, destinados a ayudar a
nuestro prójimo en el cuerpo y en el
espíritu, y sobre los que seremos
juzgados: nutrirlo, visitarlo,
consolarlo y educarlo.

Por eso, expresé mi deseo de que «el
pueblo cristiano reflexione durante
el Jubileo sobre las obras de
misericordia corporales y
espirituales. Será un modo para
despertar nuestra conciencia,
muchas veces aletargada ante el
drama de la pobreza, y para entrar



todavía más en el corazón del
Evangelio, donde los pobres son los
privilegiados de la misericordia
divina» (ibíd., 15). En el pobre, en
efecto, la carne de Cristo «se hace de
nuevo visible como cuerpo
martirizado, llagado, flagelado,
desnutrido, en fuga... para que
nosotros lo reconozcamos, lo
toquemos y lo asistamos con
cuidado» (ibíd.).

Misterio inaudito y escandaloso la
continuación en la historia del
sufrimiento del Cordero Inocente,
zarza ardiente de amor gratuito ante
el cual, como Moisés, sólo podemos
quitarnos las sandalias (cf. Ex 3,5);
más aún cuando el pobre es el
hermano o la hermana en Cristo que
sufren a causa de su fe.

Ante este amor fuerte como la
muerte (cf. Ct 8,6), el pobre más
miserable es quien no acepta
reconocerse como tal. Cree que es



rico, pero en realidad es el más pobre
de los pobres.

Esto es así porque es esclavo del
pecado, que lo empuja a utilizar la
riqueza y el poder no para servir a
Dios y a los demás, sino parar sofocar
dentro de sí la íntima convicción de
que tampoco él es más que un pobre
mendigo.

Y cuanto mayor es el poder y la
riqueza a su disposición, tanto mayor
puede llegar a ser este engañoso
ofuscamiento. Llega hasta tal punto
que ni siquiera ve al pobre Lázaro,
que mendiga a la puerta de su casa
(cf. Lc 16,20-21), y que es figura de
Cristo que en los pobres mendiga
nuestra conversión. Lázaro es la
posibilidad de conversión que Dios
nos ofrece y que quizá no vemos. Y
este ofuscamiento va acompañado de
un soberbio delirio de omnipotencia,
en el cual resuena siniestramente el



demoníaco «seréis como Dios» (Gn
3,5) que es la raíz de todo pecado.

Ese delirio también puede asumir
formas sociales y políticas, como han
mostrado los totalitarismos del siglo
XX, y como muestran hoy las
ideologías del pensamiento único y
de la tecnociencia, que pretenden
hacer que Dios sea irrelevante y que
el hombre se reduzca a una masa
para utilizar.

Y actualmente también pueden
mostrarlo las estructuras de pecado
vinculadas a un modelo falso de
desarrollo, basado en la idolatría del
dinero, como consecuencia del cual
las personas y las sociedades más
ricas se vuelven indiferentes al
destino de los pobres, a quienes
cierran sus puertas, negándose
incluso a mirarlos.

La Cuaresma de este Año Jubilar,
pues, es para todos un tiempo
favorable para salir por fin de



nuestra alienación existencial gracias
a la escucha de la Palabra y a las
obras de misericordia.

Mediante las corporales tocamos la
carne de Cristo en los hermanos y
hermanas que necesitan ser
nutridos, vestidos, alojados,
visitados, mientras que las
espirituales tocan más directamente
nuestra condición de pecadores:
aconsejar, enseñar, perdonar,
amonestar, rezar. Por tanto, nunca
hay que separar las obras corporales
de las espirituales. Precisamente
tocando en el mísero la carne de
Jesús crucificado el pecador podrá
recibir como don la conciencia de
que él mismo es un pobre mendigo.
A través de este camino también los
«soberbios», los «poderosos» y los
«ricos», de los que habla el 
Magnificat, tienen la posibilidad de
darse cuenta de que son
inmerecidamente amados por Cristo



crucificado, muerto y resucitado por
ellos.

Sólo en este amor está la respuesta a
la sed de felicidad y de amor infinitos
que el hombre —engañándose— cree
poder colmar con los ídolos del
saber, del poder y del poseer. Sin
embargo, siempre queda el peligro
de que, a causa de un cerrarse cada
vez más herméticamente a Cristo,
que en el pobre sigue llamando a la
puerta de su corazón, los soberbios,
los ricos y los poderosos acaben por
condenarse a sí mismos a caer en el
eterno abismo de soledad que es el
infierno.

He aquí, pues, que resuenan de
nuevo para ellos, al igual que para
todos nosotros, las lacerantes
palabras de Abrahán: «Tienen a
Moisés y los Profetas; que los
escuchen» (Lc 16,29). Esta escucha
activa nos preparará del mejor modo
posible para celebrar la victoria



definitiva sobre el pecado y sobre la
muerte del Esposo ya resucitado, que
desea purificar a su Esposa
prometida, a la espera de su venida.

No perdamos este tiempo de
Cuaresma favorable para la
conversión. Lo pedimos por la
intercesión materna de la Virgen
María, que fue la primera que, frente
a la grandeza de la misericordia
divina que recibió gratuitamente,
confesó su propia pequeñez (cf.Lc
1,48), reconociéndose como la
humilde esclava del Señor (cf. Lc
1,38).

Vaticano, 4 de octubre de 2015

Fiesta de San Francisco de Assis

Francisco



© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

Libreria Editrice Vaticana

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/mensaje-papa-
francisco-cuaresma-2016/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/mensaje-papa-francisco-cuaresma-2016/
https://opusdei.org/es-sv/article/mensaje-papa-francisco-cuaresma-2016/
https://opusdei.org/es-sv/article/mensaje-papa-francisco-cuaresma-2016/

	Mensaje del Papa Francisco para la Cuaresma 2016

