opusdei.org

Mensaje del Papa
Francisco para la
Cuaresma 2016

Con el titulo “Misericordia
quiero y no sacrificio” (Mt 9,13),
el Papa Francisco reflexiona
sobre las obras de misericordia
en el camino jubilar.

26/01/2016

1.Maria, icono de una Iglesia que
evangeliza porque es evangelizada

En la Bula de convocacion del Jubileo
invité a que «la Cuaresma de este
Ao Jubilar sea vivida con mayor



intensidad, como momento fuerte
para celebrar y experimentar la
misericordia de Dios» (Misericordiae
vultus, 17).

Con la invitacion a escuchar la
Palabra de Dios y a participar en la
iniciativa «24 horas para el Sefior»
quise hacer hincapié en la primacia
de la escucha orante de la Palabra,
especialmente de la palabra
profética.

La misericordia de Dios, en efecto, es
un anuncio al mundo: pero cada
cristiano esta llamado a
experimentar en primera persona
ese anuncio. Por eso, en el tiempo de
la Cuaresma enviaré a los Misioneros
de la Misericordia, a fin de que sean
para todos un signo concreto de la
cercania y del perddn de Dios.

Maria, después de haber acogido la
Buena Noticia que le dirige el
arcangel Gabriel, canta
proféticamente en el Magnificat la


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html

misericordia con la que Dios la ha
elegido. La Virgen de Nazaret,
prometida con José, se convierte asi
en el icono perfecto de la Iglesia que
evangeliza, porque fue y sigue siendo
evangelizada por obra del Espiritu
Santo, que hizo fecundo su vientre
virginal.

En la tradicion profética, en su
etimologia, la misericordia esta
estrechamente vinculada,
precisamente con las entrafias
maternas (rahamim) y con una
bondad generosa, fiel y compasiva
(hesed) que se tiene en el seno de las
relaciones conyugales y parentales.

2. La alianza de Dios con los
hombres: una historia de
misericordia

El misterio de la misericordia divina
se revela a lo largo de la historia de
la alianza entre Dios y su pueblo
Israel. Dios, en efecto, se muestra
siempre rico en misericordia,



dispuesto a derramar en su pueblo,
en cada circunstancia, una ternuray
una compasion visceral,
especialmente en los momentos mas
dramaticos, cuando la infidelidad
rompe el vinculo del Pacto y es
preciso ratificar la alianza de modo
mas estable en la justicia y la verdad.

Aqui estamos frente a un auténtico
drama de amor, en el cual Dios
desempeinia el papel de padre y de
marido traicionado, mientras que
Israel el de hijo/hija y el de esposa
infiel. Son justamente las imagenes
familiares —como en el caso de
Oseas (cf. Os 1-2)— las que expresan
hasta qué punto Dios desea unirse a
su pueblo.

Este drama de amor alcanza su
culmen en el Hijo hecho hombre. En
él Dios derrama su ilimitada
misericordia hasta tal punto que
hace de él la «<Misericordia
encarnada» (Misericordiae vultus, 8).


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html

En efecto, como hombre, Jesus de
Nazaret es hijo de Israel a todos los
efectos. Y lo es hasta tal punto que
encarna la escucha perfecta de Dios
que el Shema requiere a todo judio, y
que todavia hoy es el corazon de la
alianza de Dios con Israel: «Escucha,
Israel: El Sefior es nuestro Dios, el
Sefior es uno solo. Amaras, pues, al
Sefior, tu Dios, con todo tu corazon,
con toda tu alma y con todas tus
fuerzas» (Dt 6,4-5).

El Hijo de Dios es el Esposo que hace
cualquier cosa por ganarse el amor
de su Esposa, con quien esta unido
con un amor incondicional, que se
hace visible en las nupcias eternas
con ella.

Es éste el corazon del kerygma
apostolico, en el cual la misericordia
divina ocupa un lugar central y
fundamental. Es «la belleza del amor
salvifico de Dios manifestado en
Jesucristo muerto y resucitado» (Exh.



ap. Evangelii gaudium, 36), el primer
anuncio que «siempre hay que
volver a escuchar de diversas
maneras y siempre hay que volver a
anunciar de una forma o de otra a lo
largo de la catequesis» (ibid., 164).

La Misericordia entonces «expresa el
comportamiento de Dios hacia el
pecador, ofreciéndole una ulterior
posibilidad para examinarse,
convertirse y creer» (Misericordiae
vultus, 21), restableciendo de ese
modo la relacion con €l. Y, en Jesus
crucificado, Dios quiere alcanzar al
pecador incluso en su lejania mas
extrema, justamente alli donde se
perdié y se alej6 de EL Y esto lo hace
con la esperanza de poder asi,
finalmente, enternecer el corazon
endurecido de su Esposa.

3. Las obras de misericordia

La misericordia de Dios transforma
el corazon del hombre haciéndole
experimentar un amor fiel, y lo hace


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html

a su vez capaz de misericordia. Es
siempre un milagro el que la
misericordia divina se irradie en la
vida de cada uno de nosotros,
impulsandonos a amar al préjimo y
animandonos a vivir lo que la
tradicion de la Iglesia llama las obras
de misericordia corporales y
espirituales.

Ellas nos recuerdan que nuestra fe se
traduce en gestos concretos y
cotidianos, destinados a ayudar a
nuestro projimo en el cuerpo y en el
espiritu, y sobre los que seremos
juzgados: nutrirlo, visitarlo,
consolarlo y educarlo.

Por eso, expresé mi deseo de que «el
pueblo cristiano reflexione durante
el Jubileo sobre las obras de
misericordia corporales y
espirituales. Sera un modo para
despertar nuestra conciencia,
muchas veces aletargada ante el
drama de la pobreza, y para entrar



todavia mas en el corazon del
Evangelio, donde los pobres son los
privilegiados de la misericordia
divina» (ibid., 15). En el pobre, en
efecto, la carne de Cristo «se hace de
nuevo visible como cuerpo
martirizado, llagado, flagelado,
desnutrido, en fuga... para que
nosotros lo reconozcamos, 1o
toquemos y lo asistamos con
cuidado» (ibid.).

Misterio inaudito y escandaloso la
continuacion en la historia del
sufrimiento del Cordero Inocente,
zarza ardiente de amor gratuito ante
el cual, como Moisés, solo podemos
quitarnos las sandalias (cf. Ex 3,5);
mas aun cuando el pobre es el
hermano o la hermana en Cristo que
sufren a causa de su fe.

Ante este amor fuerte como la
muerte (cf. Ct 8,6), el pobre mas
miserable es quien no acepta
reconocerse como tal. Cree que es



rico, pero en realidad es el mas pobre
de los pobres.

Esto es asi porque es esclavo del
pecado, que lo empuja a utilizar la
riqueza y el poder no para servir a
Dios y a los demas, sino parar sofocar
dentro de sila intima conviccion de
que tampoco él es mas que un pobre
mendigo.

Y cuanto mayor es el poder y la
riqueza a su disposicion, tanto mayor
puede llegar a ser este engafioso
ofuscamiento. Llega hasta tal punto
que ni siquiera ve al pobre Lazaro,
que mendiga a la puerta de su casa
(cf. Lc 16,20-21), y que es figura de
Cristo que en los pobres mendiga
nuestra conversion. Lazaro es la
posibilidad de conversion que Dios
nos ofrece y que quiza no vemos. Y
este ofuscamiento va acompaifiado de
un soberbio delirio de omnipotencia,
en el cual resuena siniestramente el



demoniaco «seréis como Dios» (Gn
3,5) que es la raiz de todo pecado.

Ese delirio también puede asumir
formas sociales y politicas, como han
mostrado los totalitarismos del siglo
XX, y como muestran hoy las
ideologias del pensamiento unicoy
de la tecnociencia, que pretenden
hacer que Dios sea irrelevante y que
el hombre se reduzca a una masa
para utilizar.

Y actualmente también pueden
mostrarlo las estructuras de pecado
vinculadas a un modelo falso de
desarrollo, basado en la idolatria del
dinero, como consecuencia del cual
las personas y las sociedades mas
ricas se vuelven indiferentes al
destino de los pobres, a quienes
cierran sus puertas, negdndose
incluso a mirarlos.

La Cuaresma de este Afio Jubilar,
pues, es para todos un tiempo
favorable para salir por fin de



nuestra alienacion existencial gracias
a la escucha de la Palabra y a las
obras de misericordia.

Mediante las corporales tocamos la
carne de Cristo en los hermanos y
hermanas que necesitan ser
nutridos, vestidos, alojados,
visitados, mientras que las
espirituales tocan mads directamente
nuestra condicion de pecadores:
aconsejar, ensefar, perdonar,
amonestar, rezar. Por tanto, nunca
hay que separar las obras corporales
de las espirituales. Precisamente
tocando en el misero la carne de
Jesus crucificado el pecador podra
recibir como don la conciencia de
que él mismo es un pobre mendigo.
A través de este camino también los
«soberbios», los «poderosos» y los
«ricos», de los que habla el
Magnificat, tienen la posibilidad de
darse cuenta de que son
inmerecidamente amados por Cristo



crucificado, muerto y resucitado por
ellos.

Sélo en este amor esta la respuesta a
la sed de felicidad y de amor infinitos
que el hombre —engafidndose— cree
poder colmar con los idolos del
saber, del poder y del poseer. Sin
embargo, siempre queda el peligro
de que, a causa de un cerrarse cada
vez mas herméticamente a Cristo,
que en el pobre sigue llamando a la
puerta de su corazodn, los soberbios,
los ricos y los poderosos acaben por
condenarse a si mismos a caer en el
eterno abismo de soledad que es el
infierno.

He aqui, pues, que resuenan de
nuevo para ellos, al igual que para
todos nosotros, las lacerantes
palabras de Abrahdan: «Tienen a
Moisés y los Profetas; que los
escuchen» (Lc 16,29). Esta escucha
activa nos preparara del mejor modo
posible para celebrar la victoria



definitiva sobre el pecado y sobre la
muerte del Esposo ya resucitado, que
desea purificar a su Esposa
prometida, a la espera de su venida.

No perdamos este tiempo de
Cuaresma favorable para la
conversion. Lo pedimos por la
intercesion materna de la Virgen
Maria, que fue la primera que, frente
a la grandeza de la misericordia
divina que recibio gratuitamente,
confeso su propia pequefiez (cf.Lc
1,48), reconociéndose como la
humilde esclava del Sefior (cf. Lc
1,38).

Vaticano, 4 de octubre de 2015
Fiesta de San Francisco de Assis

Francisco




© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

Libreria Editrice Vaticana

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-sv/article/mensaje-papa-
francisco-cuaresma-2016/ (21/01/2026)


https://opusdei.org/es-sv/article/mensaje-papa-francisco-cuaresma-2016/
https://opusdei.org/es-sv/article/mensaje-papa-francisco-cuaresma-2016/
https://opusdei.org/es-sv/article/mensaje-papa-francisco-cuaresma-2016/

	Mensaje del Papa Francisco para la Cuaresma 2016

