
opusdei.org

Meditaciones del Vía
Crucis en el Coliseo
(Viernes Santo de
2005)

Meditaciones a propósito del
Via Crucis redactadas por el
Cardenal Ratzinger para el acto
celebrado en el Coliseo en 2005.

22/04/2005

Introducción

El tema central de este Vía crucis se
indica ya al comienzo, en la oración
inicial, y después de nuevo en la XIV



estación. Es lo que dijo Jesús el
Domingo de Ramos, inmediatamente
después de su ingreso en Jerusalén,
respondiendo a la solicitud de
algunos griegos que deseaban verle:
«Si el grano de trigo no cae en tierra
y muere, queda infecundo; pero si
muere, dará mucho fruto» (Jn 12, 24).
De este modo, el Señor interpreta
todo su itinerario terrenal como el
proceso del grano de trigo, que
solamente mediante la muerte llega a
producir fruto. Interpreta su vida
terrenal, su muerte y resurrección,
en la perspectiva de la Santísima
Eucaristía, en la cual se sintetiza todo
su misterio. Puesto que ha
consumado su muerte como
ofrecimiento de sí, como acto de
amor, su cuerpo ha sido
transformado en la nueva vida de la
resurrección. Por eso él, el Verbo
hecho carne, es ahora el alimento de
la auténtica vida, de la vida eterna. El
Verbo eterno –la fuerza creadora de
la vida– ha bajado del cielo,



convirtiéndose así en el verdadero
maná, en el pan que se ofrece al
hombre en la fe y en el sacramento.
De este modo, el Vía crucis es un
camino que se adentra en el misterio
eucarístico: la devoción popular y la
piedad sacramental de la Iglesia se
enlazan y compenetran
mutuamente. La oración del Vía
crucis puede entenderse como un
camino que conduce a la comunión
profunda, espiritual, con Jesús, sin la
cual la comunión sacramental
quedaría vacía. El Vía crucis se
muestra, pues, como recorrido
«mistagógico».

A esta visión del Vía crucis se
contrapone una concepción
meramente sentimental, de cuyos
riesgos el Señor, en la VIII estación,
advierte a las mujeres de Jerusalén
que lloran por él. No basta el simple
sentimiento; el Vía crucis debería ser
una escuela de fe, de esa fe que por
su propia naturaleza «actúa por la



caridad» (Ga 5, 6). Lo cual no quiere
decir que se deba excluir el
sentimiento. Para los Padres de la
Iglesia, una carencia básica de los
paganos era precisamente su
insensibilidad; por eso les recuerdan
la visión de Ezequiel, el cual anuncia
al pueblo de Israel la promesa de
Dios, que quitaría de su carne el
corazón de piedra y les daría un
corazón de carne (cf. Ez 11, 19). El
Vía crucis nos muestra un Dios que
padece él mismo los sufrimientos de
los hombres, y cuyo amor no
permanece impasible y alejado, sino
que viene a estar con nosotros, hasta
su muerte en la cruz (cf. Flp 2, 8). El
Dios que comparte nuestras
amarguras, el Dios que se ha hecho
hombre para llevar nuestra cruz,
quiere transformar nuestro corazón
de piedra y llamarnos a compartir
también el sufrimiento de los demás;
quiere darnos un «corazón de carne»
que no sea insensible ante la
desgracia ajena, sino que sienta



compasión y nos lleve al amor que
cura y socorre. Esto nos hace pensar
de nuevo en la imagen de Jesús
acerca del grano, que él mismo
trasforma en la fórmula básica de la
existencia cristiana: «El que se ama a
sí mismo se pierde, y el que se
aborrece a sí mismo en este mundo,
se guardará para la vida eterna» (Jn
12, 25; cf. Mt 16, 25; Mc 8, 35; Lc 9, 24;
17, 33: «El que pretenda guardarse su
vida, la perderá; y el que la pierda, la
recobrará»). Así se explica también el
significado de la frase que, en los
Evangelios sinópticos, precede a
estas palabras centrales de su
mensaje: «El que quiera venir
conmigo, que se niegue a sí mismo,
que cargue con su cruz y me
siga» (Mt 16, 24). Con todas estas
expresiones, Jesús mismo ofrece la
interpretación del Vía crucis, nos
enseña cómo hemos de rezarlo y
seguirlo: es el camino del perderse a
sí mismo, es decir, el camino del
amor verdadero. Él ha ido por



delante en este camino, el que nos
quiere enseñar la oración del Vía
crucis. Volvemos así al grano de
trigo, a la santísima Eucaristía, en la
cual se hace continuamente presente
entre nosotros el fruto de la muerte y
resurrección de Jesús. En ella Jesús
camina con nosotros, en cada
momento de nuestra vida de hoy,
como aquella vez con los discípulos
de Emaús.

ORACIÓN INICIAL

En el nombre del Padre y del Hijo y
del Espíritu Santo.

R. Amen.

Señor Jesucristo, has aceptado por
nosotros correr la suerte del grano
de trigo que cae en tierra y muere
para producir mucho fruto (Jn 12,
24). Nos invitas a seguirte cuando
dices: «El que se ama a sí mismo, se
pierde, y el que se aborrece a sí
mismo en este mundo, se guardará



para la vida eterna» (Jn 12, 25). Sin
embargo, nosotros nos aferramos a
nuestra vida. No queremos
abandonarla, sino guardarla para
nosotros mismos. Queremos
poseerla, no ofrecerla. Tú te
adelantas y nos muestras que sólo
entregándola salvamos nuestra vida.
Mediante este ir contigo en el Vía
crucis quieres guiarnos hacia el
proceso del grano de trigo, hacia el
camino que conduce a la eternidad.
La cruz –la entrega de nosotros
mismos– nos pesa mucho. Pero en tu
Vía crucis tú has cargado también
con mi cruz, y no lo has hecho en un
momento ya pasado, porque tu amor
es por mi vida de hoy. La llevas hoy
conmigo y por mí y, de una manera
admirable, quieres que ahora yo,
como entonces Simón de Cirene,
lleve contigo tu cruz y que,
acompañándote, me ponga contigo al
servicio de la redención del mundo.
Ayúdame para que mi Vía crucis sea
algo más que un momentáneo



sentimiento de devoción. Ayúdanos a
acompañarte no sólo con nobles
pensamientos, sino a recorrer tu
camino con el corazón, más aún, con
los pasos concretos de nuestra vida
cotidiana. Que nos encaminemos con
todo nuestro ser por la vía de la cruz
y sigamos siempre tu huellas.
Líbranos del temor a la cruz, del
miedo a las burlas de los demás, del
miedo a que se nos pueda escapar
nuestra vida si no aprovechamos con
afán todo lo que nos ofrece.
Ayúdanos a desenmascarar las
tentaciones que prometen vida, pero
cuyos resultados, al final, sólo nos
dejan vacíos y frustrados. Que en vez
de querer apoderarnos de la vida, la
entreguemos. Ayúdanos, al
acompañarte en este itinerario del
grano de trigo, a encontrar, en el
«perder la vida», la vía del amor, la
vía que verdaderamente nos da la
vida, y vida en abundancia (Jn 10,
10).



****************

PRIMERA ESTACIÓN

Jesús es condenado a muerte

V /. Adoramus te, Christe, et
benedicimus tibi.

R /. Quia per sanctam crucem tuam
redemisti mundum.

Lectura del Evangelio según San
Mateo 27, 22-23.26

Pilato les preguntó: «¿y qué hago con
Jesús, llamado el Mesías?»
Contestaron todos: «¡que lo
crucifiquen!» Pilato insistió :«pues
¿qué mal ha hecho?» Pero ellos
gritaban más fuerte: «¡que lo
crucifiquen!» Entonces les soltó a
Barrabás; y a Jesús, después de
azotarlo, lo entregó para que lo
crucificaran.

MEDITACIÓN



El Juez del mundo, que un día
volverá a juzgarnos, está allí,
humillado, deshonrado e indefenso
delante del juez terreno. Pilato no es
un monstruo de maldad. Sabe que
este condenado es inocente; busca el
modo de liberarlo. Pero su corazón
está dividido. Y al final prefiere su
posición personal, su propio interés,
al derecho. Tampoco los hombres
que gritan y piden la muerte de Jesús
son monstruos de maldad. Muchos
de ellos, el día de Pentecostés,
sentirán «el corazón
compungido» (Hch 2, 37), cuando
Pedro les dirá: «Jesús Nazareno, que
Dios acreditó ante vosotros [...], lo
matasteis en una cruz...» (Hch 2, 22
ss). Pero en aquel momento están
sometidos a la influencia de la
muchedumbre. Gritan porque gritan
los demás y como gritan los demás. Y
así, la justicia es pisoteada por la
bellaquería, por la pusilaminidad,
por miedo a la prepotencia de la
mentalidad dominante. La sutil voz



de la conciencia es sofocada por el
grito de la muchedumbre. La
indecisión, el respeto humano dan
fuerza al mal.

ORACIÓN

Señor, has sido condenado a muerte
porque el miedo al «qué dirán» ha
sofocado la voz de la conciencia.
Sucede siempre así a lo largo de la
historia; los inocentes son
maltratados, condenados y
asesinados. Cuántas veces hemos
preferido también nosotros el éxito a
la verdad, nuestra reputación a la
justicia. Da fuerza en nuestra vida a
la sutil voz de la conciencia, a tu voz.
Mírame como lo hiciste con Pedro
después de la negación. Que tu
mirada penetre en nuestras almas y
nos indique el camino en nuestra
vida. El día de Pentecostés has
conmovido el corazón e infundido el
don de la conversión a los que el
Viernes Santo gritaron contra ti. De



este modo nos has dado esperanza a
todos. Danos también a nosotros de
nuevo la gracia de la conversión.

****************

SEGUNDA ESTACIÓN

Jesús con la cruz a cuestas

V /. Adoramus te, Christe, et
benedicimus tibi.

R /. Quia per sanctam crucem tuam
redemisti mundum.

Lectura del Evangelio según San
Mateo 27, 27-31

Los soldados del gobernador se
llevaron a Jesús al pretorio y
reunieron alrededor de él a toda la
compañía: lo desnudaron y le
pusieron un manto de color púrpura
y trenzando una corona de espinas
se la ciñeron a la cabeza y le
pusieron una caña en la mano
derecha. Y doblando ante él la



rodilla, se burlaban de él diciendo:
«¡Salve, Rey de los judíos!». Luego lo
escupían, le quitaban la caña y le
golpeaban con ella en la cabeza. Y
terminada la burla, le quitaron el
manto, le pusieron su ropa y lo
llevaron a crucificar.

MEDITACIÓN

Jesús, condenado por declararse rey,
es escarnecido, pero precisamente en
la burla emerge cruelmente la
verdad. ¡Cuántas veces los signos de
poder ostentados por los potentes de
este mundo son un insulto a la
verdad, a la justicia y a la dignidad
del hombre! Cuántas veces sus
ceremonias y sus palabras
grandilocuentes, en realidad, no son
más que mentiras pomposas, una
caricatura de la tarea a la que se
deben por su oficio, el de ponerse al
servicio del bien. Jesús, precisamente
por ser escarnecido y llevar la
corona del sufrimiento, es el



verdadero rey. Su cetro es la justicia
(Sal 44, 7). El precio de la justicia es el
sufrimiento en este mundo: él, el
verdadero rey, no reina por medio de
la violencia, sino a través del amor
que sufre por nosotros y con
nosotros. Lleva sobre sí la cruz,
nuestra cruz, el peso de ser hombres,
el peso del mundo. Así es como nos
precede y nos muestra cómo
encontrar el camino para la vida
eterna.

ORACIÓN

Señor, te has dejado escarnecer y
ultrajar. Ayúdanos a no unirnos a los
que se burlan de quienes sufren o
son débiles. Ayúdanos a reconocer tu
rostro en los humillados y
marginados. Ayúdanos a no
desanimarnos ante las burlas del
mundo cuando se ridiculiza la
obediencia a tu voluntad. Tú has
llevado la cruz y nos has invitado a
seguirte por ese camino (Mt 10, 38).



Danos fuerza para aceptar la cruz,
sin rechazarla; para no lamentarnos
ni dejar que nuestros corazones se
abatan ante las dificultades de la
vida. Anímanos a recorrer el camino
del amor y, aceptando sus exigencias,
alcanzar la verdadera alegría.

****************

TERCERA ESTACIÓN

Jesús cae por primera vez

V /. Adoramus te, Christe, et
benedicimus tibi.

R /. Quia por sanctam crucem tuam
redemisti mundum.

Lectura del libro del profeta Isaías
53, 4-6

Él soportó nuestros sufrimientos y
aguantó nuestros dolores; nosotros lo
estimamos leproso, herido de Dios y
humillado, traspasado por nuestras
rebeliones, triturado por nuestros



crímenes. Nuestro castigo saludable
vino sobre él, sus cicatrices nos
curaron. Todos errábamos como
ovejas, cada uno siguiendo su
camino, y el Señor cargó sobre él
todos nuestros crímenes.

MEDITACIÓN

El hombre ha caído y cae siempre de
nuevo: cuántas veces se convierte en
una caricatura de sí mismo y, en vez
de ser imagen de Dios, ridiculiza al
Creador. ¿No es acaso la imagen por
excelencia del hombre la de aquel
que, bajando de Jerusalén a Jericó,
cayó en manos de los salteadores que
lo despojaron dejándolo medio
muerto, sangrando al borde del
camino? Jesús que cae bajo la cruz
no es sólo un hombre extenuado por
la flagelación. El episodio resalta algo
más profundo, como dice Pablo en la
carta a los Filipenses: «Él, a pesar de
su condición divina, no hizo alarde
de su categoría de Dios; al contrario,



se despojó de su rango y tomó la
condición de esclavo, pasando por
uno de tantos. Y así, actuando como
un hombre cualquiera, se rebajó
hasta someterse incluso a la muerte,
y una muerte de cruz» (Flp 2, 6-8). En
su caída bajo el peso de la cruz
aparece todo el itinerario de Jesús: su
humillación voluntaria para
liberarnos de nuestro orgullo.
Subraya a la vez la naturaleza de
nuestro orgullo: la soberbia que nos
induce a querer emanciparnos de
Dios, a ser sólo nosotros mismos, sin
necesidad del amor eterno y
aspirando a ser los únicos artífices de
nuestra vida. En esta rebelión contra
la verdad, en este intento de
hacernos dioses, nuestros propios
creadores y jueces, nos hundimos y
terminamos por autodestruirnos. La
humillación de Jesús es la superación
de nuestra soberbia: con su
humillación nos ensalza. Dejemos
que nos ensalce. Despojémonos de
nuestra autosuficiencia, de nuestro



engañoso afán de autonomía y
aprendamos de él, del que se ha
humillado, a encontrar nuestra
verdadera grandeza, humillándonos
y dirigiéndonos hacia Dios y los
hermanos oprimidos.

ORACIÓN

Señor Jesús, el peso de la cruz te ha
hecho caer. El peso de nuestro
pecado, el peso de nuestra soberbia,
te derriba. Pero tu caída no es signo
de un destino adverso, no es la pura
y simple debilidad de quien es
despreciado. Has querido venir a
socorrernos porque a causa de
nuestra soberbia yacemos en tierra.
La soberbia de pensar que podemos
forjarnos a nosotros mismos lleva a
transformar al hombre en una
especie de mercancía, que puede ser
comprada y vendida, una reserva de
material para nuestros
experimentos, con los cuales
esperamos superar por nosotros



mismos la muerte, mientras que, en
realidad, no hacemos más que
mancillar cada vez más
profundamente la dignidad humana.
Señor, ayúdanos porque hemos
caído. Ayúdanos a renunciar a
nuestra soberbia destructiva y,
aprendiendo de tu humildad, a
levantarnos de nuevo.

****************

CUARTA ESTACIÓN

Jesús se encuentra con su Madre

V /. Adoramus te, Christe, et
benedicimus tibi.

R /. Quia per sanctam crucem tuam
redemisti mundum.

Lectura del Evangelio según San
Lucas 2, 34-35.51

Simeón los bendijo y dijo a María, su
madre: «Mira, éste está puesto para
que muchos en Israel caigan y se



levanten; será una bandera
discutida: así quedará clara la actitud
de muchos corazones. Y a ti, una
espada te traspasará el alma». Su
madre conservaba todo esto en su
corazón.

MEDITACIÓN

En el Vía crucis de Jesús está también
María, su Madre. Durante su vida
pública debía retirarse para dejar
que naciera la nueva familia de
Jesús, la familia de sus discípulos.
También hubo de oír estas palabras:
«¿Quién es mi madre y quiénes son
mis hermanos?... El que cumple la
voluntad de mi Padre del cielo, ése es
mi hermano, y mi hermana, y mi
madre» (Mt 12, 48-50). Y esto muestra
que ella es la Madre de Jesús no
solamente en el cuerpo, sino también
en el corazón. Porque incluso antes
de haberlo concebido en el vientre,
con su obediencia lo había concebido
en el corazón. Se le había dicho:



«Concebirás en tu vientre y darás a
luz un hijo... Será grande..., el Señor
Dios le dará el trono de David su
padre» (Lc 1, 31 ss). Pero poco más
tarde el viejo Simeón le diría
también: «y a ti, una espada te
traspasará el alma» (Lc 2, 35). Esto le
haría recordar palabras de los
profetas como éstas: «Maltratado,
voluntariamente se humillaba y no
abría boca; como un cordero llevado
al matadero» (Is 53, 7). Ahora se hace
realidad. En su corazón habrá
guardado siempre la palabra que el
ángel le había dicho cuando todo
comenzó: «No temas, María» (Lc 1,
30). Los discípulos han huido, ella no.
Está allí, con el valor de la madre,
con la fidelidad de la madre, con la
bondad de la madre, y con su fe, que
resiste en la oscuridad: «Bendita tú
que has creído» (Lc 1, 45). «Pero
cuando venga el Hijo del hombre,
¿encontrará esta fe en la tierra?» (Lc
18, 8). Sí, ahora ya lo sabe:



encontrará fe. Éste es su gran
consuelo en aquellos momentos.

ORACIÓN

Santa María, Madre del Señor, has
permanecido fiel cuando los
discípulos huyeron. Al igual que
creíste cuando el ángel te anunció lo
que parecía increíble –que serías la
madre del Altísimo– también has
creído en el momento de su mayor
humillación. Por eso, en la hora de la
cruz, en la hora de la noche más
oscura del mundo, te han convertido
en la Madre de los creyentes, Madre
de la Iglesia. Te rogamos que nos
enseñes a creer y nos ayudes para
que la fe nos impulse a servir y dar
muestras de un amor que socorre y
sabe compartir el sufrimiento.

****************

QUINTA ESTACIÓN



El Cireneo ayuda a Jesús a llevar la
cruz

V /. Adoramus te, Christe, et
benedicimus tibi.

R /. Quia per sanctam crucem tuam
redemisti mundum.

Lectura Evangelio según San Mateo
27, 32; 16, 24

Al salir, encontraron a un hombre de
Cirene, llamado Simón, y lo forzaron
a que llevara la cruz.

Jesús había dicho a sus discípulos:
«El que quiera venir conmigo, que se
niegue a sí mismo, que cargue con su
cruz y me siga».

MEDITACIÓN

Simón de Cirene, de camino hacia
casa volviendo del trabajo, se
encuentra casualmente con aquella
triste comitiva de condenados, un
espectáculo quizás habitual para él.



Los soldados usan su derecho de
coacción y cargan al robusto
campesino con la cruz. ¡Qué enojo
debe haber sentido al verse
improvisamente implicado en el
destino de aquellos condenados!
Hace lo que debe hacer, ciertamente
con mucha repugnancia. El
evangelista Marcos menciona
también a sus hijos, seguramente
conocidos como cristianos, como
miembros de aquella comunidad (Mc
15, 21). Del encuentro involuntario
ha brotado la fe. Acompañando a
Jesús y compartiendo el peso de la
cruz, el Cireneo comprendió que era
una gracia poder caminar junto a
este Crucificado y socorrerlo. El
misterio de Jesús sufriente y mudo le
ha llegado al corazón. Jesús, cuyo
amor divino es lo único que podía y
puede redimir a toda la humanidad,
quiere que compartamos su cruz
para completar lo que aún falta a sus
padecimientos (Col 1, 24). Cada vez
que nos acercamos con bondad a



quien sufre, a quien es perseguido o
está indefenso, compartiendo su
sufrimiento, ayudamos a llevar la
misma cruz de Jesús. Y así
alcanzamos la salvación y podemos
contribuir a la salvación del mundo.

ORACIÓN

Señor, a Simón de Cirene le has
abierto los ojos y el corazón, dándole,
al compartir la cruz, la gracia de la
fe. Ayúdanos a socorrer a nuestro
prójimo que sufre, aunque esto
contraste con nuestros proyectos y
nuestras simpatías. Danos la gracia
de reconocer como un don el poder
compartir la cruz de los otros y
experimentar que así caminamos
contigo. Danos la gracia de reconocer
con gozo que, precisamente
compartiendo tu sufrimiento y los
sufrimientos de este mundo, nos
hacemos servidores de la salvación, y
que así podemos ayudar a construir
tu cuerpo, la Iglesia.



****************

SEXTA ESTACIÓN

La Verónica enjuga el rostro de
Jesús

V /. Adoramus te, Christe, et
benedicimus tibi.

R /. Quia por sanctam crucem tuam
redemisti mundum.

Lectura del libro del profeta Isaías
53, 2-3

No tenía figura ni belleza. Lo vimos
sin aspecto atrayente, despreciado y
evitado por los hombres, como un
hombre de dolores, acostumbrado a
sufrimientos, ante el cual se ocultan
los rostros; despreciado y
desestimado.

Del libro de los Salmos 26, 8-9

Oigo en mi corazón: «Buscad mi
rostro». Tu rostro buscaré, Señor, no



me escondas tu rostro. No rechaces
con ira a tu siervo, que tú eres mi
auxilio; no me deseches, no me
abandones, Dios de mi salvación.

MEDITACIÓN

«Tu rostro buscaré, Señor, no me
escondas tu rostro » (Sal 26, 8-9).
Verónica –Berenice, según la
tradición griega– encarna este anhelo
que acomuna a todos los hombres
píos del Antiguo Testamento, el
anhelo de todos los creyentes de ver
el rostro de Dios. Ella, en principio,
en el Vía crucis de Jesús no hace más
que prestar un servicio de bondad
femenina: ofrece un paño a Jesús. No
se deja contagiar ni por la brutalidad
de los soldados, ni inmovilizar por el
miedo de los discípulos. Es la imagen
de la mujer buena que, en la
turbación y en la oscuridad del
corazón, mantiene el brío de la
bondad, sin permitir que su corazón
se oscurezca. «Bienaventurados los



limpios de corazón –había dicho el
Señor en el Sermón de la montaña–,
porque verán a Dios» (Mt 5, 8).
Inicialmente, Verónica ve solamente
un rostro maltratado y marcado por
el dolor. Pero el acto de amor
imprime en su corazón la verdadera
imagen de Jesús: en el rostro
humano, lleno de sangre y heridas,
ella ve el rostro de Dios y de su
bondad, que nos acompaña también
en el dolor más profundo.
Únicamente podemos ver a Jesús con
el corazón. Solamente el amor nos
deja ver y nos hace puros. Sólo el
amor nos permite reconocer a Dios,
que es el amor mismo.

ORACIÓN

Danos, Señor, la inquietud del
corazón que busca tu rostro.
Protégenos de la oscuridad del
corazón que ve solamente la
superficie de las cosas. Danos la
sencillez y la pureza que nos



permiten ver tu presencia en el
mundo. Cuando no seamos capaces
de cumplir grandes cosas, danos la
fuerza de una bondad humilde.
Graba tu rostro en nuestros
corazones, para que así podamos
encontrarte y mostrar al mundo tu
imagen.

****************

SÉPTIMA ESTACIÓN

Jesús cae por segunda vez

V /. Adoramus te, Christe, et
benedicimus tibi.

R /. Quia per sanctam crucem tuam
redemisti mundum.

Lectura del libro de las
Lamentaciones 3, 1-2.9.16

Yo soy el hombre que ha visto la
miseria bajo el látigo de su furor. El
me ha llevado y me ha hecho
caminar en tinieblas y sin luz. Ha



cercado mis caminos con piedras
sillares, ha torcido mis senderos. Ha
quebrado mis dientes con guijarro,
me ha revolcado en la ceniza.

MEDITACIÓN

La tradición de las tres caídas de
Jesús y del peso de la cruz hace
pensar en la caída de Adán –en
nuestra condición de seres caídos– y
en el misterio de la participación de
Jesús en nuestra caída. Ésta adquiere
en la historia formas siempre
nuevas. En su primera carta, san
Juan habla de tres obstáculos para el
hombre: la concupiscencia de la
carne, la concupiscencia de los ojos y
la soberbia de la vida. Interpreta de
este modo, desde la perspectiva de
los vicios de su tiempo, con todos sus
excesos y perversiones, la caída del
hombre y de la humanidad. Pero
podemos pensar también en cómo la
cristiandad, en la historia reciente,
como cansándose de tener fe, ha



abandonado al Señor: las grandes
ideologías y la superficialidad del
hombre que ya no cree en nada y se
deja llevar simplemente por la
corriente, han creado un nuevo
paganismo, un paganismo peor que,
queriendo olvidar definitivamente a
Dios, ha terminado por
desentenderse del hombre. El
hombre, pues, está sumido en la
tierra. El Señor lleva este peso y cae y
cae, para poder venir a nuestro
encuentro; él nos mira para que
despierte nuestro corazón; cae para
levantarnos.

ORACIÓN

Señor Jesucristo, has llevado nuestro
peso y continúas llevándolo. Es
nuestra carga la que te hace caer.
Pero levántanos tú, porque solos no
podemos reincorporarnos. Líbranos
del poder de la concupiscencia. En
lugar de un corazón de piedra danos
de nuevo un corazón de carne, un



corazón capaz de ver. Destruye el
poder de las ideologías, para que los
hombres puedan reconocer que
están entretejidas de mentiras. No
permitas que el muro del
materialismo llegue a ser
insuperable. Haz que te
reconozcamos de nuevo. Haznos
sobrios y vigilantes para poder
resistir a las fuerzas del mal y
ayúdanos a reconocer las
necesidades interiores y exteriores
de los demás, a socorrerlos.
Levántanos para poder levantar a los
demás. Danos esperanza en medio de
toda esta oscuridad, para que seamos
portadores de esperanza para el
mundo.

****************

OCTAVA ESTACIÓN

Jesús encuentra a las mujeres de
Jerusalén



V /. Adoramus te, Christe, et
benedicimus tibi.

R /. Quia per sanctam crucem tuam
redemisti mundum.

Lectura del Evangelio según San
Lucas 23, 28-31

Jesús se volvió hacia ellas y les dijo:
Hijas de Jerusalén, no lloréis por mí,
llorad por vosotras y por vuestros
hijos, porque mirad que llegará el día
en que dirán: «dichosas las estériles y
los vientres que no han dado a luz y
los pechos que no han criado».
Entonces empezarán a decirles a los
montes: «Desplomaos sobre
nosotros»; y a las colinas:
«Sepultadnos»; porque si así tratan al
leño verde, ¿qué pasará con el seco?

MEDITACIÓN

Oír a Jesús cuando exhorta a las
mujeres de Jerusalén que lo siguen y
lloran por él, nos hace reflexionar.



¿Cómo entenderlo? ¿Se tratará
quizás de una advertencia ante una
piedad puramente sentimental, que
no llega a ser conversión y fe vivida?
De nada sirve compadecer con
palabras y sentimientos los
sufrimientos de este mundo, si
nuestra vida continúa como siempre.
Por esto el Señor nos advierte del
riesgo que corremos nosotros
mismos. Nos muestra la gravedad del
pecado y la seriedad del juicio. No
obstante todas nuestras palabras de
preocupación por el mal y los
sufrimientos de los inocentes, ¿no
estamos tal vez demasiado inclinados
a dar escasa importancia al misterio
del mal? En la imagen de Dios y de
Jesús al final de los tiempos, ¿no
vemos quizás únicamente el aspecto
dulce y amoroso, mientras
descuidamos tranquilamente el
aspecto del juicio? ¿Cómo podrá Dios
–pensamos– hacer de nuestra
debilidad un drama? ¡Somos
solamente hombres! Pero ante los



sufrimientos del Hijo vemos toda la
gravedad del pecado y cómo debe ser
expiado del todo para poder
superarlo. No se puede seguir
quitando importancia al mal
contemplando la imagen del Señor
que sufre. También él nos dice: «No
lloréis por mí; llorad más bien por
vosotros... porque si así tratan al leño
verde, ¿qué pasará con el seco?»

ORACIÓN

Señor, a las mujeres que lloran les
has hablado de penitencia, del día
del Juicio cuando nos encontremos
en tu presencia, en presencia del
Juez del mundo. Nos llamas a
superar un concepción del mal como
algo banal, con la cual nos
tranquilizamos para poder continuar
nuestra vida de siempre. Nos
muestras la gravedad de nuestra
responsabilidad, el peligro de
encontrarnos culpables y estériles en
el Juicio. Haz que caminemos junto a



ti sin limitarnos a ofrecerte sólo
palabras de compasión. Conviértenos
y danos una vida nueva; no permitas
que, al final, nos quedemos como el
leño seco, sino que lleguemos a ser
sarmientos vivos en ti, la vid
verdadera, y que produzcamos frutos
para la vida eterna (cf. Jn 15, 1-10).

****************

NOVENA ESTACIÓN

Jesús cae por tercera vez

V /. Adoramus te, Christe, et
benedicimus tibi.

R /. Quia per sanctam crucem tuam
redemisti mundum.

Lectura del libro de las
Lamentaciones 3, 27-32

Bueno es para el hombre soportar el
yugo desde su juventud. Que se
sienta solitario y silencioso, cuando
el Señor se lo impone; que ponga su



boca en el polvo: quizá haya
esperanza; que tienda la mejilla a
quien lo hiere, que se harte de
oprobios. Porque el Señor no desecha
para siempre a los humanos: si llega
a afligir, se apiada luego según su
inmenso amor.

MEDITACIÓN

¿Qué puede decirnos la tercera caída
de Jesús bajo el peso de la cruz?
Quizás nos hace pensar en la caída
de los hombres, en que muchos se
alejan de Cristo, en la tendencia a un
secularismo sin Dios. Pero, ¿no
deberíamos pensar también en lo
que debe sufrir Cristo en su propia
Iglesia? En cuántas veces se abusa
del sacramento de su presencia, y en
el vacío y maldad de corazón donde
entra a menudo. ¡Cuántas veces
celebramos sólo nosotros sin darnos
cuenta de él! ¡Cuántas veces se
deforma y se abusa de su Palabra!
¡Qué poca fe hay en muchas teorías,



cuántas palabras vacías! ¡Cuánta
suciedad en la Iglesia y entre los que,
por su sacerdocio, deberían estar
completamente entregados a él!
¡Cuánta soberbia, cuánta
autosuficiencia! ¡Qué poco
respetamos el sacramento de la
Reconciliación, en el cual él nos
espera para levantarnos de nuestras
caídas! También esto está presente
en su pasión. La traición de los
discípulos, la recepción indigna de su
Cuerpo y de su Sangre, es
ciertamente el mayor dolor del
Redentor, el que le traspasa el
corazón. No nos queda más que
gritarle desde lo profundo del alma:
Kyrie, eleison – Señor, sálvanos (cf
Mt 8,25).

ORACIÓN

Señor, frecuentemente tu Iglesia nos
parece una barca a punto de
hundirse, que hace aguas por todas
partes. Y también en tu campo vemos



más cizaña que trigo. Nos abruman
su atuendo y su rostro tan sucios.
Pero los empañamos nosotros
mismos. Nosotros quienes te
traicionamos, no obstante los gestos
ampulosos y las palabras
altisonantes. Ten piedad de tu Iglesia:
también en ella Adán, el hombre, cae
una y otra vez. Al caer, quedamos en
tierra y Satanás se alegra, porque
espera que ya nunca podremos
levantarnos; espera que tú, siendo
arrastrado en la caída de tu Iglesia,
quedes abatido para siempre. Pero tú
te levantarás. Tú te has
reincorporado, has resucitado y
puedes levantarnos. Salva y santifica
a tu Iglesia. Sálvanos y santifícanos a
todos.

****************

DÉCIMA ESTACIÓN

Jesús es despojado de sus
vestiduras



V /. Adoramus te, Christe, et
benedicimus tibi.

R /. Quia per sanctam crucem tuam
redemisti mundum.

Lectura del Evangelio según San
Mateo 27, 33 -36

Cuando llegaron al lugar llamado
Gólgota (que quiere decir «La
Calavera»), le dieron a beber vino
mezclado con hiel; él lo probó, pero
no quiso beberlo. Después de
crucificarlo, se repartieron su ropa
echándola a suertes y luego se
sentaron a custodiarlo.

MEDITACIÓN

Jesús es despojado de sus vestiduras.
El vestido confiere al hombre una
posición social; indica su lugar en la
sociedad, le hace ser alguien. Ser
desnudado en público significa que
Jesús no es nadie, no es más que un
marginado, despreciado por todos. El



momento de despojarlo nos recuerda
también la expulsión del paraíso: ha
desaparecido en el hombre el
esplendor de Dios y ahora se
encuentra en mundo desnudo y al
descubierto, y se avergüenza. Jesús
asume una vez más la situación del
hombre caído. Jesús despojado nos
recuerda que todos nosotros hemos
perdido la «primera vestidura» y, por
tanto, el esplendor de Dios. Al pie de
la cruz los soldados echan a suerte
sus míseras pertenencias, sus
vestidos. Los evangelistas lo relatan
con palabras tomadas del Salmo 21,
19 y nos indican así lo que Jesús dirá
a los discípulos de Emaús: todo se
cumplió «según las Escrituras». Nada
es pura coincidencia, todo lo que
sucede está dicho en la Palabra de
Dios, confirmado por su designio
divino. El Señor experimenta todas
las fases y grados de la perdición de
los hombres, y cada uno de ellos, no
obstante su amargura, son un paso
de la redención: así devuelve él a



casa la oveja perdida. Recordemos
también que Juan precisa el objeto
del sorteo: la túnica de Jesús, «tejida
de una pieza de arriba abajo» (Jn 19,
23). Podemos considerarlo una
referencia a la vestidura del sumo
sacerdote, que era «de una sola
pieza», sin costuras (Flavio Josefo,
Ant. jud., III, 161). Éste, el
Crucificado, es de hecho el verdadero
sumo sacerdote.

ORACIÓN

Señor Jesús, has sido despojado de
tus vestiduras, expuesto a la
deshonra, expulsado de la sociedad.
Te has cargado de la deshonra de
Adán, sanándolo. Te has cargado con
los sufrimientos y necesidades de los
pobres, aquellos que están excluidos
del mundo. Pero es exactamente así
como cumples la palabra de los
profetas. Es así como das significado
a lo que aparece privado de
significado. Es así como nos haces



reconocer que tu Padre te tiene en
sus manos, a ti, a nosotros y al
mundo. Concédenos un profundo
respeto hacia el hombre en todas las
fases de su existencia y en todas las
situaciones en las cuales lo
encontramos. Danos el traje de la luz
de tu gracia.

****************

UNDÉCIMA ESTACIÓN

Jesús clavado en la cruz

V /. Adoramus te, Christe, et
benedicimus tibi.

R /. Quia per sanctam crucem tuam
redemisti mundum.

Lectura del Evangelio según San
Mateo 7, 37-42

Encima de la cabeza colocaron un
letrero con la acusación: «Este es
Jesús, el Rey de los judíos».
Crucificaron con él a dos bandidos,



uno a la derecha y otro a la
izquierda. Los que pasaban, lo
injuriaban y decían meneando la
cabeza: «Tú que destruías el templo y
lo reconstruías en tres días, sálvate a
ti mismo; si eres Hijo de Dios, baja de
la cruz». Los sumos sacerdotes con
los letrados y los senadores se
burlaban también diciendo: «A otros
ha salvado y él no se puede salvar.
¿No es el Rey de Israel? Que baje
ahora de la cruz y le creeremos».

MEDITACIÓN

Jesús es clavado en la cruz. La
Sábana Santa de Turín nos permite
hacernos una idea de la increíble
crueldad de este procedimiento.
Jesús no bebió el calmante que le
ofrecieron: asume conscientemente
todo el dolor de la crucifixión. Su
cuerpo está martirizado; se han
cumplido las palabras del Salmo: «Yo
soy un gusano, no un hombre,
vergüenza de la gente, desprecio del



pueblo» (Sal 21, 27). «Como uno ante
quien se oculta el rostro, era
despreciado... Y con todo eran
nuestros sufrimientos los que él
llevaba y nuestros dolores los que
soportaba» (Is 53, 3 ss).
Detengámonos ante esta imagen de
dolor, ante el Hijo de Dios sufriente.
Mirémosle en los momentos de
satisfacción y gozo, para aprender a
respetar sus límites y a ver la
superficialidad de todos los bienes
puramente materiales. Mirémosle en
los momentos de adversidad y
angustia, para reconocer que
precisamente así estamos cerca de
Dios. Tratemos de descubir su rostro
en aquellos que tendemos a
despreciar. Ante el Señor condenado,
que no quiere usar su poder para
descender de la cruz, sino que más
bien soportó el sufrimiento de la cruz
hasta el final, podemos hacer aún
otra reflexión. Ignacio de Antioquia,
encadenado por su fe en el Señor,
elogió a los cristianos de Esmirna por



su fe inamovible: dice que estaban,
por así decir, clavados con la carne y
la sangre a la cruz del Señor
Jesucristo (1,1). Dejémonos clavar a
él, no cediendo a ninguna tentación
de apartarnos, ni a las burlas que nos
inducen a darle la espalda.

ORACIÓN

Señor Jesucristo, te has dejado clavar
en la cruz, aceptando la terrible
crueldad de este dolor, la destrucción
de tu cuerpo y de tu dignidad. Te has
dejado clavar, has sufrido sin
evasivas ni compromisos. Ayúdanos
a no desertar ante lo que debemos
hacer. A unirnos estrechamente a ti.
A desenmascarar la falsa libertad
que nos quiere alejar de ti. Ayúdanos
a aceptar tu libertad
«comprometida» y a encontrar en la
estrecha unión contigo la verdadera
libertad.

****************



DUODÉCIMA ESTACIÓN

Jesús muere en la cruz

V /. Adoramus te, Christe, et
benedicimus tibi.

R /. Quia per sanctam crucem tuam
redemisti mundum.

Lectura del Evangelio según San Juan
19, 19-20

Pilato escribió un letrero y lo puso
encima de la cruz; en él estaba
escrito: «Jesús el Nazareno, el Rey de
los judíos». Leyeron el letrero
muchos judíos, estaba cerca el lugar
donde crucificaron a Jesús y estaba
escrito en hebreo, latín y griego.

Del Evangelio según San Mateo 27,
45-50. 54

Desde el mediodía hasta la media
tarde vinieron tinieblas sobre toda
aquella región. A media tarde Jesús
gritó: «Elí, Elí lamá sabaktaní», es



decir: «Dios mío, Dios mío, ¿por qué
me has abandonado?» Al oírlo
algunos de los que estaban por allí
dijeron: «A Elías llama éste». Uno de
ellos fue corriendo; enseguida cogió
una esponja empapada en vinagre y,
sujetándola en una caña, le dio de
beber. Los demás decían: «Déjalo, a
ver si viene Elías a salvarlo». Jesús,
dio otro grito fuerte y exhaló el
espíritu. El centurión y sus hombres,
que custodiaban a Jesús, al ver el
terremoto y lo que pasaba dijeron
aterrorizados: «Realmente éste era
Hijo de Dios».

MEDITACIÓN

Sobre la cruz –en las dos lenguas del
mundo de entonces, el griego y el
latín, y en la lengua del pueblo
elegido, el hebreo– está escrito quien
es Jesús: el Rey de los judíos, el Hijo
prometido de David. Pilato, el juez
injusto, ha sido profeta a su pesar.
Ante la opinión pública mundial se



proclama la realeza de Jesús. Él
mismo había declinado el título de
Mesías porque habría dado a
entender una idea errónea, humana,
de poder y salvación. Pero ahora el
título puede aparecer escrito
públicamente encima del
Crucificado. Efectivamente, él es
verdaderamente el rey del mundo.
Ahora ha sido realmente
«ensalzado». En su descendimiento,
ascendió. Ahora ha cumplido
radicalmente el mandamiento del
amor, ha cumplido el ofrecimiento
de sí mismo y, de este modo,
manifiesta al verdadero Dios, al Dios
que es amor. Ahora sabemos que es
Dios. Sabemos cómo es la verdadera
realeza. Jesús recita el Salmo 21, que
comienza con estas palabras: «Dios
mío, Dios mío, ¿por qué me has
abandonado?» (Sal 21, 2). Asume en
sí a todo el Israel sufriente, a toda la
humanidad que padece, el drama de
la oscuridad de Dios, manifestando
de este modo a Dios justamente



donde parece estar definitivamente
vencido y ausente. La cruz de Jesús
es un acontecimiento cósmico. El
mundo se oscurece cuando el Hijo de
Dios padece la muerte. La tierra
tiembla. Y junto a la cruz nace la
Iglesia en el ámbito de los paganos.
El centurión romano reconoce y
entiende que Jesús es el Hijo de Dios.
Desde la cruz, él triunfa siempre de
nuevo.

ORACIÓN

Señor Jesucristo, en la hora de tu
muerte se oscureció el sol.
Constantemente estás siendo clavado
en la cruz. En este momento
histórico vivimos en la oscuridad de
Dios. Por el gran sufrimiento, y por la
maldad de los hombres, el rostro de
Dios, tu rostro, aparece difuminado,
irreconocible. Pero en la cruz te has
hecho reconocer. Porque eres el que
sufre y el que ama, eres el que ha
sido ensalzado. Precisamente desde



allí has triunfado. En esta hora de
oscuridad y turbación, ayúdanos a
reconocer tu rostro. A creer en ti y a
seguirte en el momento de la
necesidad y de las tinieblas.
Muéstrate de nuevo al mundo en esta
hora. Haz que se manifieste tu
salvación.

****************

DECIMOTERCERA ESTACIÓN

Jesús es bajado de la cruz y
entregado a su Madre

V /. Adoramus te, Christe, et
benedicimus tibi.

R /. Quia per sanctam crucem tuam
redemisti mundum.

Lectura del Evangelio según San
Mateo 27, 54-55

El centurión y sus hombres, que
custodiaban a Jesús, al ver el
terremoto y lo que pasaba dijeron



aterrorizados: «Realmente éste era
Hijo de Dios». Había allí muchas
mujeres que miraban desde lejos,
aquellas que habían seguido a Jesús
desde Galilea para atenderle.

MEDITACIÓN

Jesús está muerto, de su corazón
traspasado por la lanza del soldado
romano mana sangre y agua:
misteriosa imagen del caudal de los
sacramentos, del Bautismo y de la
Eucaristía, de los cuales, por la
fuerza del corazón traspasado del
Señor, renace siempre la Iglesia. A él
no le quiebran las piernas como a los
otros dos crucificados; así se
manifiesta como el verdadero
cordero pascual, al cual no se le debe
quebrantar ningún hueso (cf Ex 12,
46). Y ahora que ha soportado todo,
se ve que, a pesar de toda la
turbación del corazón, a pesar del
poder del odio y de la ruindad, él no
está solo. Están los fieles. Al pie de la



cruz estaba María, su Madre, la
hermana de su Madre, María, María
Magdalena y el discípulo que él
amaba. Llega también un hombre
rico, José de Arimatea: el rico logra
pasar por el ojo de la aguja, porque
Dios le da la gracia. Entierra a Jesús
en su tumba aún sin estrenar, en un
jardín: donde Jesús es enterrado, el
cementerio se transforma en un
vergel, el jardín del que había sido
expulsado Adán cuando se alejó de la
plenitud de la vida, de su Creador. El
sepulcro en el jardín manifiesta que
el dominio de la muerte está a punto
de terminar. Y llega también un
miembro del Sanedrín, Nicodemo, al
que Jesús había anunciado el
misterio del rena-cer por el agua y el
Espíritu. También en el sanedrín, que
había decidido su muerte, hay
alguien que cree, que conoce y
reconoce a Jesús después de su
muerte. En la hora del gran luto, de
la gran oscuridad y de la
desesperación, surge



misteriosamente la luz de la
esperanza. El Dios escondido
permanece siempre como Dios vivo y
cercano. También en la noche de la
muerte, el Señor muerto sigue siendo
nuestro Señor y Salvador. La Iglesia
de Jesucristo, su nueva familia,
comienza a formarse.

ORACIÓN

Señor, has bajado hasta la oscuridad
de la muerte. Pero tu cuerpo es
recibido por manos piadosas y
envuelto en una sábana limpia (Mt
27, 59). La fe no ha muerto del todo,
el sol no se ha puesto totalmente.
Cuántas veces parece que estés
durmiendo. Qué fácil es que
nosotros, los hombres, nos alejemos
y nos digamos a nosotros mismos:
Dios ha muerto. Haz que en la hora
de la oscuridad reconozcamos que tú
estás presente. No nos dejes solos
cuando nos aceche el desánimo. Y
ayúdanos a no dejarte solo. Danos



una fidelidad que resista en el
extravío y un amor que te acoja en el
momento de tu necesidad más
extrema, como tu Madre, que te
arropa de nuevo en su seno.
Ayúdanos, ayuda a los pobres y a los
ricos, a los sencillos y a los sabios,
para poder ver por encima de los
miedos y prejuicios, y te ofrezcamos
nuestros talentos, nuestro corazón,
nuestro tiempo, preparando así el
jardín en el cual puede tener lugar la
resurrección.

****************

DECIMOCUARTA ESTACIÓN

Jesús es puesto en el sepulcro

V /. Adoramus te, Christe, et
benedicimus tibi.

R /. Quia per sanctam crucem tuam
redemisti mundum.



Lectura del Evangelio según San
Mateo 27, 59-61

José, tomando el cuerpo de Jesús, lo
envolvió en una sábana limpia, lo
puso en el sepulcro nuevo que se
había excavado en una roca, rodó
una piedra grande a la entrada del
sepulcro y se marchó. María
Magdalena y la otra María se
quedaron allí sentadas enfrente del
sepulcro.

MEDITACIÓN

Jesús, deshonrado y ultrajado, es
puesto en un sepulcro nuevo con
todos los honores. Nicodemo lleva
una mezcla de mirra y áloe de cien
libras para difundir un fragante
perfume. Ahora, en la entrega del
Hijo, como ocurriera en la unción de
Betania, se manifiesta una
desmesura que nos recuerda el amor
generoso de Dios, la
«sobreabundancia» de su amor. Dios
se ofrece generosamente a sí mismo.



Si la medida de Dios es la
sobreabundancia, también para
nosotros nada debe ser demasiado
para Dios. Es lo que Jesús nos ha
enseñado en el Sermón de la
montaña (Mt 5, 20). Pero es necesario
recordar también lo que san Pablo
dice de Dios, el cual «por nuestro
medio difunde en todas partes el olor
de su conocimiento. Pues nosotros
somos [...] el buen olor de Cristo» (2
Co 2, 14-15). En la descomposición de
las ideologías, nuestra fe debería ser
una vez más el perfume que conduce
a las sendas de la vida. En el
momento de su sepultura, comienza
a realizarse la palabra de Jesús: « Si
el grano de trigo no cae en tierra y
muere, queda infecundo; pero si
muere, dará mucho fruto» (Jn 12, 24).
Jesús es el grano de trigo que muere.
Del grano de trigo enterrado
comienza la gran multiplica-ción del
pan que dura hasta el fin de los
tiempos: él es el pan de vida capaz de
saciar sobreabundantemente a toda



la humanidad y de darle el sustento
vital: el Verbo de Dios, que es carne y
también pan para nosotros, a través
de la cruz y la resurrección. Sobre el
sepulcro de Jesús resplandece el
misterio de la Eucaristía.

ORACIÓN

Señor Jesucristo, al ser puesto en el
sepulcro has hecho tuya la muerte
del grano de trigo, te has hecho el
grano de trigo que muere y produce
fruto con el paso del tiempo hasta la
eternidad. Desde el sepulcro
iluminas para siempre la promesa
del grano de trigo del que procede el
verdadero maná, el pan de vida en el
cual te ofreces a ti mismo. La Palabra
eterna, a través de la encarnación y
la muerte, se ha hecho Palabra
cercana; te pones en nuestras manos
y entras en nuestros corazones para
que tu Palabra crezca en nosotros y
produzca fruto. Te das a ti mismo a
través de la muerte del grano de



trigo, para que también nosotros
tengamos el valor de perder nuestra
vida para encontrarla; a fin de que
también nosotros confiemos en la
promesa del grano de trigo.
Ayúdanos a amar cada vez más tu
misterio eucarístico y a venerarlo, a
vivir verdaderamente de ti, Pan del
cielo. Auxílianos para que seamos tu
perfume y hagamos visible la huella
de tu vida en este mundo. Como el
grano de trigo crece de la tierra como
retoño y espiga, tampoco tú podías
permanecer en el sepulcro: el
sepulcro está vacío porque él –el
Padre– no te «entregó a la muerte, ni
tu carne conoció la corrupción» (Hch
2, 31; Sal 15, 10). No, tú no has
conocido la corrupción. Has
resucitado y has abierto el corazón
de Dios a la carne transformada. Haz
que podamos alegrarnos de esta
esperanza y llevarla gozosamente al
mundo, para ser de este modo
testigos de tu resurrección.



****************

BENDICIÓN

V /. Dominus vobiscum.

R /. Et cum spiritu tuo.

V /. Sit nomen Domini benedictum.

R /. Ex hoc nunc et usque in
sæculum.

V /. Adiutorium nostrum nomine
Domini.

R /. Qui fecit cælum et terram.

V /. Benedicat vos omnipotens Deus,

Pater, et Filius, et, Spiritus Sanctus.

R /. Amen.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es-sv/article/meditaciones-del-via-crucis-en-el-coliseo-viernes-santo-de-2005/


opusdei.org/es-sv/article/meditaciones-
del-via-crucis-en-el-coliseo-viernes-

santo-de-2005/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/meditaciones-del-via-crucis-en-el-coliseo-viernes-santo-de-2005/
https://opusdei.org/es-sv/article/meditaciones-del-via-crucis-en-el-coliseo-viernes-santo-de-2005/
https://opusdei.org/es-sv/article/meditaciones-del-via-crucis-en-el-coliseo-viernes-santo-de-2005/

	Meditaciones del Vía Crucis en el Coliseo (Viernes Santo de 2005)

