
opusdei.org

Las
bienaventuranzas
(II): enriquecerse
con la pobreza

Dirigido especialmente a la
gente joven, el segundo
editorial sobre las
bienaventuranzas afronta el
consejo del Señor:
«Bienaventurados los pobres en
espíritu, porque de ellos es el
reino de los cielos».

22/01/2016



El panorama desde lo alto de aquel
pequeño monte debía de ser
sobrecogedor. Cientos de personas
habían acudido a la Galilea porque
querían conocer a ese nuevo profeta
del que tanto se hablaba y que, al
parecer, predicaba maravillas. El
Señor las vería aproximarse poco a
poco por la colina y, al fin, cuando se
hizo el silencio, inició a hablar con
voz potente: «Bienaventurados los
pobres en espíritu, porque de ellos es
el reino de los cielos»[1].

¿Los pobres? Entre quienes le
escuchaban, muchos eran pobres de
verdad; habían acudido allí porque
sufrían la pobreza y bien sabían que
no es algo deseable: Dios quiere que
tengamos cosas buenas para comer,
un lugar digno para vivir y que
gocemos de las comodidades
necesarias. Sin embargo, el Señor
nos descubre que hay un tipo de
pobreza que vale la pena buscar.



La “pobreza de espíritu” parece ser
una condición necesaria para que las
otras bienaventuranzas puedan
hacerse realidad. Por eso, no es
casualidad que el Señor la proponga
al inicio de su discurso, antes que
todas las demás, para que sirva de
base firme sobre la que construir
una vida grande y hermosa. Pero,
¿qué es exactamente ser pobres en
espíritu?

Dios solo sabe dar

Caminaba Jesús en otra ocasión por
una ciudad y todos querían llegar
hasta Él. Los apóstoles se empeñaban
por abrirle paso y atravesar así el
gentío que se había echado a la calle
para conocer al famoso Rabbí.
Apretujada entre aquellos
entusiastas, una mujer gastaba sus
pocas fuerzas para llegar hasta el
Señor. La masa la zarandeaba hacia
todas partes. Como sabemos, estaba
débil y enferma, pues desde hacía



varios años perdía sangre y había
gastado todo su dinero en médicos
que no habían sabido curarla. Sin
salud ni dinero, Jesús representa
para ella su última esperanza.

Seguramente, antes de ver al Señor,
esa mujer habría aceptado su
enfermedad poniéndose en manos de
Dios. Casi como una respuesta
inmediata del cielo, el Mesías pasaba
aquel día por su ciudad. Por eso,
estaba convencida de que en Él iba a
encontrar la solución que tanto
deseaba. De ese modo, sin grandes
discursos, simplemente confiando en
Dios, logra arrancar del Maestro la
fuerza que la cura de sus males.

Esta mujer es un ejemplo de pobreza
en espíritu, porque ha depositado
toda su fe en el Señor. Era pobre y
sabía que ella ya no daba más de sí.
Todo lo que le hacía falta lo tenía que
aceptar como un regalo. Como ella, el
pobre de espíritu es aquel que confía



completamente en Dios, porque
comprende que Él solo sabe dar y, si
quita algo, es para hacer más espacio
a sus dones en nuestra vida. ¿Habría
luchado esa señora por tocar a Dios
con tanta fuerza, si no hubiera
perdido la confianza en todo lo
demás? Seguramente, no. Por tanto,
la pobreza puede llegar o habrá que
buscarla: en cualquier caso, es
necesario estar dispuesto a perderlo
todo para ganar lo que
verdaderamente vale la pena, es
decir, llegar a ser pobres para que
Dios nos haga ricos. Por eso, la
siguiente pregunta es: ¿de qué debo
prescindir para ser pobre?

Menos es más

Se cuenta que en el siglo VII, el
emperador Heraclio se alzó en
guerra contra los persas para
recuperar la cruz del Señor que sus
enemigos habían robado de
Jerusalén y custodiaban en un



palacio cerca de Bagdag. Tras quince
años de batallas, en el 630, el ejército
bizantino pudo recuperar el leño y el
emperador, al frente de sus tropas,
regresó triunfante a la Ciudad Santa.

Heraclio quiso llevar él mismo la
cruz mientras entraba en Jerusalén,
pero al tomar la reliquia, esta se hizo
muy pesada. Para sorpresa de sus
soldados, el emperador, que había
peleado en mil batallas, no podía
sostener un simple madero sobre su
caballo. Avergonzado, desmontó para
llevarlo a pie, pero tampoco así fue
capaz de avanzar. Poco a poco, para
concentrar sus fuerzas en la cruz, se
fue liberando de otros pesos: su
corona, su manto real, su coraza, su
espada y su escudo... Por fin, cuando
solo vestía su túnica, pudo alzar el
leño. Fue entonces —despojado de
todas sus riquezas imperiales—
cuando la imagen del emperador
trajo a la memoria de todos a aquel
Cristo que, seis siglos antes, había



cargado con la cruz por esas mismas
calles.

Como le ocurrió a Heraclio, también
a nosotros la pobreza nos permitirá
parecernos a Jesús y ser capaces de
seguir sus pasos. Por el contrario, el
dinero o las cosas pueden
convertirse en un gran obstáculo,
porque quitan espacio a Dios y
añaden inquietud en el alma. No
porque tener bienes sea malo, sino
porque llegamos a darles demasiada
importancia y nuestra felicidad pasa
a depender en exceso de ellos.

Basta hacer examen para notar que,
casi sin percibirlo, nos hemos podido
crear muchas necesidades. 
Necesitamos ver el capítulo de
nuestra serie preferida, necesitamos
escuchar música siempre que
estamos solos, necesitamos ropa
nueva y de marca, necesitamos
mejorar nuestro modelo de teléfono, 
necesitamos visitar el frigorífico cada



poco tiempo, necesitamos mirar 
Whatsapp... Y si algo de esto no es
posible, nos inquietamos porque
hemos unido nuestra felicidad a esas
necesidades.

Asimismo, todos hemos probado
cuánto satisface comprar cosas
nuevas. Un nuevo videojuego, una
nueva canción o una nueva camiseta
pueden alegrarnos un día torcido. ¡A
veces parece como si el dinero nos 
quemara en el bolsillo! Gastar no es
algo malo, pero debemos estar
atentos para que no se convierta en
el único remedio para mantenernos
alegres.

Aún tendrá que ser mayor nuestra
reacción, si necesitamos de ayudas
artificiales (drogas ligeras o alcohol)
para dar un poco de emoción a
nuestra vida. Tomarlas para
divertirse o por pura curiosidad es
manifestación clara de una
personalidad débil, de un espíritu



que necesita enriquecerse con 
productos y que ha renunciado a
mejorar o a divertirse sacando
partido a los propios talentos
personales.

En ocasiones, resultará un buen
ejercicio prescindir de alguna
necesidad aparentemente
imprescindible para experimentar la
pobreza y no depender así en exceso
de lo que quizá se ha convertido en
demasiado importante en nuestra
vida. Algunos suelen proponerse dos
o tres pequeños sacrificios cada día,
para mantener en forma —libre y
ágil— la voluntad. Si lo intentamos y
no lo logramos, será señal de que
necesitamos recuperar cuanto antes
nuestra libertad. Siempre resultará
útil el consejo de san Josemaría: «No
lo olvides: aquel tiene más que
necesita menos. —No te crees
necesidades»[2].



«Vende todo lo que tienes, dalo a los
pobres y luego ven y sígueme»[3]: es
la condición que pone el Señor al
joven rico que había pedido seguirle.
Ese joven era bueno —«vivía los
mandamientos», que ya es mucho—,
pero no era libre. Todo lo que poseía
se había convertido en una cadena
que le tenía atado y que le impidió
disfrutar de la mejor oportunidad
que se le había presentado en su
vida. No fue capaz de ver a Jesús y
entender la grandeza de la propuesta
que le hacía. Si los evangelios nos
cuentan este episodio es porque el
Señor nos quiere hacer la misma
oferta... y nosotros corremos el
riesgo de dar la misma contestación.

Avestruces, erizos y caretas

Hay otra pobreza, quizá aún más
importante: es la pobreza interior, la
humildad de quien se conoce bien y
sabe que —sin Dios— vale muy poca
cosa. Quien, al contrario, está muy



seguro de sí mismo y no acepta
ayuda de nadie es similar a muchos
de los escribas y fariseos, personajes
a quienes Jesús se tuvo que
enfrentar. Ellos tenían respuesta
para todo, y nunca le piden ayuda ni
le preguntan cuestiones con sincero
interés ni reconocen sus propias
dudas o debilidades.

Dios solo sabe dar, decíamos antes,
pero hay que estar dispuestos a
recibir. También nosotros a veces
podemos aferrarnos a una opinión,
ser tercos, no dar nuestro brazo a
torcer o no reconocer humildemente
que nos equivocamos. En cambio,
como sabemos que el Señor ayuda a
quien quiere dejarse sorprender, es
bueno pedir consejo, aprender a
escuchar, aceptar con sencillez las
sugerencias que nos haga quien
quiere ayudarnos. «Que sepan cómo
eres y te desprecien. —No te cause
pena ser nada, porque así Jesús tiene
que ponerlo todo en ti»[4],



aconsejaba san Josemaría. Dios
mismo nos ayudará si nos acercamos
a los sacramentos o a la lectura de la
Palabra de Dios, aunque pensemos
que no es lo que necesitamos en este
momento de nuestra vida.

Se cuenta que el avestruz esconde la
cabeza cuando ve el peligro (aunque
no es cierto). Algo así nos puede
ocurrir cuando intuimos que algo no
funciona en nuestra vida: por
ejemplo, cuando nos damos cuenta
de que nos cuesta hacer amigos o
somos incapaces de controlar
nuestras pasiones o tememos
terriblemente fracasar o que se rían
de nosotros o quedarnos solos...La
persona que no es pobre de espíritu
prefiere no afrontar la verdad. Trata
de esconder el peligro o de
maquillarlo. Y así, se niega a ver o se
encierra en sí misma —como los
erizos— con el silencio e incluso
atacando a los demás —criticándolos,



por ejemplo— para que no se note su
debilidad.

Quien no afronta sus errores, debe
construirse una máscara para que los
demás crean que es una persona
diversa (despreocupada, siempre
feliz, segura de sí misma...). A largo
plazo, su vida se convertirá en un
teatro, en una pantomima. Tarde o
pronto se preguntará: ¿quién soy yo
en realidad?, ¿en qué creo?, ¿mis
amigos me quieren a mí o al
personaje que creen que soy? «Señor
—pedía san Josemaría—, que yo me
decida a arrancar, mediante la
penitencia, la triste careta que me he
forjado con mis miserias...»[5].

Quien no es humilde, pronto
comprobará que su vida se ha
convertido en un complejo laberinto.
Y el mejor, y a veces único, modo de
escapar de los laberintos es volando:
por eso, si nos elevamos con nuestra
oración hasta la presencia de Dios, Él



nos ayudará a ser sinceros y
humildes. Una persona pobre de
espíritu no se considera humillada
cuando reconoce sus debilidades y
pide ayuda en los sacramentos o a un
director espiritual. Así viviremos a
cara descubierta, mostrando nuestro
verdadero rostro y nuestra
verdadera alma, con alegría y
optimismo.

«Quien tiene el corazón libre y
desprendido de las cosas del mundo
—ha dicho el Papa—, esa persona es
“esperada” en el Reino de los
Cielos»[6]. Pobreza material y
pobreza interior: solo así estaremos
preparados para seguir escuchando
atentamente al Señor —sin otras
distracciones ni preocupaciones— en
el monte de Galilea, junto a los
apóstoles. Pobres de espíritu, libres
del consumismo y de la soberbia,
seremos capaces de abrirnos sin
condiciones a la felicidad que nos



prometen las demás
bienaventuranzas.

Preguntas para la oración
personal

-¿Podría ahorrar algunos gastos? ¿Me
dura poco tiempo el dinero en el
bolsillo? ¿Doy alguna limosna en la
medida de mis posibilidades?

-¿En qué busco la seguridad? ¿En las
cosas materiales (ropa, aparatos
electrónicos, planes costosos)? ¿En la
imagen que los demás tienen de mí?
¿O en el trato con Dios y la amistad
verdadera? ¿Me preocupa mucho qué
piensan los demás de mí?

-¿Alargo la vida de las cosas que uso
(ropa, teléfono...) o necesito
cambiarlas cada poco tiempo?



¿Necesito urgentemente las cosas que
poseen mis amigas o amigos?

-¿Me he propuesto hacer dos o tres
pequeños sacrificios cada día que me
ayuden a que nada superficial sea
necesario (p.ej. uso del teléfono móvil,
de la televisión, del ascensor...)?

-¿Me muestro como soy? ¿Me molesto
si me hacen alguna crítica razonable?
¿Cuándo fue la última vez que pedí
perdón? ¿Tengo la buena costumbre
de pedir consejo?

J. Narbona / J. Bordonaba

[1] Mt 5, 3.

[2] San Josemaría, Camino, 630.

[3] Mt 19, 20.

[4] San Josemaría, Camino, 596.



[5] San Josemaría, Via Crucis, VI
estación.

[6] Papa Francisco, Homilía, 1-
XI-2015.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/las-
bienaventuranzas-ii-enriquecerse-con-

la-pobrez/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/las-bienaventuranzas-ii-enriquecerse-con-la-pobrez/
https://opusdei.org/es-sv/article/las-bienaventuranzas-ii-enriquecerse-con-la-pobrez/
https://opusdei.org/es-sv/article/las-bienaventuranzas-ii-enriquecerse-con-la-pobrez/
https://opusdei.org/es-sv/article/las-bienaventuranzas-ii-enriquecerse-con-la-pobrez/

	Las bienaventuranzas (II): enriquecerse con la pobreza
	Dios solo sabe dar
	Menos es más
	Avestruces, erizos y caretas
	Preguntas para la oración personal


