
opusdei.org

La vida tras la
muerte, la esperanza
del cristiano

Miles de personas visitan estos
días los cementerios y
reflexionan sobre las verdades
eternas. ¿Qué dice la fe
cristiana sobre la muerte y la
vida?

30/10/2007

El Evangelio entero, desde la
Anunciación de la Virgen hasta la
Resurrección de nuestro Señor,
constituye un mensaje lleno de



novedad. Con las páginas del Nuevo
Testamento se abrió un capítulo
nuevo en la historia de la
Humanidad. Evangelio significa
precisamente eso: novedad, “buena
nueva”.

Al comenzar su ministerio público
Jesucristo nos anunció con claridad
que había llegado la plenitud de los
tiempos, confirmándonos la venida
del reino de Dios: El tiempo se ha
cumplido y está cerca el Reino de
Dios; haced penitencia y creed en el
Evangelio. (Mc 1, 15).

Esto no significa que, con su venida,
el Señor deseara “cambiarlo todo”;
algo que se comprueba, por ejemplo,
con sus enseñanzas sobre la
indisolubilidad del matrimonio. En
esas enseñanzas Jesús no partió de
cero, por decirlo de algún modo, sino
que desarrolló y completó lo que
Dios había establecido al crear al



hombre y a la mujer (cfr Mt 19, 3-9; 
Gn 2, 24).

No penséis que he venido a abolir la
Ley o los Profetas; no he venido a
abolirlos sino a darles su plenitud.
(Mt 5,17). Leemos en varios pasajes
de los Evangelios que Jesús les dijo a
sus discípulos que debían obedecer
fielmente los mandamientos que
Dios le había dado a Moisés.

Pero la predicación del Señor viene
acompañada, sin duda alguna, de un
aire nuevo y liberador. Es cierto que
Jesús desarrolló un conjunto de
enseñanzas que ya conocíamos por
el Antiguo Testamento, como la
necesidad de obrar con rectitud de
intención, de perdonar, o de amar a
todos los hombres sin excepción, en
particular a los pobres y pecadores; y
que en Él se cumplieron las antiguas
promesas que Dios hizo a los
Profetas; pero, al mismo tiempo, su
llamada se dirige de un modo radical



y perentorio no sólo a un pueblo
determinado, sino a todos los
hombres, a los que va llamando uno
a uno por su nombre.

El rechazo de los hombres

Esa novedad de la presencia y de la
acción de Cristo se percibe además
de un modo que puede parecernos
desconcertante a primera vista: hay
muchos que le rechazan: tanto a Él
como a sus enseñanzas.

Vino a los suyos, pero los suyos no le
recibieron (Jn 1, 11) explica san Juan.
Este rechazo de los suyos hace
resaltar, aún más si cabe, la donación
incondicionada del Señor, su entrega,
plena de amor por la humanidad.

Fue ese rechazo de los suyos el que le
llevó a la muerte, y muerte de Cruz;
una muerte que aceptó Jesús
libremente y que constituyó un
sacrificio único y definitivo, fuente
de salvación para todos los hombres.



Un Dios fiel

Dios es fiel a su promesa y la
potencia del mal no ha podido nada
en contra de la donación divina de
Jesús, como pone de manifiesto la
Resurrección. La fuerza salvadora
que Dios introdujo en el mundo por
medio de la Encarnación de su Hijo
Jesús, Muerto en una cruz y
Resucitado, constituye una novedad
absoluta: una novedad perenne y
universal.

Esa novedad está presente en la
predicación apostólica desde los
comienzos, cuando los apóstoles y
discípulos de Jesús se lanzaron a
predicar, con una alegría
indescriptible, el mensaje cristiano;
por Judea primero, por todos los
países del imperio Romano después;
y luego, por el mundo entero.

Su mensaje era que Jesús había
resucitado y por tanto, si había
resucitado, el mundo podía cambiar:



cada mujer, cada hombre, podía,
puede, cambiar, porque ya no
estamos férreamente sujetos a la ley
del pecado y la muerte eterna: Jesús,
sentado a la derecha del Padre nos lo
ha dicho: Yo hago nuevas todas las
cosas (Ap 21,5).

En Cristo, Dios ha tomado en su
mano las riendas del mundo y de la
historia humana para llevarla a su
plena realización. Esa es la causa por
la que los cristianos de la primera
hora, a pesar de las dificultades que
tuvieron que superar, miraban el
futuro con esperanza y optimismo, y
transmitieron su fe a todos los que
les rodeaban.

La vida eterna tras la muerte

En el mundo pagano se solía pensar
en el mas allá como en una simple
repetición del tiempo pasado. Los
antiguos pensaban que el cosmos
había existido siempre y que, a
través de grandes mutaciones



cíclicas, duraría para siempre.
Siguiendo el mito del eterno retorno,
todo lo que había sucedido antes
volvería a suceder después.

Encerrado en este contexto
antropológico religioso, el hombre
pensaba que sólo podía salvarse
huyendo de lo material, mediante
una especie de éxtasis espiritual, que
le ayudara a separarse de la carne, o
viviendo en este mundo, como decía
san Pablo, sin una meta y sin
esperanza (cfr 1 Ts 4,13; Ef 2,).

En los primeros siglos del
cristianismo los paganos se guiaban
por una ética más o menos recta:
creían en Dios y le daban culto con
frecuencia, buscando protección y
consuelo en él. Pero les faltaba la
esperanza segura de un futuro feliz.
La muerte para ellos era un cierto
enigma que requería un sentido más
pleno.

El cristiano es realista



El deseo de vivir eternamente, para
siempre, es una aspiración profunda
del hombre, como han puesto de
manifiesto los filósofos, los
escritores, los artistas, los poetas -y
de forma especial los enamorados-
de todos los tiempos. El hombre esta
hambriento de eternidad.

Ese afán por eternizarse y por
perpetuarse, se manifiesta de
diversos modos: en la forma de
enfocar los proyectos; en el deseo de
sobrevivir y de perdurar, por medio
de los hijos; en el afán por influir en
la vida de otras personas o de ser
reconocido o recordado en el
futuro… En todas estas
manifestaciones se adivina el afán,
genuinamente humano, de
eternidad.

Hay muchos hombres que creen en
la inmortalidad del alma; hay otros
que entienden esa inmortalidad
como una reencarnación; y hay



otros, en fin, que se empeñan en
alcanzar, a pesar del hecho
ineludible de la muerte, un bienestar
material o un reconocimiento social
a toda costa. Es sabido que por ese
camino no llegarán a satisfacer
plenamente esos afanes, entre otras
cosas porque el bienestar y el
reconocimiento no dependen sólo de
la propia voluntad.

En este contexto, el cristiano es
profundamente realista: sabe que
con la muerte se desvanecerán para
siempre todos los sueños humanos
fatuos.

En ese dilema muerte/inmortalidad el
cristiano tiene la certeza de que Dios
le ha creado haciéndole a su imagen
y semejanza (cfr Gn 1, 27); y sabe que
cuando se avecine la prueba
suprema, Cristo le confortará,
convirtiendo sus angustias de muerte
en dolor de corredención. Esta
convencido de que el mismo Jesús, al



que ha servido, imitado y amado en
esta tierra, le recibirá en el Cielo,
colmándole de gloria y felicidad.

El cristiano sabe además con certeza
que, gracias a la inmensa y gozosa
verdad de la fe, gracias a Cristo, la
muerte, su último enemigo en esta
tierra (1Cor 15, 26), no será el final de
todo: tras ella alcanzará la visión
eterna de Dios y la resurrección del
cuerpo al final de los tiempos, 
cuando todas las cosas se cumplan en
Cristo.

La vida no acaba aquí: por eso
estamos convencidos de que el
sacrificio escondido y la entrega
generosa de millones de personas a
las que nadie conoce tienen un
profundo sentido y alcanzarán su
justa recompensa en la otra vida: una
recompensa que, por la infinita
misericordia de Dios, superará
cualquier bien al que el hombre
pueda aspirar. “Si alguna vez te



intranquiliza el pensamiento de
nuestra hermana la muerte, porque
¡te ves tan poca cosa!, anímate y
considera: ¿qué será ese Cielo que
nos espera, cuando toda la
hermosura y la grandeza, toda la
felicidad y el Amor infinitos de Dios
se viertan en el pobre vaso de barro
que es la criatura humana, y la
sacien eternamente, siempre con la
novedad de una dicha nueva?” (San
Josemaría, Surco, n. 891).

El tiempo presente

Aunque la novedad cristiana se
refiera principalmente a la otra vida,
al más allá, la Iglesia nos enseña que
la novedad de la Resurrección de
Cristo ya está presente y se
manifiesta en cierta forma en esta
tierra. Aunque no sabemos lo que
durará el universo tal como lo
conocemos, podemos decir, desde
este punto de vista, que ya estamos
“en el fin de los tiempos”, con el gozo



de saber que el mundo ya ha sido
redimido, porque Cristo ha vencido
sobre la muerte, el demonio y el
pecado.

El reino de Dios está en medio de
vosotros (Lc 17, 21) se lee en los
Evangelios. ¿Qué significa esa
expresión: “en medio”? Con ella se
denomina no sólo una presencia
externa al que cree, sino una
presencia íntima, interior. Cristo está
dentro del alma en gracia, con una
presencia real, actual, eficaz, aunque
esa presencia no sea del todo visible
y plena todavía.

Todas estas cosas les sucedían como
en figura; y fueron escritas para
escarmiento nuestro, para quienes ha
llegado la plenitud de los tiempos. (cfr
1 Cor 10, 11). En cierto sentido la
renovación se ha anticipado, como
muestra la santidad de la Iglesia. 
Mirad qué amor tan grande nos ha
mostrado el Padre: que nos llamemos



hijos de Dios, ¡y lo somos! Por eso el
mundo no nos conoce, porque no lo
conoció a Él, (cfr 1 Jn 3, 1), pero
todavía no ha llegado el momento en
el que apareceremos gloriosos con Él
(cfr Col 3, 4), cuando seamos
semejantes a Dios, porque lo
veremos tal cual es (Jn 3, 2) (Concilio
Vaticano II, Cost. Lumen gentium, n.
48).

En medio del mundo, sin ser
mundanos

La Iglesia es la depositaria en esta
tierra de la presencia anticipada del
Reino de Dios, y por esa razón,
aunque camina como peregrina por
ese mundo, toda la fuerza redentora
de Dios está operando ya, en cierto
modo en el momento presente, por
medio de la palabra revelada y de los
sacramentos, especialmente el
sacramento de la Eucaristía.

Esa fuerza redentora se manifiesta
también en la vida santa de los



cristianos que viven en medio del
mundo sin ser mundanos (cfr Jn 17,
14). El cristiano se sitúa ante el
mundo y vive en el mundo alter
Christus, ipse Christus: como otro
Cristo, como el mismo Cristo. Esto
establece una sintonía íntima entre
la vida de la Iglesia y de cada
creyente, entre el momento actual –
tiempo de gracia- y el tiempo final –
tiempo de plenitud-. Esta tensión
entre el tiempo presente y el tiempo
final tiene muchas consecuencias
para la vida del cristiano y para su
comprensión del mundo.

El cristiano que vive por y para Dios
se esfuerza por dar a conocer esta
buena nueva divina a los que le
rodean. En la vida futura este estado
de la gracia y de vida sobrenatural se
transformará en un estado de gloria.
El hombre alcanzará la plenitud de la
inmortalidad con la resurrección de
los muertos.



Sin embargo, en esta vida presente,
aunque esté perfeccionada por la
gracia, la existencia humana goza de
una autonomía propia –pero no
absoluta-, en muy diversos ámbitos:
el personal, el familiar, el social, el
político. La vida sobrenatural acoge
la naturaleza humana, la perfecciona
y la lleva a su plenitud, pero sin
sustituirla ni anularla.

Esta tensión entre el presente y la
eternidad se manifiesta también en
el concepto cristiano del tiempo y de
la historia. El pensamiento pagano
cae en el fatalismo: el acontecer
humano ya está previsto y
determinado –piensa- por el fatum,
por el destino. El tiempo transcurre
intocable e impertérrito, como un
espectador pasivo y mudo que
abraza el curso de la historia.

Pero el tiempo cristiano no es sólo un
tiempo que pasa, un tiempo
perecedero, sino un tiempo que Dios



nos da para nuestro
perfeccionamiento y progreso: es un
tiempo de redención, en el que actúa
la Providencia divina para llevar a su
plenitud al mundo y a la historia
humana.

El Señor ha querido contar con la
respuesta lúcida y libre de los
hombres. Cuenta con las oraciones
de los santos y las buenas acciones
de miles de personas, que influyen
decisivamente en el curso de la
historia. Hemos sido creados a
imagen de Dios y por eso podemos
influir en la historia, cambiar la
historia: a veces para peor, como
sucedió con el pecado de Adán y Eva
y con los pecados de todos los
hombres, pero sobre todo para
mejor, cuando las criaturas
participan activamente en la
realización de los planes divinos, ya
que el hecho más relevante y eficaz,
el suceso que cambió de forma



radical la historia del mundo, fue la
Encarnación del Hijo de Dios.

Con su fiat, María prestó la
colaboración humana más profunda
y duradera con los planes divinos, al
acoger al Hijo de Dios en su seno y
cambiar el curso de la historia.

En su vida terrena los cristianos se
saben pecadores, al igual que el resto
de los hombres, pero hay algo que los
distingue: están convencidos de que
convertirse y servir a Dios es el
mejor modo para aprovechar el
tiempo y para mejorar el mundo que
Dios nos ha confiado.

De esa forma, en cierta manera, el
tiempo se humaniza “La creación
tiene su bondad y su perfección
propias, pero no salió plenamente
acabada de las manos del Creador.
Fue creada "en estado de vía" (In
statu viae) hacia una perfección
última todavía por alcanzar, a la que
Dios la destinó. Llamamos divina



providencia a las disposiciones por
las que Dios conduce la obra de su
creación hacia esta perfección”.
(Catecismo de la Iglesia Católica, n.
302).

Dios no quiso hacerlo todo desde el
comienzo, sino que quiso contar con
la inteligencia y la colaboración
perseverante de las criaturas,
conduciéndolas hacia su fin.

Habitualmente el poder salvador de
Dios se hace presente en la vida de
cada hombre de una forma íntima y
reservada. Y la Providencia divina
influye en el curso de la historia del
mismo modo, no mediante grandes
acontecimientos, sino mediante
sucesos aparentemente pequeños.

Por esa razón, el Señor nos invita a
abandonarnos con confianza: No
andéis, pues, preocupados diciendo:
¿Qué vamos a comer, qué vamos a
beber, con qué nos vamos a vestir?
[32] Por todas esas cosas se afanan



los paganos. Bien sabe vuestro Padre
Celestial que de todo eso estáis
necesitados. Buscad, pues, primero el
Reino de Dios y su justicia, y todo lo
demás se os dará por añadidura. (Mt
6, 31-33).

“Dios –escribe san Josemaría- que es
la hermosura, la grandeza, la
sabiduría, nos anuncia que somos
suyos, que hemos sido escogidos
como término de su amor infinito.
Hace falta una recia vida de fe para
nos desvirtuar esta maravilla, que la
Providencia divina pone en nuestras
manos. Fe como la de los Reyes
Magos: la convicción de que ni el
desierto, ni las tempestades, ni la
tranquilidad de los oasis nos
impedirán llegar a la meta del Belén
eterno: la vida definitiva con Dios
(San Josemaría, Es Cristo que pasa, n.
32).

Desde el comienzo de su existencia
terrena, Dios colmó a la que iba a ser



Madre de su hijo de una
extraordinaria abundancia de dones
humanos y sobrenaturales.
Concebida sin pecado original, Ella
está llena de gracia. (cfr Lc 1, 28).

En la existencia de la Virgen, en
medio de infinitas pruebas e
incertidumbres, venció
heroicamente la fe, y con su ejemplo
sostuvo en la fe a los primeros
discípulos. Al fin de su vida, libre de
todo pecado, fue asunta al Cielo en
Cuerpo y alma, para participar para
siempre, como Reina de los Ángeles y
de toda la creación, de la gloria del
Señor.

En ella se ha verificado plenamente
la promesa divina de llevar a todos
los hombres a la gloria. Por eso,
Nuestra Señora es, para cada
hombre, “spes nostra", nuestra
esperanza: el faro que nos ilumina y
la razón de nuestra esperanza.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/la-vida-tras-la-
muerte-la-esperanza-del-cristiano/

(28/01/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/la-vida-tras-la-muerte-la-esperanza-del-cristiano/
https://opusdei.org/es-sv/article/la-vida-tras-la-muerte-la-esperanza-del-cristiano/
https://opusdei.org/es-sv/article/la-vida-tras-la-muerte-la-esperanza-del-cristiano/

	La vida tras la muerte, la esperanza del cristiano

