
opusdei.org

Para mí, vivir es
Cristo (IV): la razón
más sobrenatural.
Libertad interior

Resumir la ley en el 'amor a
Dios sobre todas las cosas y al
prójimo como a uno mismo' no
es un precepto cualquiera. El
amor no se puede reclamar, y
Dios solo nos invita a participar
de él después de haber
mostrado al hombre su infinito
cariño y cuidado.

31/07/2018



Escucha el artículo «La razón más
sobrenatural»

Descarga el libro electrónico:
«Para mí, vivir es Cristo»
(Disponible en PDF, ePub y Mobi)

Al comenzar su predicación, en la
sinagoga de Nazaret, el Señor lee
ante los presentes un pasaje de
Isaías: «El Espíritu del Señor está
sobre mí, por lo cual me ha ungido
para evangelizar a los pobres, me ha
enviado a anunciar la redención a los
cautivos y devolver la vista a los
ciegos, para poner en libertad a los
oprimidos y para promulgar el año
de gracia del Señor» (Lc 4,18-19; Is
61,1-2). Y tras enrollar el libro
declara: «Hoy se ha cumplido esta
escritura que acabáis de oír» (Lc
4,21).

Jesús se presenta de este modo como
libertador. Ante todo de aquello que
constriñe la libertad interior: la
ceguera de la ignorancia, la

https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/


cautividad del pecado, la opresión
del diablo. De hecho, no son
infrecuentes en su predicación las
alusiones a la libertad y a la
liberación para aquellos que le
siguen: «Si vosotros permanecéis en
mi palabra, sois en verdad discípulos
míos, conoceréis la verdad, y la
verdad os hará libres» (Jn 8,31).

Los primeros cristianos tenían una
profunda y exultante conciencia de
libertad. Jesús era para ellos el
Salvador. No los había liberado de un
yugo para imponerles otro distinto,
sino que había roto todas las
ataduras que les impedían llevar una
vida plena. Esta plenitud que ahora
se les presentaba como posible se
revela en la alegría que rezumaban
sus vidas. «Estad siempre alegres –
exhorta Pablo–, orad sin cesar, dad
gracias por todo; esta es la voluntad
de Dios para vosotros en Cristo
Jesús» (1 Tes 5,16-18).



En el principio, Dios crea al hombre
como señor de lo creado, «el Artífice
sumo fabricó nuestra naturaleza
como una especie de instrumento,
apto para el ejercicio de la realeza; y
para que el hombre fuera
completamente idóneo para ello, le
dotó no sólo de excelencias en cuanto
al alma, sino en la misma figura del
cuerpo. Y es así que el alma pone de
manifiesto su excelsa dignidad regia
(…) por el hecho de no reconocer a
nadie por señor y hacerlo todo por su
propio arbitrio. Ella, por su propio
querer, como dueña de sí, se
gobierna a sí misma. ¿Y de quién
otro, fuera del rey, es propio
semejante atributo?»[1].

Por el pecado el hombre se ve
reducido a la esclavitud, pero Dios le
levanta con la esperanza de una
salvación futura (Cfr. Gen 3,15). Este
deseo de redimirnos se manifiesta,
por ejemplo, cuando libera a su
pueblo de la esclavitud de Egipto y le



promete una tierra, que deberá
conquistar, pero que será ante todo
la tierra prometida: un don de Dios
donde podrá rendirle culto con
libertad. «Yo soy el Señor, tu Dios,
que te ha sacado del país de Egipto,
de la casa de la esclavitud» (Ex 20,2).
Y añade: «No tendrás otro dios fuera
de mí» (Ex 20,3). Es precisamente así
como Dios presenta a su pueblo los
mandamientos del decálogo, como
las condiciones para ser
verdaderamente libre y no recaer de
nuevo en la servidumbre. Dios no
busca imponerse como un tirano,
sino poner a su pueblo en
condiciones de aceptarle libremente
como Señor.

Esta apuesta de Dios por la libertad
se entiende si el primer
mandamiento, del que, según
Jesucristo, penden la ley y los
profetas (Cfr. Mt 22,40) no es otro
que el amor: amar a Dios sobre todas
las cosas y al prójimo como a uno



mismo (Cfr. Mt 22,37-39). Porque este
no es un precepto cualquiera. Otras
cosas se pueden imperar e imponer
mediante la fuerza y la coacción.
Pero el amor no se puede reclamar
así. Dios lo requiere, como un
amante, solo después de haber
manifestado el amor que abriga
hacia su pueblo, solo tras haber
mostrado de numerosas formas su
cariño y su cuidado. Y es que al amor
verdadero solo se puede invitar, hay
que ganárselo, porque solo puede ser
fruto de la libertad. Y para descubrir
y dejarse alcanzar por este Amor,
resulta imprescindible «fomentar la
libertad interior, que lleva a hacer
las cosas por amor»[2].

Un sentido para la libertad

Precisamente para poder amarle de
verdad, Dios nos ha creado libres. Es
así como nos mira y como se deleita
en nosotros. Nos cuesta entenderlo
porque los seres humanos no



sabemos crear seres libres. A lo sumo
producimos autómatas, que llevan a
cabo aquello para lo que los hemos
diseñado, o remedamos la libertad
creando artefactos que funcionan al
azar; pero somos incapaces de
suscitar algo que pueda decidir por sí
mismo. Sin embargo, esto es lo que
hace Dios con nosotros al crearnos y
al redimirnos del pecado que
limitaba nuestra libertad.

Ser libre no es en primer lugar no
estar determinado o condicionado
por algo externo, sino ser capaz de
respaldar nuestras acciones y
nuestras respuestas. Por eso la
libertad va de la mano de la
responsabilidad. Ser libre es ser
capaz de responder y, por tanto, de
establecer un diálogo pleno y real
con otras personas y, ante todo, con
nuestro creador.

No es, por lo tanto, la libertad algo
añadido, una característica de la que



podríamos prescindir y seguir siendo
nosotros mismos. La libertad que
Dios quiere para nosotros es
verdadera y tan profunda como
nuestro ser. Su reconocimiento es un
gran avance del ser humano: «La
pasión por la libertad, su exigencia
por parte de personas y pueblos, es
un signo positivo de nuestro tiempo.
Reconocer la libertad de cada mujer
y de cada hombre significa reconocer
que son personas: dueños y
responsables de sus propios actos,
con la posibilidad de orientar su
propia existencia»[3].

Dios, que nos quiere como somos
porque nos ha creado, nos quiere
libres porque nos ama por nosotros
mismos y solo se conforma con la
apertura libre y amorosa de nuestra
intimidad: «Dame, hijo mío, tu
corazón» (Prov 23,26). Así se
comprende que «porque me da la
gana»<[4] sea, para san Josemaría, la
razón más sobrenatural para hacer



el bien, aquella en la que se anuda el
misterio del amor creador y redentor
de Dios con la respuesta auténtica de
su criatura amada, que tiene en su
mano reconocerle como Padre y
aceptar con confianza la voluntad de
quien solo puede querer el bien de su
hijo.

Dios ha puesto nuestro destino en
nuestras manos. No, ciertamente, en
el sentido de que podemos conseguir
por nuestras fuerzas aquello que nos
tiene preparado, pero sí porque se
encuentra en nuestras manos
convertirnos a Él, que es quien nos
puede hacer felices[5]. Reconocer
esta capacidad de amar a Dios
libremente puede, en un primer
momento, producirnos temor. Sin
embargo, si nos da la gana decirle
que sí, esta misma convicción de que
somos libres nos llena de alegría y
esperanza. Como hijos de Dios, nos
sentimos seguros en la medida en
que queremos apoyarnos en Él. Así



se entiende que San Josemaría,
pensando en su propia vocación,
exclamara: «¿No os da alegría
comprobar que la fidelidad en buena
parte depende de nosotros? Yo me
entusiasmo pensando que Dios me
ama, y que ha querido que su Obra
dependa también de mi
correspondencia. Y me da gozo poder
decirle libremente: Señor, yo
también te quiero, cuenta con mi
poquedad»[6].

La consideración de nuestra libertad
nos ayuda a asentar nuestra vida
sobre la realidad de que somos hijos
de Dios. No somos un ejemplar
intercambiable: nuestra respuesta es
insustituible porque somos criaturas
queridas por Dios con amor de
predilección. Pero podemos perder la
conciencia de nuestra libertad en la
medida en que no la ejercemos. En
ese caso, es lógico que nos sintamos
cada vez más limitados,
condicionados y aun coaccionados



por nuestros estados de ánimo o por
el ambiente. Es así como puede
plantearse la duda de si somos libres
o incluso si ser libre merece la pena o
si tiene un sentido.

El cristiano sabe, sin embargo, que la
libertad tiene un sentido. No solo
estamos libres de ataduras, en poder
de nuestra propia decisión. De poco
sirve liberar a alguien y decirle que
puede ir a donde quiera, si no existe
un destino al que pueda dirigirse o, si
lo hay, no sabe en absoluto cómo
llegar a él. Pero Dios no solo nos
otorga la capacidad de deshacernos
de lo que nos limita y aprisiona, sino
que abre ante nosotros un horizonte
ilimitado, a la altura de nuestros
anhelos más profundos. Porque
quien ha creado nuestra libertad no
es en modo alguno un límite para su
despliegue: nos abre la posibilidad de
crecer sin medida, pues este es el
modo en que imitamos a Dios las
criaturas libres, y nos ofrece, unidos



a su Hijo unigénito, la posibilidad de
desplegar plenamente nuestra
personalidad.

Una libertad auténtica

San Josemaría concebía su labor
«como una tarea encaminada a
situar a cada uno frente a las
exigencias completas de su vida,
ayudándole a descubrir lo que Dios,
en concreto, le pide, sin poner
limitación alguna a esa
independencia santa y a esa bendita
responsabilidad individual, que son
características de una conciencia
cristiana. Ese modo de obrar y ese
espíritu se basan en el respeto a la
trascendencia de la verdad revelada,
y en el amor a la libertad de la
humana criatura. Podría añadir que
se basa también en la certeza de la
indeterminación de la historia,
abierta a múltiples posibilidades, que
Dios no ha querido cerrar»[7].



Así se entiende que, para quien no
conoce a Cristo, tomarse en serio la
propia libertad es un camino para
encontrar a Dios, pues pone en
marcha una búsqueda que
manifiesta las posibilidades de
nuestra condición junto con sus
evidentes limitaciones. Pero también
quien ya ama a Dios, al ahondar de
su mano en ella, se pone en
condiciones de entablar con Él una
relación más profunda y verdadera.

Solo es acorde con la dignidad de los
hijos de Dios que se sientan «libres
como pájaros»[8], que hagan lo que
de verdad quieren, aun cuando,
como Cristo, lo que se quiere pase
por humillarse y someterse por
amor. No se trata, por tanto, tan solo
de que actuemos como si fuéramos
libres: si queremos de verdad seguir
a Jesús, hemos de buscar en nosotros
esa fuente de libertad auténtica que
es nuestra filiación divina y
comportarnos de acuerdo con ella,



de modo que alcancemos la libertad
de espíritu, que «[…] es esta
capacidad y actitud habitual de obrar
por amor, especialmente en el
empeño de seguir lo que, en cada
circunstancia, Dios le pide a cada
uno»[9].

Hacer pie en ella se traducirá en la
espontaneidad y la iniciativa con que
nos comportamos, y en que no nos
dejamos atenazar por el miedo. Y es
que la falta de libertad se revela a
menudo en nuestra tendencia a
movernos por miedo. Los teólogos
denominan temor servil al de quien
se aparta del pecado por temor al
castigo. Este temor puede ser un
inicio para volver a Dios, pero la vida
cristiana no puede apoyarse en él,
pues «el que teme no es perfecto en
el amor» (1 Jn 4,19) y hemos de
actuar «como quienes van a ser
juzgados por la ley de la libertad» (St
2,12).



El miedo se puede manifestar en
muchos ámbitos de nuestra vida. El
que teme, aunque quiere el bien,
tiene presente ante todo el mal del
que desea huir. Por eso, cuando el
miedo es el motor de nuestra
conducta, fácilmente nos encogemos
y complicamos hasta el punto de que
se oscurezcan los verdaderos
motivos de nuestros actos y cuáles
son los bienes que perseguimos. Pero
si amamos a Dios, si queremos
amarlo, Él nos libera del miedo,
porque para los que aman a Dios
todo coopera para el bien (Cfr. Rom
8,28). Esta convicción ahuyenta
nuestros temores infundados y nos
permite gustar plenamente la
libertad de los hijos de Dios y actuar
con alegría y responsabilidad.

Es verdad que no decimos sí a Dios
de una vez por todas. Somos seres
temporales y debemos renovar y
hacer crecer en el tiempo nuestra
respuesta. Además, porque estamos



llamados a responder libremente, el
Señor busca de nosotros una
respuesta cada vez más auténtica. A
veces incluso parece ocultarse, para
que nuestra adhesión se vuelva más
libre y más plena, para purificarla de
motivos externos y circunstanciales,
para que no esté movida por el
miedo sino por el amor. Esta
circunstancia no debe inquietarnos.
Es una invitación a la fidelidad, que
no es la conservación de algo que ya
se ha hecho, sino la renovación
gozosa, en las más diversas
circunstancias, de una donación a
Dios que quiere ser liberal y
desinteresada. La fidelidad nos lleva
a volver con frecuencia sobre
nuestro sí para hacerlo más pleno y
para edificar desde él nuestra vida
interior, desde ese punto donde se
encuentran la gracia de Dios y
nuestra más profunda intimidad.

Recordar con frecuencia que no
somos autómatas ni animales



sometidos al instinto, sino criaturas
libres, con un futuro abierto que
depende de nuestra iniciativa, nos
ayudará a salir del anonimato y a
vivir nuestra vida ante Dios y ante
los hombres en primera persona, sin
delegar en nadie la responsabilidad
que le acompaña. Así seremos
capaces de entablar con Dios un
diálogo auténtico, una relación
personal en la que pueda fraguar
una amistad verdadera y profunda. Y
fruto de esta amistad con Dios,
nuestra alma se desbordará en una
acuciante sed por llevar este Amor
de Dios y ese sentido de libertad que
lo acompaña a todas las personas.
También a través de la amistad,
porque «la amistad misma es
apostolado; la amistad misma es un
diálogo, en el que damos y recibimos
luz; en el que surgen proyectos, en
un mutuo abrirse horizontes; en el
que nos alegramos por lo bueno y
nos apoyamos en lo difícil; en el que



lo pasamos bien, porque Dios nos
quiere contentos»[10].

José Ignacio Murillo

[1] [1] Gregorio de Nisa, La creación
del hombre, 4

[2] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 8.

[3] F. Ocáriz, Carta pastoral, 9-I-2018,
n. 1.

[4] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 17.

[5] «(…) Pero le dio el libre albedrío,
por el que puede dirigirse a Dios, que
le haga bienaventurado. Pues lo que
podemos por nuestros amigos, de
algún modo lo podemos por nosotros
mismos», Tomás de Aquino, Suma de
Teología, I-II, q. 5 a. 5 ad 1.



[6] San Josemaría, A solas con Dios, n.
324.

[7] Es Cristo que pasa, n. 99

[8] San Josemaría, Carta, 14-IX-1951,
n. 38.

[9] F. Ocáriz, Carta pastoral, 9-I-2018,
n. 5.

[10] Íbidem, n. 14.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/la-razon-mas-
sobrenatural/ (07/02/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/la-razon-mas-sobrenatural/
https://opusdei.org/es-sv/article/la-razon-mas-sobrenatural/
https://opusdei.org/es-sv/article/la-razon-mas-sobrenatural/

	Para mí, vivir es Cristo (IV): la razón más sobrenatural. Libertad interior

