opusdei.org

La puerta de la
humildad

"Venid a mi, que soy manso y
humilde de corazén". Dios se ha
hecho pequerio, para que
podamos ser grandes, con la
grandeza verdadera: la
humildad de corazon.

20/12/2016

La fachada de la basilica de la
Natividad en Belén deja adivinar aun
hoy el rastro de su antiguo portal,
que con el tiempo se redujo a una
puertecita de apenas un metro y
medio de altura. Asi se impedia que



se pudiera entrar a caballo, y se
protegia el lugar santo. Las reducidas
dimensiones de esta puerta
interpelan también al visitante
actual: le dicen, sin palabras, que
«debemos bajarnos, ir
espiritualmente a pie, por decirlo asi,
para poder entrar por el portal de la
fe y encontrar a Dios, que es
diferente de nuestros prejuicios y
nuestras opiniones: el Dios que se
oculta en la humildad de un nifio
recién nacido»[1].

Somos hijos e hijas de Dios

En su segunda enciclica, el papa
Francisco nos recuerda uno de los
porqueés profundos de la humildad.
Se trata de una verdad sencilla y
grande que corremos el peligro de
olvidar demasiado facilmente en el
ajetreo de la vida cotidiana: «No
somos Dios»[2]. La creacién es, en
efecto, el punto de partida firme de
nuestro ser: hemos recibido nuestra



existencia de Dios. Cuando
aceptamos esa verdad fundamental,
nos dejamos transformar por la
gracia divina; conocemos entonces la
realidad, la perfeccionamos y la
ofrecemos a Dios. El amor al mundo
que nos transmite san Josemaria nos
lleva a querer mejorar lo que
amamos, alli donde nos
encontramos, y segun nuestras
posibilidades. Y en el centro de esta
tarea inmensa yace la humildad,
«que nos ayuda a conocer,
simultdneamente, nuestra miseria y
nuestra grandeza»[3]: la miseria, que
experimentamos con frecuencia, y la
grandeza de ser, por el bautismo,
hijas e hijos de Dios en Cristo.

La humildad es «la virtud de los
santos y de las personas llenas de
Dios [...]: cuanto mas crecen en
importancia, mas aumenta en ellas la
conciencia de su nulidad y de no
poder hacer nada sin la gracia de
Dios (cfr. Jn 15,8)»[4]. Asi son los



nifios pequerios, y asi somos delante
de Dios. Por eso es bueno volver a lo
esencial: Dios me ama. Cuando una
persona se sabe amada por Dios —un
Amor que descubre en el amor que le
muestran otras personas- puede
querer a todos.

Humildad con los demas

La humildad nos lleva a aceptar la
realidad que nos viene dada, y en
particular a las personas que nos son
mas cercanas por lazos familiares,
por vinculos de fe, por la vida
misma. «Mientras disponemos de
tiempo hagamos el bien a todos, pero
especialmente a los hermanos en la
fe» (Ga 6,10). Nos ensefia el Apostol a
no cansarnos de ejercer una caridad
ordenada. A los que, como nosotros,
han recibido el don del bautismo
¢como no los vamos a mirar como
hermanos, hijos del mismo Padre de
bondad y misericordia? «La
humildad nos lleva como de la mano



a esa forma de tratar al projimo, que
es la mejor: la de comprender a
todos, convivir con todos, disculpar a
todos; no crear divisiones ni
barreras; comportarse —jsiempre!-
como instrumentos de unidad»[5].

El humilde desarrolla una
sensibilidad hacia los dones de Dios,
tanto en su propia vida como en la de
los demads; comprende que cada
persona es un don de Dios, y asi
acoge a todos, sin comparaciones ni
rivalidades: cada uno es unico a los
ojos de Dios, y aporta algo que los
demas no pueden dar. La humildad
lleva a alegrarse por la alegria de los
demas, por el hecho de que existen y
cuentan. El humilde aprende a ser
uno mas: uno entre los demas. La
familia tiene en este sentido un papel
primordial: el nifio se acostumbra a
relacionarse, a hablar y a escuchar;
entre los propios hermanos y
hermanas, no es siempre el centro de
la atencion; aprende a dar las



gracias, porque poco a poco se da
cuenta de lo que cuestan las cosas.
Asi, con el tiempo, a la hora de un
éxito personal, descubre que tantas
cosas han sido posibles gracias a la
entrega de sus familiares y amigos,
de las personas que le cuidan,
dandole de comer y creando hogar.
La humildad crece con el
agradecimiento, y también con el
perdon: perdonar, pedir perdon, ser
perdonado. ¢{Quién soy, para que me
digan: “perdoname”? La humildad de
quien pide perdon, siendo quiza
alguien revestido de autoridad,
resulta amable y contagiosa. Lo es
entre esposos, entre padres e hijos,
entre superiores y colaboradores.

Sin ser por eso un ingenuo, el
cristiano tiene una buena disposicion
habitual hacia lo que viene del
projimo, pues realmente cada
persona vale, cada persona cuenta;
cada forma de inteligencia, ya sea
mas especulativa o venga del



corazon, da una luz. La conciencia de
la dignidad de los demas evita caer
en «la indiferencia que humilla»[6].
El cristiano esta por vocacion girado
hacia los demas: se abre a ellos sin
preocuparse excesivamente de si
hace el ridiculo o queda mal. Hay
quien intimida a fuerza de ser
timido, en vez de comunicar luz y
calor: piensa demasiado en si mismo,
en qué diran los demas... quiza por
un excesivo sentido del honor, de la
propia imagen, que podria encubrir
orgullo y falta de sencillez.

Polarizar la atencidn sobre si mismo,
expresar repetidamente deseos
excesivamente concretos y
singulares, enfatizar problemas de
salud mds o menos comunes; o, al
contrario, esconder de modo
exagerado una enfermedad que los
demas podrian conocer para
ayudarnos mejor, con su oracion y
apoyo: son todas ellas actitudes que
necesitan probablemente de una



purificacion. La humildad se
manifiesta también en una cierta
flexibilidad, en el esfuerzo por
comunicar lo que vemos o sentimos.
«Tu no seras mortificado si eres
susceptible, si estas pendiente solo de
tus egoismos, si avasallas a los otros,
si no sabes privarte de lo superfluo vy,
a veces, de lo necesario; si te
entristeces, cuando las cosas no salen
segun las habias previsto. En cambio,
eres mortificado si sabes hacerte
todo para todos, para ganar a todos
(1 Co 9,22)»[7].

Ver lo bueno y convivir

«Hemos tocado para vosotros la
flauta y no habéis bailado; hemos
cantado lamentaciones y no habéis
hecho duelo» (Mt 11,17): el Seiior se
sirve de una cancion o quiza de un
juego popular para ilustrar como
algunos de sus contemporaneos no le
saben reconocer. Nosotros estamos
llamados a descubrir a Cristo en los



acontecimientos y en las personas;
nos toca respetar los modos divinos
de actuar: Dios crea, libera, rescata,
perdona, llama... «No podemos
correr el riesgo de oponernos a la
plena libertad del amor con el que
Dios entra en la vida de cada
persona»|[8].

Abrirse a los demads implica
amoldarse a ellos; por ejemplo, para
participar en un deporte colectivo
con otros que tienen menos técnica;
u olvidando alguna preferencia, para
descansar con los demas como a ellos
les gusta. En la convivencia, la
persona humilde ama ser positiva. El
orgulloso, en cambio, tiende a
subrayar demasiado lo negativo. En
la familia, en el trabajo, en la
sociedad, la humildad permite ver a
los demas desde sus virtudes. Quien,
en cambio, tiende a hablar con
frecuencia de las cosas que le “ponen
nervioso” o le irritan, suele hacerlo
por falta de amplitud de miras,



indulgencia, apertura de mente y de
corazon. Quiza debera aprender a
amar a los demas con sus defectos.
Se pone asi en obra una pedagogia
del amor que, poco a poco, crea una
dindmica irresistible: uno se hace
mas pequeio para que los demas
crezcan. Asi fue con el precursor:
«Conviene que Fl crezca y yo
disminuya» (Jn 3,30), dijo el Bautista.
El Verbo se hizo més pequerio
todavia: «Los Padres de la Iglesia, en
su traduccion griega del antiguo
Testamento, usaron unas palabras
del profeta Isaias que también cita
Pablo para mostrar como los nuevos
caminos de Dios fueron
preanunciados ya en el Antiguo
Testamento. Alli se leia: “Dios ha
cumplido su palabra y la ha
abreviado” (Is 10,23; Rm 9,28)... El
Hijo mismo es la Palabra, el Logos; la
Palabra eterna se ha hecho pequefia,
tan pequefia como para estar en un
pesebre. Se ha hecho nifio para que

la Palabra esté a nuestro alcance».



Jesucristo se puso al alcance de
todos: sabia dialogar con sus
discipulos, recurriendo a parabolas,
poniéndose a su nivel —por ejemplo,
al solucionar el problema del
impuesto al César, no duda en tomar
a Pedro como igual (cfr. Mt 17,27)
[10]-, con las mujeres, santas o mas
alejadas de Dios, con los fariseos, con
Pilatos. Importa llegar a
desprenderse del propio modo de
ser, para salir hacia los demas: se
desarrolla asi, por ejemplo, una
cierta capacidad de amoldarse a los
demas, evitando dejarse llevar por
obsesiones o manias; descubriendo
en cada persona ese algo amable, esa
chispa del amor divino;
conformandose con ser uno mas, a
tono con lo que se celebra en nuestra
casa o pais, también a la luz del
tiempo liturgico, que marca el ritmo
de nuestra vida de hijos e hijas de
Dios. El humilde vive atento,
pendiente de quienes le rodean. Esta
actitud es la base de la buena



educacion y se manifiesta en muchos
detalles, como no interrumpir una
conversacion, una comida o una
cena, y menos todavia la oracion
mental, para contestar al teléfono,
salvo en caso de verdaderas
urgencias. La caridad, en fin, nace en
el humus —terreno fértil- de la
humildad: «la caridad es paciente, la
caridad es amable; no es envidiosa,
no obra con soberbia» (1 Co 13,4).

Humildad en el trabajo

En su enciclica Laudato si’, el Papa
sefiala que en todo trabajo subyace
«una idea sobre la relacion que el ser
humano puede o debe
establecer»[11] con lo que le rodea 'y
con quienes le rodean. El trabajo
ofrece no pocas ocasiones de crecer
en humildad.

Si, por ejemplo, un dirigente se
muestra demasiado autoritario, se
puede buscar una excusa, pensar que
lleva mucho peso encima, o



simplemente que ha dormido mal.
Cuando un colaborador se equivoca,
cabe corregir el error sin herir a la
persona. Entristecerse de los éxitos
de los demads denotaria falta de
humildad, pero también de fe: «todas
las cosas son vuestras, vosotros sois
de Cristo, y Cristo de Dios» (1 Co
3,22-23). Al humilde nada le resulta
ajeno: si, por ejemplo, se esfuerza
por mejorar su formacion
profesional, ademas del natural
interés por su especialidad, es para
servir mejor a los demas. Eso supone
rectificar la intencién, volver al
punto de mira sobrenatural, no
dejarse arrastrar por un ambiente
superficial o incluso corrompido, sin
mirar por eso a los demads por
encima del hombro. El humilde
rehuye el perfeccionismo, reconoce
las propias limitaciones y cuenta con
que otros podran mejorar lo que ha
hecho. El humilde sabe rectificar y
pedir perdén. Cuando hace cabeza,
es el reconocimiento de su autoridad,



mas que un cierto poder establecido,
lo que le confiere el liderazgo.

Dios nos ha llamado a ser, con un
amor gratuito; sin embargo, a veces
nos parece que necesitamos justificar
nuestra propia existencia. El afan
por distinguirse, por hacer las cosas
de otro modo, por llamar la atencion,
una excesiva preocupacion por
sentirse util y lucirse hasta en el
servicio, pueden ser sintomas de una
enfermedad del alma, que invitan a
pedir ayuda, y a aceptarla siendo
dociles a la gracia. «Con una mirada
apagada para el bien y otra mas
penetrante hacia lo que halaga el
propio yo, la voluntad tibia acumula
en el alma posos y podredumbre de
egoismo y de soberbia (...), la
conversacion insustancial o centrada
en uno mismo, (...) aquel non cogitare
nisi de se, que se exterioriza en non
loqui nisi de se (...), se resfria la
caridad, y se pierde la vibracion
apostolica»[12]. Pensar mucho en si



mismo, hablar solo de uno mismao...
La persona humilde evita conducir
las conversaciones a su historia, a su
experiencia, a lo que ha hecho: evita
buscar desmedidamente que se
reconozcan sus meéritos. Bien
diferente, en cambio, es hacer
memoria de las misericordias de Dios
e integrar la propia vida dentro del
designo de la Providencia. Si uno
habla de lo que hizo, es para que el
otro pueda desarrollar su historia.
Asi pues, el testimonio de un
encuentro personal con Cristo,
dentro del legitimo pudor del alma,
puede ayudar al otro a descubrir que
a él también Jesus le ama, le perdona
y le diviniza. Qué alegria entonces!
«Soy amado, luego existo»[13].

Hay momentos especialmente
propicios para renovar los deseos de
humildad. Por ejemplo, cuando uno
recibe una promocion o empieza a
tener un trabajo con cierta
visibilidad publica. Es hora entonces



de tomar decisiones que reflejan un
estilo cristiano de trabajar: acoger
esa posicion como una oportunidad
que Dios nos da de servir aun mas;
rehuir cualquier ventaja personal
innecesaria; intensificar nuestra
atencion a los mas débiles, sin
sucumbir a las tentacion de
olvidarlos, ahora que uno trata con
gente a la que antes no tenia acceso.
También es entonces el momento de
dar ejemplo de desprendimiento de
las ganancias y honores inherentes a
ese cargo o trabajo, de quitar peso a
los aplausos que suele recibir quien
manda y, en cambio, estar abierto a
las criticas, que suelen pasar mas
ocultas y que contienen signos de
verdad. Son muchas las
manifestaciones de esa sencillez en el
trabajo: reirnos de nosotros mismos
cuando nos sorprendemos, por
ejemplo, buscando enseguida si
salimos en una fotografia o si nos
citan en un texto; superar la
tendencia a dejar nuestra firma en



todo, o a amplificar un problema
cuando no se nos pidio consejo para
resolverlo, como si tuvieran que
consultar siempre con nosotros...

Aprender a rendir el juicio

En el ambiente profesional, familiar,
incluso recreativo, se organizan
reuniones donde se intercambian
puntos de vista quiza opuestos.
(Somos de esas personas que quieren
que los demas se rindan a nuestro
modo de pensar? Lo que tendria que
ser, lo que habria que hacer... La
tendencia excesiva a insistir en el
propio punto de vista puede denotar
rigidez de mente. Sin duda, ceder no
es algo automatico, pero en todo caso
muchas veces prueba que se posee
una inteligencia de las situaciones.
Aprovechar las ocasiones de rendir
el propio juicio es algo agradable a
los ojos de Dios[14]. Con frase
lapidaria, Benedicto XVI comentaba
en una ocasion el triste giro que dio



Tertuliano en los ultimos afios de su
vida: «Cuando solo se ve el propio
pensamiento en su grandeza, al final
se pierde precisamente esta
grandeza»[15].

Alguna vez hemos de escuchar a
personas mas jovenes, con menos
experiencia, pero que quiza gozan de
mas dotes de inteligencia o de
corazon, o tienen funciones en las
que la gracia de Dios les asiste.
Ciertamente, a nadie le gustaria
pasar por tonto, o por alguien sin
corazon, pero si nos preocupa mucho
lo que los demas piensan de
nosotros, es que nos falta humildad.
La vida de Jesus, el Hijo de Dios, es
una leccion infinita para cualquier
cristiano investido de una
responsabilidad que el mundo juzga
alta. Las aclamaciones de Jerusalén
no hicieron olvidar al Rey de Reyes
que otros lo iban a crucificar y que
era también el Siervo doliente (cfr. Jn
12,12-19).



El rey san Luis aconsejaba a su hijo
que, si un dia llegaba a ser rey, en las
reuniones del consejo real no
defendiera con viveza su opinion, sin
escuchar antes a los demas: «Los
miembros de tu consejo podrian
tener miedo de contradecirte, cosa
que no conviene desear»[16]. Es muy
saludable aprender a no opinar con
ligereza, sobre todo cuando no se
tiene la responsabilidad ultima y se
desconoce el trasfondo de un asunto,
ademas de carecer de la gracia de
estado y de los datos que quiza posee
quien esta constituido en la
autoridad. Por otro lado, tan
importante como la ponderacion y la
reflexividad es la disposicion a
rendir el juicio con noblezay
magnanimidad: a veces hay que
ejercer la prudencia de escuchar a
consejeros y cambiar de parecer, y
en eso se manifiesta como la
humildad y el sentido comun hacen a
la persona mas grande y eficaz. La
prudencia en el juicio es favorecida



por el trabajo en equipo: hacer
equipo, aunar esfuerzos, elaborar un
pensamiento y llegar a una decision
con los demas: todo eso es también
un ejercicio de humildad y de
inteligencia.

Humildad del siervo inutil

En las iniciativas pastorales, en las
parroquias, en las asociaciones de
beneficencia, en los proyectos para
ayudar a los inmigrantes, muchas
veces las soluciones a los problemas
no son evidentes, o simplemente
caben distintos modos de
enfrentarlos. La actitud humilde
lleva a manifestar la propia opinion,
a decir de manera oportuna si algun
punto no resulta claro, y a aceptar
incluso una orientacion distinta de la
que uno veia, confiando en que la
gracia de Dios asiste a quienes
ejercen su funcion con rectitud de
intencion y cuentan con la ayuda de
expertos en la materia.



Es poco conocido que la Iglesia
catolica, desde una preciosa
humildad colectiva, es la institucién
que mas iniciativas vivifica en el
mundo entero para ayudar pobresy
enfermos. En el pueblo de Dios
justamente, donde conviven lo
humano y lo divino, la humildad es
especialmente necesaria. jQué bonito
aspirar a ser el sobre que se tira
cuando se lee una carta, o la aguja
que deja el hilo y desaparece, una
vez que ha cumplido su mision! E1
Sefior nos invita a decir: «Somos
unos siervos inutiles; no hemos
hecho mas que lo que teniamos que
hacer» (Lc 17,10). Asi, el sacerdote
tendra la humildad de «aprender a
no estar de moda»[17], no buscar
estar siempre a la ultima, a la
vanguardia de todo; a rechazar de
manera casi instintiva el
protagonismo que, facilmente, va de
la mano de una mentalidad de
propietario de las almas. A su vez, el
fiel laico, si es humilde, respeta a los



ministros del culto por lo que
representan: no critica a su parroco o
a los sacerdotes en general, sino que
les ayuda, con discrecion. Los hijos
de Noé cubrieron la desnudez de su
padre embriagado (cfr. Gn 9,23).
«Como los hijos buenos de Noé, cubre
con la capa de la caridad las miserias
que veas en tu padre, el
Sacerdote»[18]. Santo Tomdas Moro
aplicaba este relato incluso al
Romano Pontifice, por quien el
pueblo cristiano hubiese debido
rezar... jen vez de perseguirle![19]

El tiempo es de Dios: fe y humildad

«El testimonio de la Escritura es
unanime: la solicitud de la divina
providencia es concreta e inmediata;
tiene cuidado de todo, de las cosas
mas pequenas hasta los grandes
acontecimientos del mundo y de la
historia. Las Sagradas Escrituras
afirman con fuerza la soberania
absoluta de Dios en el curso de los



acontecimientos: “Nuestro Dios esta
en los cielos. Cuanto le agrada, lo
hace” (Sal 115,3); y de Cristo se dice:
“si él abre, nadie puede cerrar; si él
cierra, nadie puede abrir” (Ap 3,7);
“hay muchos proyectos en el corazon
del hombre, pero solo el plan de Dios
se realiza” (Pr 19,21)»[20]. Y la
direccidn espiritual es un medio
excelente para situarnos mejor en
ese horizonte. El Espiritu Santo
actua, con paciencia, y cuenta con el
tiempo: el consejo recibido debe
hacer su camino en el alma. Dios
espera la humildad de un oido atento
a su voz; entonces es posible sacar un
provecho personal de las homilias
que uno escucha en su parroquia, no
solo para aprender algo, sino sobre
todo para mejorar: tomar unas notas
durante una charla de formacion o
un rato de oracion, para comentarlas
después con alguien que conoce bien
nuestra alma, es también reconocer
la voz del Espiritu Santo.



Fe y humildad van de la mano: en
nuestro peregrinar hacia la patria
celestial es necesario dejarnos guiar
por el Sefior, acudiendo a El y
escuchando su Palabra[21]. La
lectura sosegada del Antiguo y del
Nuevo Testamento, con los
comentarios de caracter teologico-
espiritual, nos ayuda a entender qué
nos dice Dios en cada momento,
invitandonos a la conversion: «mis
pensamientos no son vuestros
pensamientos, ni vuestros caminos,
mis caminos —oraculo del Sefior»(Is
55,8; cfr. Rm 11,33). La humildad de
la fe se arrodilla ante Jesucristo
presente en la Eucaristia, adorando
al Verbo encarnado como los
pastores en Belén. Asi sucedio santa
Teresa Benedicta de la Cruz, Edith
Stein: nunca se olvido de aquella
mujer, que entro en una iglesia con
su bolsa de compras y se arrodilld
para hacer su oracion personal, en
conversacion intima con Dios[22].



La humildad lleva a vivir un
presente aligerado de todo porvenir,
porque los cristianos somos de esos
que «han deseado con amor su
venida» (2 Tm 4,8). Si nos enfadamos
ante unas circunstancias menos
favorables, necesitamos crecer en fe
y en humildad. «Cuando te
abandones de verdad en el Sefior,
aprenderas a contentarte con lo que
venga, y a no perder la serenidad, si
las tareas —a pesar de haber puesto
todo tu empefio y los medios
oportunos- no salen a tu gusto...
Porque habran “salido” como le
conviene a Dios que salgan»[23]. De
este modo, se evita un descontento
exagerado, o la tendencia a retener
en la memoria las humillaciones: un
hijo de Dios perdona los agravios, no
guarda rencor, va adelante[24]. Y si
alguno piensa que otro le ha
ofendido, trata de no hacer memoria
de las ofensas, no guarda rencor:
mira a Jesus, sabiendo que «a mi, que
todavia me ha perdonado mas, jqué



gran deuda de amor me queda!»[25].
El humilde dice, con San
Pablo:«olvidando lo que queda atras,
una cosa intento: lanzarme hacia lo
que tengo por delante, correr hacia
la meta, para alcanzar el premio al
que Dios nos llama desde lo alto por
Cristo Jesus» (Flp 3,13-14).

Esta actitud nos ayuda a aceptar la
enfermedad, y a convertirla en una
tarea fecunda: es una mision que
Dios nos da. Y parte de esa mision es
aprender a facilitar que otros nos
puedan ayudar a aliviar nuestro
dolor y las posibles angustias: dejarse
asistir, curar, acompaifar, es prueba
de abandono en las manos de Jesus,
que se hace presente en nuestros
hermanos. Hemos de completar «lo
que falta a los sufrimientos de Cristo
en beneficio de su cuerpo, que es la
Iglesia» (Col 1,24).

La conciencia de que somos débiles
nos llevara a dejarnos ayudar, a ser



indulgentes con los demas, a
comprender la condicion humana, a
evitar sorpresas farisaicas. Nuestra
debilidad nos abre la inteligencia y el
corazon para comprender la de los
demas: se puede salvar la intencion,
por ejemplo, o pensar que una
persona se encontro en situaciones
muy dificiles de gestionar, aunque
evidentemente eso no supone
ignorar la verdad, llamando «al mal
bien y al bien mal», y cambiando «lo
amargo en dulce y lo dulce en
amargo» (Is 5,20). Por otro lado,
puede suceder a veces que uno
tienda a infravalorarse. Esa baja
autoestima, frecuente en muchos
ambientes, tampoco es saludable,
porque no corresponde a la verdad y
corta las alas de quien esta llamado a
volar alto. No hay motivo para
desmoralizarse: la humildad nos
lleva a aceptar lo que nos viene dado,
con la conviccion profunda de que
los caminos por los que el Sefior
desea conducirnos son de



misericordia (cfr. Hb 3,10; Sal 95[94],
10); pero nos lleva también, por eso
mismo, a sofiar con audacia:
«Sentirse barro, recompuesto con
lafias, es fuente continua de alegria;
significa reconocerse poca cosa
delante de Dios: nifio, hijo. ¢Y hay
mayor alegria que la del que,
sabiéndose pobre y débil, se sabe
también hijo de Dios?»[26]

Apertura a la Providencia

El hombre y la mujer humildes estan
abiertos a la accion de la Providencia
sobre su futuro. No buscan ni desean
controlar todo, ni tener explicaciones
para todo. Respetan el misterio de la
persona humana y confian en Dios,
aunque parezca incierto el dia de
mafana. No intentan conocer las
secretas intenciones divinas, ni lo
que supera su fuerza (cfr. Si 3,21).
Les basta la gracia de Dios, porque
«la fuerza se perfecciona en la
flaqueza» (2 Co 12,9). Encontramos



esa gracia en el trato con Jesucristo:
es participacion en su vida.

Tras una emocionante accion de
gracias a Dios Padre, Jesus invita a
sus discipulos de todos los tiempos a
acercarsele, quia mitis sum et humilis
corde (Mt 11,29): el Sefior es manso y
humilde de corazon, y por eso
encontraremos en Fl comprension y
sosiego. Nos acercamos a Cristo en la
Eucaristia, a su Cuerpo herido y
resucitado: in humilitate carnis
assumptae, reza el Prefacio I de
Adviento —viene por primera vez en
la humildad de nuestra carne.
Tocamos la inefable humildad de
Dios. «<Humildad de Jesus: en Belén,
en Nazaret, en el Calvario... —Pero
mas humillacion y mas
anonadamiento en la Hostia
Santisima: mas que en el establo, y
que en Nazaret y que en la Cruz»[27].
La Virgen Maria nos acompafia para
que le recibamos con la humildad
con la que ella recibio a su Hijo Jesus.



Salve radix, salve porta, ex qua
mundo lux est orta[28]: Salve Raiz,
salve puerta, de quien nacio la Luz
para iluminar un mundo sumergido
en las tinieblas del orgullo;
Jesucristo, Luz de Luz[29], nos revela
la misericordia de Dios Padre.

Guillaume Derville

[1] Benedicto XVI, Homilia, 24-
XII1-2011.

[2] Francisco, Enciclica Laudato si’
(24-V-2015), 67.

[3] San Josemaria,Amigos de Dios, 94.

[4] Francisco, Discurso a la Curia
Romana, 21-XII-2015.

[5] San Josemaria,Amigos de Dios,
233.



[6] Francisco, Bula Misericordiae
Vultus (11-1V-2015), 15.

[7] San Josemaria,Es Cristo que pasa,
9.

[8] Francisco, Carta ap. Misericordia
et misera (30-XI-2016), 2.

[9] Benedicto XVI, EX. ap. postsinodal
Verbum Domini, 12.

[10] Cfr. Guillaume de Saint-Thierry,
Exposé sur le Cantique des Cantiques,
109, en Sources Chrétiennes 82, 243.

[11] Francisco, Laudato si’, 125.

[12] Beato Alvaro del Portillo, Carta
pastoral, 9-1-1980, 31 (citado en
Alvaro del Portillo,0Orar. Como sal y
como luz, Barcelona: Planeta, 2013,
207).

[13] Francisco, Misericordia et
misera, 16.

[14] Cfr. San Josemaria,Camino, 177.



[15] Benedicto XVI, Audiencia, 30-
V-2007.

[16] San Luis de Francia, Testamento
espiritual a su hijo, futuro Felipe III,

en Acta Sanctorum Augustii 5 (1868),
546.

[17] San Josemaria,Conversaciones,
59.

[18] Camino, 75.

[19] Cfr. Santo Tomas Moro,
Responsio ad Lutherum, en The Yale
Edition of The Complete Works of St
Thomas More, vol. 5, p. 142 (CWS5,
142/1-4).

[20] Catecismo de la Iglesia Catolica,
303.

[21] Cfr. Sagrada Biblia, Traduccion y
notas de la Facultad de Teologia de la
Universidad de Navarra, comentario
al Salmo 95 (94).



[22] Cfr. santa Teresa Benedicta de la
Cruz (Edith Stein), Aus dem Leben
einer jlidischen Familie. Das Leben
Edith Steins: Kindheit und Jugend,
1965 (ed. completa 1985), p. 362.

[23] San Josemaria,Surco, 860.

[24] Cfr. Javier Echevarria, Carta
pastoral, 4-XI-2015, n. 21.

[25] San Josemaria,Forja, 210.
[26]Amigos de Dios, 108.

[27] Camino, 533.

[28] Himno Ave Regina Cceelorum.

[29] Cfr. Misal Romano, Credo.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-sv/article/la-puerta-de-la-
humildad/ (21/01/2026)


https://opusdei.org/es-sv/article/la-puerta-de-la-humildad/
https://opusdei.org/es-sv/article/la-puerta-de-la-humildad/
https://opusdei.org/es-sv/article/la-puerta-de-la-humildad/

	La puerta de la humildad

