
opusdei.org

La novedad en Cristo

Dios se ha hecho hombre para
darnos la vida eterna, pero
también para hacernos felices
en la vida terrena. Este ensayo
es una reflexión sobre las
implicaciones que tiene para el
cristiano la venida de Cristo a la
Tierra.

20/11/2008

El sentido de novedad recorre todo el
Evangelio, desde la Anunciación a la
Virgen María hasta la Resurrección
del Señor. El Nuevo Testamento
habla en mil modos diversos de un



nuevo comienzo para la humanidad.
La misma palabra “evangelio” quiere
decir justo eso: la “buena noticia”.
Desde el arranque de su ministerio
público, Cristo anuncia abiertamente
el cumplimiento de los tiempos y la
venida del Reino de Dios: el tiempo
se ha cumplido y el Reino de Dios
está al llegar; convertíos y creed en el
Evangelio[1].

Pero esto no significa que el Señor
quiera cambiar todo. No es un
revolucionario o un iluminado. De
hecho, por ejemplo, para hablar de la
indisolubilidad del matrimonio, toma
como punto de partida lo que Dios
hizo en el origen, cuando creó a la
mujer y al hombre[2]. Por eso
declaró: no penséis que he venido a
abolir la Ley o los Profetas; no he
venido a abolirlos sino a darles su
plenitud[3]; y, en repetidas
ocasiones, conminó a los discípulos a
que cumplieran fielmente los
mandamientos que Moisés había



comunicado al pueblo de parte de
Dios.

Y sin embargo, en la predicación del
Señor hay, sin duda, un aire nuevo,
liberador. Por una parte, la doctrina
de Jesús desarrolla elementos ya
presentes en el Antiguo Testamento,
como son la rectitud de intención, el
perdón, o la necesidad de amar a
todos los hombres sin restricción, en
particular a los pobres y a los
pecadores. En Cristo se da
cumplimiento a las antiguas
promesas que Dios hizo a los
profetas. Por otra parte, la llamada
del Señor se dirige de modo radical y
perentorio no a un pueblo, sino a
todos los hombres, a los que llama
uno por uno.

La novedad de la presencia y
actuación de Jesucristo se percibe
también de otro modo,
desconcertante a primera vista:
muchos hombres lo rechazan. Vino a



los suyos, y los suyos no le
recibieron[4], dice San Juan. Ese
rechazo de parte de los hombres
pone todavía más de relieve, si es
posible, lo incondicional de la
entrega y de la caridad del Señor
hacia la humanidad. Además, este
rechazo lo llevó derechamente a su
muerte en la Cruz, libremente
abrazada, sacrificio único y
definitivo, fuente salvífica para todos
los hombres.

Pero Dios fue fiel a su promesa, y la
potencia del mal no pudo apagar la
entrega divina de Jesús, como
manifestó la Resurrección. La fuerza
salvífica que Dios introdujo en el
mundo por la Encarnación de su
Hijo, y sobre todo por su
Resurrección, es la novedad absoluta,
universal y permanente. Esto se
aprecia desde el inicio de la
predicación apostólica: con alegría
desbordante, los apóstoles
proclamaron por toda Judea, por el



Imperio Romano y por el mundo
entero que Jesús había resucitado;
que el mundo podía cambiar, que
cada mujer, cada hombre podían
cambiar; que ya no estábamos
sometidos a la ley del pecado y de la
muerte eterna. Cristo, asentado a la
derecha del Padre, dice: mira, hago
nuevas todas las cosas[5]. En Cristo,
Dios ha tomado de un modo nuevo
las riendas del mundo y de la historia
humana, sumidos en el pecado, para
llevarlos a su realización plena. A
pesar de todas la dificultades que los
cristianos de la primera hora
tuvieron, miraban al futuro con
esperanza y optimismo. Y
contagiaban sin cesar su fe entre
todas las personas que tenían
alrededor.

La novedad de la vida eterna
después de la muerte

En el mundo pagano era común
considerar el futuro como una



simple réplica del pasado. El cosmos
existía desde siempre y, dentro de
grandes mutaciones cíclicas,
perduraría para siempre. Según el
mito del eterno retorno, todo lo que
tuvo lugar ayer, volvería en el futuro.
En este contexto antropológico-
religioso, el hombre sólo podía
salvarse escapando de la materia, en
una especie de éxtasis espiritual
separado de la carne; o viviendo en
este mundo, como decía San Pablo,
sin miedo ni esperanza[6]. En los
primeros siglos del cristianismo, los
paganos siguen una ética más o
menos recta; creen en Dios o en los
dioses y les dirigen un culto asiduo,
en búsqueda de protección y
consuelo; pero les falta la esperanza
cierta de un futuro feliz. La muerte
era un puro truncamiento, un
sinsentido.

Por otra parte, la voluntad de vivir
para siempre es profunda en el
hombre, como manifiestan los



filósofos, los literatos, los artistas, los
poetas y, de modo eminente, los que
se aman. El hombre ansía perdurar;
y tal deseo se manifiesta de múltiples
modos: en los proyectos humanos, en
la voluntad de tener hijos, en el
deseo de influir sobre la vida de otras
personas, de ser reconocido y
recordado; en todo esto, se puede
adivinar la tensión humana hacia la
eternidad. Hay quien piensa en la
inmortalidad del alma; hay quien
entiende la inmortalidad como
reencarnación; hay, en fin, quien
ante el hecho cierto de la muerte
decide poner todos los medios para
conseguir el bienestar material o el
reconocimiento social: bienes que
nunca serán suficientes, porque no
sacian, porque no dependen sólo de
la propia voluntad. En esto el
cristiano es realista, pues sabe que la
muerte es el término de todos los
sueños vanos del hombre.



En medio del dilema de la muerte y
de la inmortalidad, el poder
recreador de Dios se hace presente
en la vida, pasión y resurrección de
Jesucristo. El fiel cristiano, unido con
Él por el Bautismo y los demás
sacramentos, reproduce los hitos
principales del paso del Señor por la
tierra. Como escribe San Pablo a los
romanos, fuimos sepultados
juntamente con él mediante el
bautismo para unirnos a su muerte,
para que, así como Cristo fue
resucitado de entre los muertos por
la gloria del Padre, así también
nosotros caminemos en una vida
nueva. Porque si hemos sido
injertados en él con una muerte
como la suya, también lo seremos
con una resurrección como la suya 
[7].

En efecto, el cristiano tiene la certeza
de que Dios le ha dado la vida
creándolo a su imagen y semejanza 
[8]. Sabe que cuando experimenta la



angustia de la muerte que se acerca,
Cristo actúa en él, convirtiendo sus
penas y su muerte en fuerza
corredentora. Y está seguro de que el
mismo Jesús, al que ha servido,
imitado y amado, le recibirá en el
Cielo, llenándolo de gloria después
de su muerte. La grande y gozosa
verdad de la fe cristiana es que, por
la fe en Cristo, el hombre puede
superar con creces al último enemigo
[9], la muerte, abriéndose a la visión
perpetua de Dios y a la resurrección
del cuerpo al final de los tiempos,
cuando todas las cosas se hayan
cumplido en Cristo.

La vida no termina aquí; estamos
seguros de que el sacrificio
escondido y la entrega generosa
tienen un sentido y un premio que,
por la misericordia magnánima de
Dios, van más allá de lo que el
hombre podría esperar con las
propias fuerzas. Si alguna vez te
intranquiliza el pensamiento de



nuestra hermana la muerte, porque
¡te ves tan poca cosa!, anímate y
considera: ¿qué será ese Cielo que
nos espera, cuando toda la
hermosura y la grandeza, toda la
felicidad y el Amor infinitos de Dios
se viertan en el pobre vaso de barro
que es la criatura humana, y la
sacien eternamente, siempre con la
novedad de una dicha nueva? [10].

Los novísimos empiezan de algún
modo en la tierra

Aunque es cierto que la novedad
cristiana se refiere principalmente a
la otra vida, al más allá, la Iglesia
enseña que la novedad de la
Resurrección de Cristo ya está
presente, de algún modo, en la tierra.
Por más que dure el universo tal
como lo conocemos, estamos ya “en
los últimos tiempos”, seguros de que
el mundo ha sido redimido, pues
Cristo ha derrotado el pecado, la
muerte, al demonio.



El Reino de Dios está ya en medio de
vosotros [11]; en medio no sólo como
una presencia externa, sino también
como dentro del creyente, en el alma
en gracia, con una presencia real,
actual, eficaz, aunque todavía no del
todo visible y completa. «La plenitud
de los tiempos ha llegado, pues, hasta
nosotros (cfr. 1 Cor 10, 11), y la
renovación del mundo está
irrevocablemente decretada y
empieza a realizarse en cierto modo
en el siglo presente, ya que la Iglesia,
aun en la tierra, se reviste de una
verdadera, si bien imperfecta,
santidad (...). Somos llamados hijos
de Dios y lo somos de verdad (cfr. 1
Jn 3, 1); pero todavía no hemos sido
manifestados con Cristo en aquella
gloria (cfr. Col 3, 4), en la que
seremos semejantes a Dios, porque lo
veremos tal cual es (cfr. 1 Jn 3, 2)» 
[12].

La Iglesia es depositaria en la tierra
de esa presencia por adelantado del



Reino de Dios; camina como
peregrina en la tierra, pero todo el
poder salvífico de Dios actúa ya de
algún modo en el siglo presente, por
medio de la Palabra revelada y de los
sacramentos, especialmente la
Eucaristía; poder salvífico que se
manifiesta también en la vida santa
de los cristianos, que viven en el
mundo, sin ser del mundo [13]. El
cristiano es, ante el mundo y en el
mundo, alter Christus, ipse Christus,
otro Cristo, el mismo Cristo: se
establece así una cierta polaridad en
la vida de la Iglesia y de cada
creyente entre el ya y el todavía no,
entre el momento presente –ocasión
de acoger la gracia– y la plenitud
final; tensión que tiene muchas
consecuencias para la vida del
cristiano y para la comprensión del
mundo.

Esta realidad confirma la distinción
que existe entre el orden natural y el
orden sobrenatural. La vida



sobrenatural, basada en la fe y en la
gracia de Dios, se inserta en el alma
del cristiano, aunque no haya
informado plenamente todos los
aspectos de su existencia. El cristiano
vive metido en Dios y para Dios, y se
esfuerza por comunicar los bienes
divinos a los demás hombres. En la
vida futura, la gracia, o vida
sobrenatural, se convertirá en gloria,
y el hombre alcanzará una
inmortalidad completa en la
resurrección de los muertos. En la
vida presente, en cambio, aunque
esté perfeccionada por la gracia, la
existencia humana posee leyes
propias, que han de aplicarse en los
distintos ámbitos: personal, familiar,
social y político. La vida sobrenatural
acoge, perfecciona y lleva a plenitud
la naturaleza, sin anularla ni
sustituirla.

Otra consecuencia de la tensión entre
el ya y el todavía no se expresa en la
noción cristiana del tiempo y de la



historia. Para el pensamiento
pagano, casi siempre fatalista, los
eventos de la historia estaban
previstos y determinados de
antemano por el fatum, el destino. El
tiempo pasaba intocable e
impertérrito, como espectador mudo
y pasivo, enmarcando el curso de la
historia. Pero el tiempo cristiano no
es sólo tiempo que pasa; es espacio
creado por Dios para crecimiento y
progreso, para la historia y la
redención. Dios actúa con su
Providencia en el tiempo, para llevar
el mundo y la historia hacia su
plenitud.

El Señor ha querido contar con la
respuesta inteligente y libre de los
hombres, con las oraciones de los
santos y las buenas acciones de
muchos, para influir en el curso de
los eventos. Como imagen suya, los
hombres pueden cambiar la historia:
en unos casos para mal, como
ocurrió con el pecado de Adán y Eva;



pero sobre todo de un modo positivo,
participando activamente en la
realización del designio divino,
precisamente porque el evento más
relevante y eficaz, el que dio a la
historia del mundo el viraje más
radical, fue la Encarnación del Hijo
de Dios. Por eso, la colaboración
humana más profunda y duradera
en los planes divinos para cambiar el
curso de la historia ha sido llevada a
cabo por la Virgen, cuando acogió
con un decidido fiat! al Hijo de Dios
en su seno.

Los cristianos viven en el mundo
conscientes de los pecados propios y
ajenos, pero convencidos de que el
mejor modo de aprovechar el tiempo
es servir a Dios, para mejorar el
mundo que nos ha confiado. De
algún modo, el tiempo es plasmado
por el hombre, es humanizado. La
tensión escatológica se hace patente
en la Providencia divina, siempre
presente en la vida de la Iglesia y de



cada cristiano. «La creación tiene su
bondad y su perfección propias, pero
no salió plenamente acabada de las
manos del Creador. Fue creada “en
estado de vía”, hacia una perfección
última todavía por alcanzar, a la que
Dios la destinó. Llamamos divina
providencia a las disposiciones por
las que Dios conduce la obra de su
creación hacia esta perfección»[14].
El Señor no ha hecho todo, hasta el
último detalle, desde el inicio. Poco a
poco, contando con la inteligente y
perseverante colaboración de las
criaturas, va acercando a todas y
cada una de ellas hacia su fin. Como
hemos visto, el poder salvífico de
Dios normalmente se hace presente
en la vida del hombre de forma
escondida e interior; de manera
similar, la Providencia divina obra
suave y ordinariamente, no sólo en
los grandes eventos, sino también en
los que, en apariencia, son más
pequeños. Por eso el Señor invita a la
plena confianza: así pues, no andéis



preocupados diciendo: ¿qué vamos a
comer, qué vamos a beber, con qué
nos vamos a vestir? Por todas esas
cosas se afanan los paganos. Bien
sabe vuestro Padre celestial que de
todo eso estáis necesitados. Buscad
primero el Reino de Dios y su justicia,
y todas estas cosas se os añadirán 
[15].

Dios –explicaba san Josemaría–, que
es la hermosura, la grandeza, la
sabiduría, nos anuncia que somos
suyos, que hemos sido escogidos como
término de su amor infinito. Hace
falta una recia vida de fe para no
desvirtuar esta maravilla, que la
Providencia divina pone en nuestras
manos. Fe como la de los Reyes
Magos: la convicción de que ni el
desierto, ni las tempestades, ni la
tranquilidad de los oasis nos
impedirán llegar a la meta del Belén
eterno: la vida definitiva con Dios[16].



Desde el inicio de su existencia
terrena, el Señor llenó a la que sería
la Madre de su Hijo con una
extraordinaria abundancia de dones,
humanos y sobrenaturales.
Concebida sin pecado original, Ella
era lallena de gracia[17]. Durante su
vida, en medio de un sinfín de
pruebas y oscuridades, vivió
heroicamente la fe, fortaleciendo con
su ejemplo a los primeros discípulos.
Al final de su vida, exenta de
cualquier pecado, fue asunta al cielo
en cuerpo y alma, participando para
siempre, como Reina de los Ángeles y
de toda la creación, en la gloria del
Señor. En Ella se ha verificado
plenamente la promesa divina de
llevar a los hombres a la gloria. Por
eso, la Virgen es para cada hombre 
spes nostra, faro que nos ilumina y
causa de nuestra esperanza.

Autor: P. O'Callaghan

------------------------------------------------



[1] Mc 1, 15.

[2] Cfr. Mt 19, 3-9; Gn 2, 24.

[3] Mt 5, 17.

[4] Jn 1, 11.

[5] Ap 21, 5.

[6] Cfr. 1 Ts 4, 13; Ef 2, 12.

[7] Rm 6, 4-5.

[8] Cfr. Gn 1, 27.

[9] 1 Cor 15, 26.

[10] Surco, n. 891.

[11] Lc 17, 21.

[12] Concilio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 48.

[13] Cfr. Jn 17, 14.

[14] Catecismo de la Iglesia Católica,
n. 302.



[15] Mt 6, 31-33.

[16] Es Cristo que pasa, n. 32.

[17] Lc 1, 28.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/la-novedad-en-
cristo/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/la-novedad-en-cristo/
https://opusdei.org/es-sv/article/la-novedad-en-cristo/
https://opusdei.org/es-sv/article/la-novedad-en-cristo/

	La novedad en Cristo

