opusdei.org

Trabajar bien,
trabajar por amor
(XV): La fuerza del
fermento

Cuando luchamos por hacer
bien nuestro trabajo a los ojos
de Dios, por hacerlo santo,
estamos mejorando el mundo,
porque introducimos en €l la
Caridad. Este editorial explica
como asi el trabajo se convierte
en fermento.

26/03/2015



La sociedad es como un tejido de
relaciones entre los hombres. El
trabajo, la familia y las demas
circunstancias de la vida crean una
trama de vinculos, en la que nuestra
existencia se encuentra como
entretejida[1], de modo que cuando
procuramos santificar la concreta
profesion, la particular situacion
familiar o el resto de los deberes
ordinarios, no estamos santificando
una fibra aislada, sino el entero
tejido social.

Esta labor santificadora convierte a
los cristianos en poderoso fermento
de ordenacién del mundo, de modo
que éste refleje mejor el amor con el
que ha sido creado. Cuando la
caridad esta presente en cualquier
actividad humana, se reducen los
espacios de egoismo, principal factor
de desorden en el hombre, en sus
relaciones con los demas y con las
cosas. Asi, portadores del Amor del
Padre en medio de la sociedad, los



fieles laicos «estan llamados alli por
Dios a cumplir su propio cometido,
guiandose por el espiritu evangélico,
de modo que, igual que la levadura,
contribuyan desde dentro a la
santificacion del mundo»[2].

La eficacia transformadora de esa
levadura cristiana en el trabajo
depende, en gran medida, de que
cada uno procure alcanzar una
preparacion adecuada. Esta no debe
limitarse a la instruccion especifica —
técnica o intelectual- que requiere
cada profesion. Hay otros aspectos
que, por ser imprescindibles para
alcanzar una verdadera
"competencia” humana y cristiana,
influyen directisimamente en las
relaciones laborales y sociales que se
originan en torno al trabajo y que
son fundamentales para ordenar a
Dios el tejido social.

Ser del mundo sin ser mundanos



El cristiano que esta llamado a
santificarse en su profesion ha de ser
del mundo, pero no ser mundano.
Busca el bienestar temporal, pero no
lo considera como el bien supremo.
Reconoce con realismo la presencia
del mal, pero no se desanima cuando
lo encuentra, sino que trata de
reparar y de luchar con mas empefio
para purificarlo del pecado. No debe
faltar nunca la ilusion, ni en
vuestro trabajo ni en vuestro
emperio por construir la ciudad
temporal. Aunque, al mismo
tiempo, como discipulos de Cristo
que han crucificado la carne con
sus pasiones y concupiscencias
(Gal 5, 24), procuréis mantener
vivo el sentido del pecado y de la
reparacion generosa, frente a los
falsos optimismos de quienes,
enemigos de la cruz de Cristo (Flp
3, 18), todo lo cifran en el progreso
y en las energias humanas[3].



"Ser del mundo", en sentido positivo,
lleva a tener espiritu
contemplativo en medio de todas
las actividades humanas (...),
haciendo realidad este programa:
cuanto mas dentro del mundo
estemos, tanto mas hemos de ser
de Diosl[4]. Este afan, lejos de
producir retraimiento ante las
dificultades del ambiente, impulsa
hacia una mayor audacia, fruto de
una presencia de Dios mas intensa y
constante. Porque somos del mundo y
somos de Dios, no podemos
encerrarnos: «no es licito a los
cristianos abandonar su mision en el
mundo, como al alma no le esta
permitido separarse
voluntariamente del cuerpo»[5]. San
Josemaria concreta esa tarea de
ciudadanos cristianos en contribuir
a que el amory la libertad de
Cristo presidan todas las
manifestaciones de la vida
moderna: la culturay la
economia, el trabajo y el descanso,



la vida de familia y la convivencia
social[6].

Manifestacion capital del espiritu
cristiano -y aun simplemente
humano- es reconocer que la plena
felicidad humana se encuentra en la
union con Dios, no en la posesion de
bienes terrenos. Es justamente 1o
contrario de ser mundano. El
mundano pone todo el corazon en los
bienes de este mundo, sin acordarse
de que estan hechos para conducirle
hacia el Creador. Puede que alguna
vez, ante la experiencia de personas
que, alejadas de Dios, parecen
encontrar felicidad al disponer de los
bienes que desean, venga el
pensamiento de que la unién con
Dios no es la unica fuente de alegria
plena. Pero no debemos engafiarnos.
Se trata de una felicidad
inconsistente, superficial y no exenta
de inquietudes. Esas mismas
personas serian incomparablemente
mas felices, ya en esta tierra y



después plenamente en el Cielo, si
trataran a Dios y ordenaran a su
gloria el uso de esos bienes. La suya
dejaria de ser una felicidad fragil,
expuesta a muchas eventualidades, y
no temerian —con ese temor que les
quita la paz- que llegaran a faltarles
unos u otros bienes, ni les asustaria
la realidad del dolor y de la muerte.

Las bienaventuranzas del Sermoén de
la montafia —bienaventurados los
pobres de espiritu, porque de ellos
es el Reino de los Cielos.
Bienaventurados los que lloran,
porque seran consolados.
Bienaventurados los mansos..., los
que tienen hambre y sed de
justicia..., los que padecen
persecucion por causa de la
justicia...[7]-, muestran que la plena
felicidad (la bienaventuranza), no se
encuentra en los bienes de este
mundo. San Josemaria se dolia
porque, a veces, se engaria a las
almas. Se les habla de una



liberacion que no es la de Cristo.
Las ensefianzas de Jesus, su
Sermon de la Montana, esas
bienaventuranzas que son un
poema del amor divino, se
ignoran. Solo se busca una
felicidad terrena, que no es posible
alcanzar en este mundol8].

Las palabras del Sefior no justifican,
sin embargo, una vision negativa de
los bienes terrenos, como si fueran
malos o impedimento para alcanzar
el Cielo. No son obstaculo, s

ino materia de santificacion, y el
Sefior no invita a rechazarlos.
Ensefia mas bien que lo tinico
necesario[9] para la santidad y la
felicidad es amar a Dios. Quien no
dispone de esos bienes o quien sufre,
debe saber no solo que la alegria
plena pertenece al Cielo, sino que ya
en esta tierra es "bienaventurado” —
puede tener un anticipo de la
felicidad del Cielo—, porque el dolor vy,



en general, la carencia de un bien,
tiene valor redentor si se acoge por
amor a la Voluntad de nuestro Padre
Dios, que todo lo ordena a nuestro
bien[10].Buscar el bienestar material
para quienes nos rodean es muy
agradable a Dios, es una forma
maravillosa de empapar de caridad
las realidades temporales, y es
perfectamente compatible con la
actitud personal de desprendimiento
que el Sefior nos ha ensefiado.

Mentalidad laical, con alma
sacerdotal

Un hijo de Dios ha de tener alma
sacerdotal, porque ha sido hecho
participe del sacerdocio de Cristo
para corredimir con El. En los fieles
del Opus Dei, por estar llamados a
santificarse en medio del mundo,
esta caracteristica se encuentra
intrinsecamente unida a la
mentalidad laical, que lleva a
realizar el trabajo y los diversos



quehaceres con competencia, de
acuerdo con sus leyes propias,
queridas por Dios[11].

En el marco basico de las normas de
moral profesional, que interesa
cuidar delicadamente como
presupuesto necesario para
santificar el trabajo, hay muchos
modos de llevar a cabo las tareas
humanas segun el querer de Dios.
Dentro de las leyes propias de cada
actividad, y en la amplia perspectiva
que abre la moral cristiana, caben
multitud de opciones, todas ellas
santificables, entre las que cada uno
puede elegir con responsabilidad y
libertad personales, respetando la
libertad de los demas. Esa libertad
intransferible hace que la
participacion de cada uno en la vida
social —en el hogar, en el trabajo, en
la convivencia- sea unica, original e
irrepetible, como es irrepetible la
respuesta al amor a Dios de cada
alma. No debemos privar a la familia



humana del buen ejercicio de
nuestra libertad, fuente de iniciativas
de servicio a los demas para la gloria
de Dios. El Fundador del Opus Dei ha
ensefiado que asumir
profundamente este hecho es
caracteristica esencial del espiritu de
la Obra. Libertad, hijos mios,
libertad, que es la clave de esa
mentalidad laical que todos
tenemos en el Opus Dei[12].

El alma sacerdotal y la mentalidad
laical son dos aspectos inseparables
en el camino de santidad que ensefia
San Josemaria. En todo y siempre
hemos de tener -tanto los
sacerdotes como los seglares-
alma verdaderamente sacerdotal
y mentalidad plenamente laical,
para que podamos entendery
ejercitar en nuestra vida personal
aquella libertad de que gozamos
en la esfera de la Iglesia y en las
cosas temporales,
considerandonos a un tiempo



ciudadanos de la ciudad de Dios
(cfr.Ef 2,19) y de la ciudad de los
hombres[13].

Para ser fermento de espiritu
cristiano en la sociedad es preciso
que en nuestra vida se cumpla esta
union, de modo que todo nuestro
quehacer profesional, realizado con
mentalidad laical, esté empapado de
alma sacerdotal.

Senial clara de esta union es poner en
primer lugar el trato con Dios, la
piedad, que para un hijo de Dios se
puede concretar en el cumplimiento
de un plan de vida espiritual.
Necesitamos alimentar el Amor como
impulso vital de nuestra vida, porque
no es posible trabajar realmente para
Dios sin una vida interior cada vez
mas honda. Como recordaba san
Josemaria: Si no tuvierais vida
interior, al dedicaros a vuestro
trabajo, en lugar de divinizarlo, os
podria suceder lo que sucede al



hierro, cuando esta rojoy se mete
en el agua fria: se destempla y se
apaga. Habéis de tener un fuego
que venga de dentro, que no se
apague, que encienda todo lo que
toque. Por eso he podido decir que
no quiero ninguna obra, ninguna
labor, si mis hijos no se mejoran
en ella. Mido la eficacia y el valor
de las obras, por el grado de
santidad que adquieren los
instrumentos que la realizan.

Con la misma fuerza con que antes
os invitaba a trabajar, y a
trabajar bien, sin miedo al
cansancio; con esa misma
insistencia, os invito ahora a tener
vida interior. Nunca me cansaré
de repetirlo: nuestras Normas de
piedad, nuestra oracion, son lo
primero. Sin la lucha ascética,
nuestra vida no valdria nada,
seriamos ineficaces, ovejas sin
pastor, ciegos que guian a otros
ciegos (cfr. Mt 9, 36; 15, 4)[14].



Para que el fermento no se desvirtue,
ha de tener la fuerza de Dios. Dios es
quien transforma. S6lo cuando
permanecemos unidos a Fl somos
verdaderamente fermento de
santidad. De otro modo estaremos en
la masa como simple masa, sin
aportar lo que se espera de la
levadura. El empefio por cuidar un
plan de vida espiritual acabara
produciendo el milagro de la accion
transformadora de Dios: primero en
nosotros mismos, por ser ese plan un
camino de unién con Fl y, COmo
consecuencia, en los demas, en la
sociedad entera.

J. Lopez Diaz
C. Ruiz

(2004 - revisado julio 2014)




[1] Concilio Vaticano II, Const. dogm.
Lumen gentium, n. 31. Cfr. Juan Pablo
I1, Exhort. apost. Christifideles laici,
30-XII-1988, n. 15.

[2] Ibid.

[3] San Josemaria, Carta 9-I-1959, n.
19, en E. Burkhart, J. Lopez, Vida
cotidiana y santidad en la ensefianza
de San Josemaria, 1, Rialp, Madrid
2010, p. 439. Cfr. Es Cristo que pasa,
nn. 95-101.

[4] San Josemaria, Forja, n. 740.
[5] Epistola ad Diognetum, 6.

[6] San Josemaria, Surco, n. 302.
[7] Mt 5, 3 ss.

[8] San Josemaria, Apuntes de una
meditacion, 25-X11-1972, en E.
Burkhart, J. Lopez, Vida cotidiana y
santidad en la ensefianza de San
Josemaria, 111, Rialp, Madrid 2013, p.
125.



[9] Lc 10, 42.
[10] Cfr. Rm 8, 28.

[11] Cfr. Conc. Vaticano II, Const.
past. Gaudium et spes, n. 36.

[12] San Josemaria, Carta 29-1X-1957,
citado por A. Cataneo,. Tracce per
una spiritualita laicale offerte
dall'omelia Amare il mondo
appassionatamente, en revista
“Annales Theologici" 16 (2002)128.

[13] San Josemaria, Carta 2-1I-1945, n.
1, en A. Vazquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, 11, Rialp,
Madrid 2002, p. 670.

[14] San Josemaria, Carta 15-X-1948,
n. 20, en E. Burkhart, J. Lopez, Vida
cotidiana y santidad en la ensefianza
de San Josemaria,lIll, Rialp, Madrid
2013, p. 210.




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-sv/article/la-fuerza-del-
fermento/ (12/01/2026)


https://opusdei.org/es-sv/article/la-fuerza-del-fermento/
https://opusdei.org/es-sv/article/la-fuerza-del-fermento/
https://opusdei.org/es-sv/article/la-fuerza-del-fermento/

	Trabajar bien, trabajar por amor (XV): La fuerza del fermento

