
opusdei.org

La corrección
fraterna

La corrección fraterna es una
advertencia que el cristiano
dirige a su prójimo para
ayudarle en el camino de la
santidad. Es un instrumento de
progreso espiritual que
contribuye al conocimiento de
los defectos personales –con
frecuencia inadvertidos por las
propias limitaciones o
enmascarados por el amor
propio ; y en muchas ocasiones,
es también condición previa
para enfrentarse a esos defectos
con la ayuda de Dios y mejorar,
por tanto, en la vida cristiana.



31/12/2018

Descargar el artículo La corrección
fraterna, en formato PDF

Sumario

1. La corrección fraterna, una
tradición de raigambre evangélica

2. ¿La corrección fraterna, una
necesidad del cristiano

3. Corregir por amor

4. La corrección fraterna es un deber
de justicia

5. Disposiciones necesarias para
hacer la corrección fraterna y para
recibirla

6. Modo de hacer la corrección
fraterna y de recibirla

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/correccion-fraterna-opusdei20181223-115338.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/correccion-fraterna-opusdei20181223-115338.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/correccion-fraterna-opusdei20181223-115338.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/correccion-fraterna-opusdei20181223-115338.pdf


7. Los frutos de la corrección
fraterna

Te puede interesar • Textos de san
Josemaría sobre la corrección
fraterna • Textos del Papa Francisco
en “Amoris Laetitia” • ¿Cuáles son las
obras de misericordia? • Libro
electrónico gratuito: el Compendio
del Catecismo de la Iglesia Católica • 
Devocionario online • Versión digital
gratuita de los Evangelios • La
Comunión de los santos

1. La corrección fraterna, una
tradición de raigambre evangélica

La corrección fraterna posee una
profunda entraña evangélica. Jesús
exhorta a practicarla en el contexto
de un discurso sobre el servicio a los

https://opusdei.org/es/dailytext/la-correccion-fraterna/
https://opusdei.org/es/dailytext/la-correccion-fraterna/
https://opusdei.org/es/dailytext/la-correccion-fraterna/
https://opusdei.org/es/article/amoris-laetitia-consejos-del-papa-francisco-amor/
https://opusdei.org/es/article/amoris-laetitia-consejos-del-papa-francisco-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/obras-de-misericordia-jubileo/
https://opusdei.org/es-es/article/obras-de-misericordia-jubileo/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-el-compendio-del-catecismo-de-la-iglesia-catolica-en-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-el-compendio-del-catecismo-de-la-iglesia-catolica-en-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-el-compendio-del-catecismo-de-la-iglesia-catolica-en-epub/
https://opusdei.org/article/un-devocionario-movil-para-telefonos-y-tablets/
https://opusdei.org/article/edicion-digital-gratuita-de-los-evangelios-universidad-de-navarra/
https://opusdei.org/article/edicion-digital-gratuita-de-los-evangelios-universidad-de-navarra/
https://opusdei.org/es-es/article/tema-13-creo-en-la-comunion-de-los-santos-y-en-el-perdon-de-los-pecados/
https://opusdei.org/es-es/article/tema-13-creo-en-la-comunion-de-los-santos-y-en-el-perdon-de-los-pecados/


más pequeños y el perdón sin
límites: “Si tu hermano peca contra
ti, ve y corrígele a solas tú con él. Si
te escucha, habrás ganado a tu
hermano”[1].

Él mismo corrige a sus discípulos en
diversas ocasiones según nos
muestran los evangelios: les
amonesta ante el brote de envidia
que manifiestan al ver a uno que
expulsaba demonios en nombre de
Jesús[2]; reprende a Pedro con
firmeza porque su modo de pensar
no es el de Dios sino el de los
hombres[3]; encauza la ambición
desordenada de Santiago y Juan,
enmendando con cariño su
equivocada comprensión sobre el
reino que anuncia, al tiempo que
reconoce las valientes disposiciones
de los hermanos para “beber su
cáliz”[4].

A partir de la enseñanza y del
ejemplo de Jesús, la corrección



fraterna ha pasado a ser como una
tradición de la familia cristiana
vivida desde el inicio de la Iglesia,
una obligación de amor y de justicia
al mismo tiempo. Entre los consejos
de San Pablo a los cristianos de
Corinto está el de “exhortarse
mutuamente” (exhortamini invicem)
[5]. Numerosos pasajes del Nuevo
Testamento testimonian el desvelo de
los pastores de la Iglesia al corregir
los abusos que se estaban infiltrando
en alguna de las primeras
comunidades cristianas[6]. San
Ambrosio, testigo de la práctica de la
corrección fraterna, escribe en el
siglo IV: “Si descubres algún defecto
en el amigo, corrígele en secreto [...]
Las correcciones, en efecto, hacen
bien y son de más provecho que una
amistad muda. Si el amigo se siente
ofendido, corrígelo igualmente;
insiste sin temor, aunque el sabor
amargo de la corrección le disguste.
Está escrito en el libro de los
Proverbios las heridas de un amigo



son más tolerables que los besos de
los aduladores (Pr 27, 6)”[7]. Y
también San Agustín advierte sobre
la grave falta que supondría omitir
esa ayuda al prójimo: “Peor eres tú
callando que él faltando”[8].

2. La corrección fraterna, una
necesidad del cristiano

El fundamento natural de la
corrección fraterna es la necesidad
que tiene toda persona de ser
ayudada por los demás para alcanzar
su fin, pues nadie se ve bien a sí
mismo ni reconoce fácilmente sus
faltas. De ahí que esta práctica haya
sido recomendada también por los
autores clásicos como medio para
ayudar a los amigos. Corregir al otro
es expresión de amistad y de
franqueza, y rasgo que distingue al
adulador del amigo verdadero[9]. A
su vez, dejarse corregir es señal de
madurez y condición de progreso
espiritual: “el hombre bueno se



alegra de ser corregido; el malvado
soporta con impaciencia al
consejero” (Admoneri bonus gaudet;
pessimus quisque rectorem asperrime
patitur)[10].

El cristiano precisa del favor que sus
hermanos en la fe le hacen con la
corrección fraterna. Junto a otras
ayudas imprescindibles –la oración,
la mortificación, el buen ejemplo–,
esa práctica –ya presente en la
Sabiduría del pueblo hebreo–
constituye un medio fundamental
para alcanzar la santidad,
contribuyendo así a la extensión del
Reino de Dios en el mundo: “Va por
senda de vida el que acepta la
corrección; el que no la admite, va
por falso camino”[11].

3. Corregir por amor

La corrección fraterna cristiana nace
de la caridad, virtud teologal por la
que amamos a Dios sobre todas las
cosas y a nuestro prójimo como a

https://www.collationes.org/de-vita-christiana/quibusdam-spiritum-operis-dei/item/396-la-correcci%C3%B3n-fraterna-juan-alonso#sdfootnote11sym


nosotros mismos por amor a Dios. Al
ser la caridad el “vínculo de la
perfección”[12] y la forma de todas
las virtudes, el ejercicio de la
corrección fraterna es fuente de
santidad personal en quien la hace y
en quien la recibe. Al primero le
ofrece la oportunidad de vivir el
mandamiento del Señor: “Este es el
mandamiento mío: que os améis
unos a otros como yo os he
amado”[13]; al segundo le
proporciona las luces necesarias
para renovar el seguimiento de
Cristo en aquel aspecto concreto en
que ha sido corregido.

“La práctica de la corrección fraterna
–que tiene entraña evangélica– es una
prueba de sobrenatural cariño y de
confianza. Agradécela cuando la
recibas, y no dejes de practicarla con
quienes convives”[14]. La corrección
fraterna no brota de la irritación
ante una ofensa recibida, ni de la
soberbia o de la vanidad heridas ante



las faltas ajenas. Sólo el amor puede
ser el genuino motivo de la
corrección al prójimo. Como enseña
San Agustín, “debemos, pues,
corregir por amor; no con deseos de
hacer daño, sino con la cariñosa
intención de lograr su enmienda. Si
así lo hacemos, cumpliremos muy
bien el precepto: «si tu hermano
pecare contra ti, repréndelo estando a
solas con él». ¿Por qué lo corriges?
¿Porque te ha molestado ser
ofendido por él? No lo quiera Dios. Si
lo haces por amor propio, nada
haces. Si es el amor lo que te mueve,
obras excelentemente”[15] .

4. La corrección fraterna es un
deber de justicia

Los cristianos tienen el deber de
corregir fraternalmente a sus
prójimos como una exigencia grave
de la virtud de la caridad[16]. En el
Antiguo Testamento encontramos
ejemplos en los que Yahvé recuerda



esa obligación a los profetas, como es
el caso de la advertencia a Ezequiel:
“A ti, hijo de hombre, te he puesto
como centinela sobre la casa de
Israel: escucharás la palabra de mi
boca y les advertirás de mi parte. Si
digo al impío: «Impío, vas a morir», y
no hablas para advertir al impío de
su camino, este impío morirá por su
culpa, pero reclamaré su sangre de
tu mano. Pero si tú adviertes al impío
para que se aparte de su camino y no
se aparta, él morirá por su culpa
pero tú habrás salvado tu vida”[17].

La misma idea aparece en el Nuevo
Testamento. El Apóstol Santiago
señala: “Si alguno de vosotros se
desvía de la verdad y otro hace que
vuelva a ella, debe saber que quien
hace que el pecador se convierta de
su extravío, salvara el alma de la
muerte y cubrirá la muchedumbre
de sus pecados”[18].Y San Pablo
considera la corrección fraterna
como el medio más adecuado para



atraer a quien se ha apartado del
buen camino: “Si alguno no obedece
lo que decimos en esta carta [...] no le
miréis como a enemigo, sino
corregidle como a un hermano”[19].
Ante las faltas de los hermanos no
cabe una actitud pasiva o
indiferente. Mucho menos vale la
queja o la acusación destemplada:
“Aprovecha más la corrección amiga
que la acusación violenta; aquella
inspira compunción, esta excita la
indignación”[20].

Si todos los cristianos necesitan de
esa ayuda, existe un deber especial
de practicar la corrección fraterna
con quienes ocupan determinados
puestos de autoridad, de dirección
espiritual, de formación, etc. en la
Iglesia y en sus instituciones, en las
familias y en las comunidades
cristianas. Quien hace cabeza
necesita esa ayuda con mayor
urgencia por la mayor
responsabilidad que desempeña,



pues “nadie que ha encendido una
lámpara, la oculta con una vasija o la
pone debajo de la cama, sino que la
coloca sobre un candelero para que
los que entran vean la luz”[21]. Del
mismo modo, los que desempeñan
tareas de gobierno o formación
adquieren una responsabilidad
específica de practicarla. En este
sentido enseña San Josemaría: “Se
esconde una gran comodidad —y a
veces una gran falta de
responsabilidad— en quienes,
constituidos en autoridad, huyen del
dolor de corregir, con la excusa de
evitar el sufrimiento a otros. Se
ahorran quizá disgustos en esta
vida..., pero ponen en juego la
felicidad eterna —suya y de los otros
— por sus omisiones, que son
verdaderos pecados”[22 .

5. Disposiciones necesarias para
hacer la corrección fraterna y para
recibirla



La «comunión de los santos» entre
los que unidos a Cristo muerto y
resucitado vivimos aún peregrinos
en este mundo, tiene en la corrección
fraterna una de sus manifestaciones
más genuinas. Todos los cristianos
formamos en Cristo una sola familia,
la Iglesia, para alabanza y gloria de
la Trinidad[23].

Por eso, el ejercicio habitual de la
corrección fraterna viene estimulado
en el cristiano al tomar conciencia de
su responsabilidad en la santidad de
los demás, o sea, de su deber de
colaborar a que cada bautizado
persevere en el lugar donde ha sido
llamado por Dios para santificarse.
Esta conciencia se hace cada vez más
viva fomentando de modo ordinario
las disposiciones de solicitud hacia el
prójimo, es decir, por medio de un
“sano prejuicio psicológico de pensar
habitualmente en los demás”[24].



Otra actitud igualmente necesaria es
estar dispuestos a vencer las
dificultades que puedan presentarse:
1) una visión excesivamente humana
y poco sobrenatural que lleve a
pensar que no merece la pena hacer
esa corrección; 2) el temor a
contristar al corregido; 3) considerar
que la propia indignidad impide
corregir al otro, a quien se considere
mejor capacitado o dispuesto; 4)
juzgar que es inoportuno corregir
cuando uno mismo posee –incluso de
modo más acentuado– el defecto que
ha de advertir en el otro; 5) pensar
que ya no es posible una efectiva
mejora en el corregido, o que esa
corrección ya se hizo anteriormente
sin aparentes resultados. Estos
conflictos suelen proceder, en último
término, de los respetos humanos,
del temor a quedar mal o de un
excesivo espíritu de comodidad. Se
disipan fácilmente si está viva la
conciencia habitual de la comunión
de los santos y, por tanto, de la



lealtad debida a la Iglesia y a sus
pastores, a sus instituciones y a todos
los hermanos en la fe.

Para recibir con fruto la corrección
fraterna, el corregido debe actualizar
con frecuencia sus deseos de
santidad para ver en la advertencia
recibida una gracia divina ordenada
a la mejora en la fidelidad a Dios y en
el servicio a los demás. El ejercicio de
la virtud de la humildad le dispondrá
adecuadamente para acoger las
correcciones con agradecimiento, y
le permitirá escuchar la voz de Dios
sin endurecer el corazón[25].

6. Modo de hacer la corrección
fraterna y de recibirla

De los consejos concretos de
Jesús[26] y de otras enseñanzas
evangélicas sobre la caridad se
desprenden algunos rasgos
característicos del modo en que ha
de practicarse la corrección fraterna:



visión sobrenatural, humildad,
delicadeza y cariño.

Por ser una advertencia con una
finalidad sobrenatural –la santidad
del corregido , conviene que quien
corrige discierna en la presencia de
Dios la oportunidad de la corrección
y la manera más prudente de
realizarla (el momento más
conveniente, las palabras más
adecuadas, etc.) para evitar humillar
al corregido. Pedir luces al Espíritu
Santo y rezar por la persona que ha
de ser corregida favorece el clima
sobrenatural necesario para que la
corrección sea eficaz.

Es oportuno también que la persona
que corrige considere con humildad
en la presencia de Dios su propia
indignidad y se examine sobre la
falta que es materia de la corrección.
San Agustín aconseja hacer ese
examen de conciencia, pues con
frecuencia percibimos con facilidad



en los demás precisamente los
puntos que más nos faltan a nosotros
mismos: “Cuando tengamos que
reprender a otros, pensemos primero
si hemos cometido aquella falta; y si
no la hemos cometido, pensemos que
somos hombres y que hemos podido
cometerla. O si la hemos cometido en
otro tiempo, aunque ahora no la
cometamos. Y entonces tengamos
presente la común fragilidad, para
que la misericordia, y no el rencor,
preceda a aquella corrección”[27].

La delicadeza y el cariño son rasgos
distintivos de la caridad cristiana y
también, por tanto, de la práctica de
la corrección fraterna. Para asegurar
que esa advertencia es expresión de
la caridad auténtica, importa
preguntarse antes de hacerla: ¿cómo
actuaría Jesús en esta circunstancia
con esta persona? Así se advertirá
más fácilmente que Jesús corregiría
no sólo con prontitud y franqueza,
sino también con amabilidad,



comprensión y estima. San Josemaría
enseña en este sentido: “La
corrección fraterna, cuando debas
hacerla, ha de estar llena de
delicadeza —¡de caridad!— en la
forma y en el fondo, pues en aquel
momento eres instrumento de
Dios”[28]. Una muestra concreta de
delicadeza será hacer la advertencia
a solas con el interesado,
prescindiendo de todo aquello
comentarios o bromas que pueda
perturbar el clima sobrenatural en el
que la corrección se realiza.

Al practicar la corrección fraterna ha
de evitarse la posible tendencia al 
anonimato. Esta inclinación
desaparece en el que corrige cuando,
con la gracia de Dios, hace un acto
concreto de lealtad y piensa en la
comunión de los santos. La lealtad le
llevará a corregir a la cara, sin
fingimientos ni rebajas, con la
franqueza de quien busca el bien del
otro y la santidad de la Iglesia. La



necesaria firmeza en la corrección
no es incompatible con la amabilidad
y la delicadeza: quien corrige ha de
ser como una “maza de acero
poderosa, envuelta en funda
acolchada”[29].

La virtud de la prudencia desempeña
un papel importante como guía,
regla y medida del modo de hacer –y
también al recibir la corrección
fraterna. “La prudencia dispone la
razón a discernir, en cada
circunstancia, nuestro verdadero
bien y a elegir los medios adecuados
para realizarlo”[30]. Por eso, una
norma de prudencia, sellada por la
experiencia, es pedir consejo a una
persona sensata (el director
espiritual, el sacerdote, el superior,
etc.) sobre la oportunidad de hacer la
corrección. Esta consulta, lejos de se
ser acusación o denuncia, constituye
un ejercicio sabio de la virtud de la
caridad que busca evitar que alguien
sea corregido de la misma materia



por varias personas, y ayuda al que
corrige a madurar en sus juicios y
formar la propia conciencia; en
definitiva, a ser “almas de
criterio”[31]. La prudencia llevará
también a no corregir con excesiva
frecuencia sobre un mismo asunto,
pues debe contarse con la gracia de
Dios y con el tiempo para la mejora
de los demás.

Las materias que son objeto de
corrección fraterna abarcan todos los
aspectos de la vida del cristiano, pues
todos ellos constituyen su ámbito de
santificación personal y del
apostolado de la Iglesia. Cabe señalar
de modo general los siguientes
puntos: 1) hábitos contrarios a los
mandamiento de la ley de Dios y a
los mandamientos de la Iglesia; 2)
actitudes o comportamientos que
chocan con el testimonio que un
cristiano está llamado a dar en la
vida familiar, social, laboral, etc.; 3)
faltas aisladas cometidas, en el caso



de constituir un grave menoscabo
para la vida cristiana del interesado
o para el bien de la Iglesia[32].

Al recibirla, importa saber mantener
una actitud adecuada que se resume
en estos aspectos: visión
sobrenatural, humildad y
agradecimiento. Al recibir la
corrección, es razonable que la
persona corregida acepte la
corrección con agradecimiento, sin
discutir ni dar explicaciones o
excusas, pues ve en el que corrige a
un hermano que se preocupa por su
santidad. En los casos en que ante
una corrección brote la irritación o el
disgusto del fondo del alma,
convendrá meditar las palabras de
San Cirilo: “La reprensión, que hace
mejorar a los humildes, suele parecer
intolerable a los soberbios”[33]. La
prudencia aconseja en esos casos
meditar en la presencia de Dios
sobre la corrección recibida para
penetrar todo su sentido; y, en el caso



de no entenderla, para pedir consejo
a una persona prudente (el
sacerdote, el director espiritual, etc.)
que le ayude a comprenderla en todo
su alcance.

7. Los frutos de la corrección
fraterna

Son numerosos los beneficios de la
práctica de la corrección fraterna,
tanto para el que la recibe como para
el que la hace. Como acción concreta
de la caridad cristiana tiene por
frutos el gozo, la paz y la
misericordia. Supone además el
ejercicio de muchas virtudes: la
caridad, la humildad, la prudencia;
mejora la formación humana
haciendo a las personas más
corteses; facilita el trato mutuo entre
las personas, haciéndolo más
sobrenatural y, a la vez, más
agradable en el aspecto humano;
encauza el posible espíritu crítico
negativo, que podría llevar a juzgar



con sentido poco cristiano el
comportamiento de los demás;
impide las murmuraciones o las
bromas de mal gusto sobre
comportamientos o actitudes de
nuestro prójimo; fortalece la unidad
de la Iglesia y de sus instituciones a
todos los niveles, contribuyendo a
dar mayor cohesión y eficacia a la
misión evangelizadora; garantiza la
fidelidad al espíritu de Jesucristo;
permite a los cristianos
experimentar la firme seguridad de
quienes saben que no les faltarán la
ayuda de sus hermanos en la fe: “El
hermano ayudado por su hermano,
es como una ciudad amurallada”[34].

J. Alonso

Julio 2010

Bibliografía básica

Catecismo de la Iglesia Católica,
1822-1829
San Agustín, Sermo 82

• 

• 



Santo Tomás de Aquino, Suma
Teológica II-IIae, q. 33
San Josemaría:
- Surco: 373, 707, 821, 823, 907
- Forja: 146, 147, 455, 566, 567,
577, 641
- Amigos de Dios, 20, 69, 157,
158, 160-161, 234
M. Nepper, Correction
Fraternelle, en Dictionnaire de
spiritualité, ascétique et
mystique II, Beauchesne, Paris
1953, 2404-2414
C. Gennaro, Corrección fraterna,
en E. Ancilli, Diccionario de
espiritualidad, I, Herder,
Barcelona 1987 (2ª ed.), 499-500
J. M. Perrin, El misterio de la
caridad, Rialp, Madrid 1962

© ISSRA, 2010

1 Mt 18, 15.

• 

• 
• 
• 

• 

• 

• 

• 



2 Cfr. Mc 9, 38-40.

3 Cfr. Mt 16, 23.

4 Cfr. Mt 20, 20-23.

5 2 Co 13, 11.

6 Cfr., por ejemplo, St 2.

7 San Ambrosio,De officiis
ministrorum III, 125-135.

8 San Agustín, Sermo 82, 7.

9 Cfr. Plutarco, Moralia, I.

10 Séneca, De ira, 3, 36, 4.

11 Pr 10, 17.

12 Cfr. Col 3, 14.

13 Jn 15, 12.

14 San Josemaría, Forja, n. 566.

15 San Agustín, Sermo 82, 4.



16 Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 1829.

17 Ez 33, 7-9.

18 St 5, 19- 20.

19 2 Ts 3, 4- 5; cfr. Ga 6, 1.

20 San Ambrosio, Catena Aurea, VI.

21 Lc 8, 16; cfr. Mc 4, 21.

22 San Josemaría, Forja, n. 577.

23 Cfr. Compendio del Catecismo de la
Iglesia Católica, 195.

24 San Josemaría, Forja, n. 861.

25 Cfr. Salmo 94.

26 Mt 18, 15-17: “Si tu hermano peca
contra ti, ve y corrígele a solas tú con
él. Si te escucha, habrás ganado a tu
hermano. Si no escucha, toma
entonces contigo a uno o dos, para
que cualquier asunto quede firme



por la palabra de dos o tres testigos.
Pero si no quiere escucharlos, díselo
a la Iglesia. Si tampoco quiere
escuchar a la Iglesia, tenlo por
pagano y publicano”.

27 San Agustín, Sobre el Sermón de la
Montaña, 2.

28 San Josemaría, Forja, n. 147.

29 Cfr. Id., Camino, n. 397.

30 Compendio del Catecismo de la
Iglesia Católica, 380.

31 Cfr. San Josemaría, Camino,
Introducción.

32 Como es lógico, en el seno de las
diversas instituciones de la Iglesia
constituyen también materia de
corrección fraterna las conductas o
faltas que se oponen al espíritu o a
las costumbres propias de cada una
de esas instituciones suscitadas por
Dios.



33 San Cirilo, Catena Aurea, vol. VI.

34 Pr 18, 19.

collationes.org

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/la-correccion-
fraterna/ (07/01/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/la-correccion-fraterna/
https://opusdei.org/es-sv/article/la-correccion-fraterna/
https://opusdei.org/es-sv/article/la-correccion-fraterna/

	La corrección fraterna

