
opusdei.org

Por un mundo más
justo, pacífico y
sostenible

Mensaje del Papa Francisco con
motivo de la VI Jornada
mundial de oración por el
cuidado de la creación, que se
celebra hoy.

01/09/2020

Queridos hermanos y hermanas:

Cada año, en particular desde la
publicación de la Carta encíclica 
Laudato si’ (LS, 24 mayo 2015), el
primer día de septiembre la familia

https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-laudato-si/


cristiana celebra la Jornada mundial
de oración por el cuidado de la
creación, con la que comienza el
Tiempo de la Creación, que finaliza el
4 de octubre, en memoria de san
Francisco de Asís. En este período,
los cristianos renuevan en todo el
mundo su fe en Dios creador y se
unen de manera especial en la
oración y tarea a favor de la defensa
de la casa común.

Me alegra que el tema elegido por la
familia ecuménica para la
celebración del Tiempo de la
Creación 2020 sea “Jubileo de la
Tierra”, precisamente en el año en el
que se cumple el cincuentenario del
Día de la Tierra.

En la Sagrada Escritura, el Jubileo es
un tiempo sagrado para recordar,
regresar, descansar, reparar y
alegrarse.

1. Un tiempo para recordar



Estamos invitados a recordar sobre
todo que el destino último de la
creación es entrar en el “sábado
eterno” de Dios. Es un viaje que se
desarrolla en el tiempo, abrazando el
ritmo de los siete días de la semana,
el ciclo de los siete años y el gran Año
Jubilar que llega al final de siete años
sabáticos.

El Jubileo es también un tiempo de
gracia para hacer memoria de la
vocación original de la creación con
vistas a ser y prosperar como
comunidad de amor. Existimos sólo a
través de las relaciones: con Dios
creador, con los hermanos y
hermanas como miembros de una
familia común, y con todas las
criaturas que habitan nuestra misma
casa. «Todo está relacionado, y todos
los seres humanos estamos juntos
como hermanos y hermanas en una
maravillosa peregrinación,
entrelazados por el amor que Dios
tiene a cada una de sus criaturas y



que nos une también, con tierno
cariño, al hermano sol, a la hermana
luna, al hermano río y a la madre
tierra» (LS, 92).

Por lo tanto, el Jubileo es un
momento para el recuerdo, para
conservar la memoria de nuestra
existencia interrelacional. Debemos
recordar constantemente que «todo
está relacionado, y que el auténtico
cuidado de nuestra propia vida y de
nuestras relaciones con la naturaleza
es inseparable de la fraternidad, la
justicia y la fidelidad a los
demás» (LS, 70).

2. Un tiempo para regresar

El Jubileo es un momento para
volver atrás y arrepentirse. Hemos
roto los lazos que nos unían al
Creador, a los demás seres humanos
y al resto de la creación. Necesitamos
sanar estas relaciones dañadas, que
son esenciales para sostenernos a



nosotros mismos y a todo el
entramado de la vida.

El Jubileo es un tiempo para volver a
Dios, nuestro creador amoroso. No se
puede vivir en armonía con la
creación sin estar en paz con el
Creador, fuente y origen de todas las
cosas. Como señaló el papa
Benedicto, «el consumo brutal de la
creación comienza donde no está
Dios, donde la materia es sólo
material para nosotros, donde
nosotros mismos somos las últimas
instancias, donde el conjunto es
simplemente una propiedad
nuestra» (Encuentro con el Clero de la
Diócesis de Bolzano-Bressanone, 6
agosto 2008).

El Jubileo nos invita a pensar de
nuevo en los demás, especialmente
en los pobres y en los más
vulnerables. Estamos llamados a
acoger de nuevo el proyecto original
y amoroso de Dios para la creación



como una herencia común, un
banquete para compartir con todos
los hermanos y hermanas en un
espíritu de convivencia; no en una
competencia desleal, sino en una
comunión gozosa, donde nos
apoyamos y protegemos
mutuamente. El Jubileo es un
momento para dar libertad a los
oprimidos y a todos aquellos que
están encadenados a las diversas
formas de esclavitud moderna,
incluida la trata de personas y el
trabajo infantil.

También debemos volver a escuchar
la tierra, que las Escrituras indican
como adamah, el lugar del que fue
formado el hombre, Adán. Hoy la voz
de la creación nos urge, alarmada, a
regresar al lugar correcto en el orden
natural, a recordar que somos parte,
no dueños, de la red interconectada
de la vida. La desintegración de la
biodiversidad, el vertiginoso
incremento de los desastres



climáticos, el impacto desigual de la
pandemia en curso sobre los más
pobres y frágiles son señales de
alarma ante la codicia desenfrenada
del consumo.

Particularmente durante este Tiempo
de la Creación, escuchamos el latido
del corazón de todo lo creado. En
efecto, esta ha sido dada para
manifestar y comunicar la gloria de
Dios, para ayudarnos a encontrar en
su belleza al Señor de todas las cosas
y volver a él (cf. S. Buenaventura, In
II Sent., I, 2,2, q.1, concluido; Brevil.,
II, 5.11). La tierra de la que fuimos
extraídos es, por tanto, un lugar de
oración y meditación: «Despertemos
el sentido estético y contemplativo
que Dios puso en nosotros» (Exhort.
ap. Querida Amazonia, 56). La
capacidad de maravillarnos y
contemplar es algo que podemos
aprender especialmente de los
hermanos y hermanas indígenas,



que viven en armonía con la tierra y
sus múltiples formas de vida.

3. Un tiempo para descansar

En su sabiduría, Dios reservó el
sábado para que la tierra y sus
habitantes pudieran reposar y
reponerse. Hoy, sin embargo, nuestro
estilo de vida empuja al planeta más
allá de sus límites. La continua
demanda de crecimiento y el
incesante ciclo de producción y
consumo están agotando el medio
ambiente. Los bosques se
desvanecen, el suelo se erosiona, los
campos desaparecen, los desiertos
avanzan, los mares se vuelven ácidos
y las tormentas se intensifican: ¡la
creación gime!

Durante el Jubileo, el Pueblo de Dios
fue invitado a descansar de su
trabajo habitual, para permitir que la
tierra se regenerara y el mundo se
reorganizara, gracias al declive del
consumo habitual. Hoy necesitamos



encontrar estilos de vida equitativos
y sostenibles, que restituyan a la
Tierra el descanso que se merece,
medios de subsistencia suficientes
para todos, sin destruir los
ecosistemas que nos mantienen.

La pandemia actual nos ha llevado
de alguna manera a redescubrir
estilos de vida más sencillos y
sostenibles. La crisis, en cierto
sentido, nos ha brindado la
oportunidad de desarrollar nuevas
formas de vida. Se pudo comprobar
cómo la Tierra es capaz de
recuperarse si la dejamos descansar:
el aire se ha vuelto más limpio, las
aguas más transparentes, las especies
animales han regresado a muchos
lugares de donde habían
desaparecido. La pandemia nos ha
llevado a una encrucijada.
Necesitamos aprovechar este
momento decisivo para acabar con
actividades y propósitos superfluos y
destructivos, y para cultivar valores,



vínculos y proyectos generativos.
Debemos examinar nuestros hábitos
en el uso de energía, en el consumo,
el transporte y la alimentación. Es
necesario eliminar de nuestras
economías los aspectos no esenciales
y nocivos y crear formas fructíferas
de comercio, producción y transporte
de mercancías.

4. Un tiempo para reparar

El Jubileo es un momento para
reparar la armonía original de la
creación y sanar las relaciones
humanas perjudicadas.

Nos invita a restablecer relaciones
sociales equitativas, restituyendo la
libertad y la propiedad a cada uno y
perdonando las deudas de los demás.
Por eso, no debemos olvidar la
historia de explotación del sur del
planeta, que ha provocado una
enorme deuda ecológica,
principalmente por el saqueo de
recursos y el uso excesivo del espacio



medioambiental común para la
eliminación de residuos. Es el
momento de la justicia restaurativa.
En este sentido, renuevo mi
llamamiento para cancelar la deuda
de los países más frágiles ante los
graves impactos de la crisis sanitaria,
social y económica que afrontan tras
el Covid-19. También es necesario
asegurar que los incentivos para la
recuperación, que se están
desarrollando e implementando a
nivel global, regional y nacional,
sean realmente eficaces, con
políticas, legislaciones e inversiones
enfocadas al bien común y con la
garantía de que se logren los
objetivos sociales y ambientales
globales.

Es igualmente necesario reparar la
tierra. Restaurar el equilibrio
climático es sumamente importante,
puesto que estamos en medio de una
emergencia. Se nos acaba el tiempo,
como nos lo recuerdan nuestros



niños y jóvenes. Se debe hacer todo
lo posible para limitar el crecimiento
de la temperatura media global por
debajo del umbral de 1,5 grados
centígrados, tal como se ratificó en el
Acuerdo de París sobre el Clima: ir
más allá resultará catastrófico,
especialmente para las comunidades
más pobres del mundo. En este
momento crítico es necesario
promover la solidaridad
intrageneracional e
intergeneracional. En preparación
para la importante Cumbre del Clima
en Glasgow, Reino Unido (COP 26),
insto a cada país a adoptar objetivos
nacionales más ambiciosos para
reducir las emisiones.

Restaurar la biodiversidad es
igualmente crucial en el contexto de
una desaparición de especies y una
degradación de los ecosistemas sin
precedentes. Es necesario apoyar el
llamado de las Naciones Unidas para
salvaguardar el 30% de la Tierra



como hábitat protegido para 2030, a
fin de frenar la alarmante tasa de
pérdida de biodiversidad. Exhorto a
la comunidad internacional a
trabajar unida para asegurar que la
Cumbre de Biodiversidad (COP 15) en
Kunming, China, sea un punto de
inflexión hacia el restablecimiento
de la Tierra como una casa donde la
vida sea abundante, de acuerdo con
la voluntad del Creador.

Estamos obligados a reparar según
justicia, asegurando que quienes han
habitado una tierra durante
generaciones puedan recuperar
plenamente su uso. Las comunidades
indígenas deben ser protegidas de las
empresas, en particular de las
multinacionales, que, mediante la
extracción deletérea de combustibles
fósiles, minerales, madera y
productos agroindustriales, «hacen
en los países menos desarrollados lo
que no pueden hacer en los países
que les aportan capital» (LS, 51). Esta



mala conducta empresarial
representa un «nuevo tipo de
colonialismo» (S. Juan Pablo II, 
Discurso a la Pontificia Academia de
Ciencias Sociales, 27 abril 2001,
citado en Querida Amazonia, 14), que
explota vergonzosamente a las
comunidades y países más pobres
que buscan con desesperación el
desarrollo económico. Es necesario
consolidar las legislaciones
nacionales e internacionales, para
que regulen las actividades de las
empresas extractivas y garanticen a
los perjudicados el acceso a la
justicia.

5. Un tiempo para alegrarse

En la tradición bíblica, el Jubileo
representa un evento gozoso,
inaugurado por un sonido de
trompeta que resuena en toda la
tierra. Sabemos que el grito de la
Tierra y de los pobres se ha vuelto
aún más fuerte en los últimos años.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2001/april/documents/hf_jp-ii_spe_20010427_pc-social-sciences.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2001/april/documents/hf_jp-ii_spe_20010427_pc-social-sciences.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2001/april/documents/hf_jp-ii_spe_20010427_pc-social-sciences.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2001/april/documents/hf_jp-ii_spe_20010427_pc-social-sciences.html


Al mismo tiempo, somos testigos de
cómo el Espíritu Santo está
inspirando a personas y
comunidades de todo el mundo a
unirse para reconstruir nuestra casa
común y defender a los más
vulnerables. Asistimos al
surgimiento paulatino de una gran
movilización de personas, que desde
la base y desde las periferias están
trabajando generosamente por la
protección de la tierra y de los
pobres. Da alegría ver a tantos
jóvenes y comunidades,
especialmente indígenas, a la
vanguardia de la respuesta a la crisis
ecológica. Piden un Jubileo de la
Tierra y un nuevo comienzo,
conscientes de que «las cosas pueden
cambiar» (LS, 13).

También es motivo de alegría
constatar cómo el Año especial en el
aniversario de la Encíclica Laudato
si’ está inspirando numerosas
iniciativas, a nivel local y mundial,



para el cuidado de la casa común y
los pobres. Este año debería conducir
a planes operativos a largo plazo
para lograr una ecología integral en
las familias, parroquias, diócesis,
órdenes religiosas, escuelas,
universidades, atención médica,
empresas, granjas y en muchas otras
áreas.

Nos alegramos además de que las
comunidades de creyentes se estén
uniendo para crear un mundo más
justo, pacífico y sostenible. Es motivo
de especial alegría que el Tiempo de
la Creación se esté convirtiendo en
una iniciativa verdaderamente
ecuménica. ¡Sigamos creciendo en la
conciencia de que todos vivimos en
una casa común como miembros de
la misma familia!

Alegrémonos porque, en su amor, el
Creador apoya nuestros humildes
esfuerzos por la Tierra. Esta es
también la casa de Dios, donde su



Palabra «se hizo carne y habitó entre
nosotros» (Jn 1,14), el lugar donde la
efusión del Espíritu Santo se renueva
constantemente.

«Envía, Señor, tu Espíritu y renueva
la faz de la tierra» (cf. Sal 104,30).

Roma, San Juan de Letrán, 1 de
septiembre de 2020.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/jornada-
mundial-oracion-cuidado-

creacion-2020/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/jornada-mundial-oracion-cuidado-creacion-2020/
https://opusdei.org/es-sv/article/jornada-mundial-oracion-cuidado-creacion-2020/
https://opusdei.org/es-sv/article/jornada-mundial-oracion-cuidado-creacion-2020/
https://opusdei.org/es-sv/article/jornada-mundial-oracion-cuidado-creacion-2020/

	Por un mundo más justo, pacífico y sostenible

