
opusdei.org

Necesitamos
madurar la
exigencia de una
nueva fraternidad

Mensaje para la IV Jornada
Mundial de los Pobres, con el
lema “Tiende tu mano al
pobre”, que se celebrará el
Domingo XXXIII del Tiempo
Ordinario (15 de noviembre de
2020).

19/06/2020

“Tiende tu mano al pobre” (cf. Si
7,32). La antigua sabiduría ha



formulado estas palabras como un
código sagrado a seguir en la vida.
Hoy resuenan con todo su significado
para ayudarnos también a nosotros a
poner nuestra mirada en lo esencial
y a superar las barreras de la
indiferencia. La pobreza siempre
asume rostros diferentes, que
requieren una atención especial en
cada situación particular; en cada
una de ellas podemos encontrar a
Jesús, el Señor, que nos reveló estar
presente en sus hermanos más
débiles (cf. Mt 25,40).

1. Tomemos en nuestras manos el 
Eclesiástico, también conocido
comoSirácida, uno de los libros del
Antiguo Testamento. Aquí
encontramos las palabras de un
sabio maestro que vivió unos
doscientos años antes de Cristo. Él
buscaba la sabiduría que hace a los
hombres mejores y capaces de
escrutar en profundidad las
vicisitudes de la vida. Lo hizo en un



momento de dura prueba para el
pueblo de Israel, un tiempo de dolor,
luto y miseria causado por el
dominio de las potencias extranjeras.
Siendo un hombre de gran fe,
arraigado en las tradiciones de sus
antepasados, su primer pensamiento
fue dirigirse a Dios para pedirle el
don de la sabiduría. Y el Señor le
ayudó.

Desde las primeras páginas del libro,
el Sirácida expone sus consejos sobre
muchas situaciones concretas de la
vida, y la pobreza es una de ellas.
Insiste en el hecho de que en la
angustia hay que confiar en Dios:
«Endereza tu corazón, mantente
firme y no te angusties en tiempo de
adversidad. Pégate a él y no te
separes, para que al final seas
enaltecido. Todo lo que te
sobrevenga, acéptalo, y sé paciente
en la adversidad y en la humillación.
Porque en el fuego se prueba el oro, y
los que agradan a Dios en el horno de



la humillación. En las enfermedades
y en la pobreza pon tu confianza en
él. Confía en él y él te ayudará,
endereza tus caminos y espera en él.
Los que teméis al Señor, aguardad su
misericordia y no os desviéis, no sea
que caigáis» (2,2-7).

2. Página tras página, descubrimos
un precioso compendio de
sugerencias sobre cómo actuar a la
luz de una relación íntima con Dios,
creador y amante de la creación,
justo y providente con todos sus
hijos. Sin embargo, la constante
referencia a Dios no impide mirar al
hombre concreto; al contrario, las
dos cosas están estrechamente
relacionadas.

Lo demuestra claramente el pasaje
del cual se toma el título de este
Mensaje (cf. 7,29-36). La oración a
Dios y la solidaridad con los pobres y
los que sufren son inseparables. Para
celebrar un culto que sea agradable



al Señor, es necesario reconocer que
toda persona, incluso la más
indigente y despreciada, lleva
impresa en sí la imagen de Dios. De
tal atención deriva el don de la
bendición divina, atraída por la
generosidad que se practica hacia el
pobre. Por lo tanto, el tiempo que se
dedica a la oración nunca puede
convertirse en una coartada para
descuidar al prójimo necesitado; sino
todo lo contrario: la bendición del
Señor desciende sobre nosotros y la
oración logra su propósito cuando va
acompañada del servicio a los
pobres.

3. ¡Qué actual es esta antigua
enseñanza, también para nosotros!
En efecto, la Palabra de Dios va más
allá del espacio, del tiempo, de las
religiones y de las culturas. La
generosidad que sostiene al débil,
consuela al afligido, alivia los
sufrimientos, devuelve la dignidad a
los privados de ella, es una condición



para una vida plenamente humana.
La opción por dedicarse a los pobres
y atender sus muchas y variadas
necesidades no puede estar
condicionada por el tiempo a
disposición o por intereses privados,
ni por proyectos pastorales o sociales
desencarnados. El poder de la gracia
de Dios no puede ser sofocado por la
tendencia narcisista a ponerse
siempre uno mismo en primer lugar.

Mantener la mirada hacia el pobre es
difícil, pero muy necesario para dar a
nuestra vida personal y social la
dirección correcta. No se trata de
emplear muchas palabras, sino de
comprometer concretamente la vida,
movidos por la caridad divina. Cada
año, con la Jornada Mundial de los
Pobres, vuelvo sobre esta realidad
fundamental para la vida de la
Iglesia, porque los pobres están y
estarán siempre con nosotros (cf. Jn
12,8) para ayudarnos a acoger la



compañía de Cristo en nuestra vida
cotidiana.

4. El encuentro con una persona en
condición de pobreza siempre nos
provoca e interroga. ¿Cómo podemos
ayudar a eliminar o al menos aliviar
su marginación y sufrimiento?
¿Cómo podemos ayudarla en su
pobreza espiritual? La comunidad
cristiana está llamada a involucrarse
en esta experiencia de compartir,
con la conciencia de que no le está
permitido delegarla a otros. Y para
apoyar a los pobres es fundamental
vivir la pobreza evangélica en
primera persona. No podemos
sentirnos “bien” cuando un miembro
de la familia humana es dejado al
margen y se convierte en una
sombra. El grito silencioso de tantos
pobres debe encontrar al pueblo de
Dios en primera línea, siempre y en
todas partes, para darles voz,
defenderlos y solidarizarse con ellos
ante tanta hipocresía y tantas



promesas incumplidas, e invitarlos a
participar en la vida de la
comunidad.

Es cierto, la Iglesia no tiene
soluciones generales que proponer,
pero ofrece, con la gracia de Cristo,
su testimonio y sus gestos de
compartir. También se siente en la
obligación de presentar las
exigencias de los que no tienen lo
necesario para vivir. Recordar a
todos el gran valor del bien común es
para el pueblo cristiano un
compromiso de vida, que se realiza
en el intento de no olvidar a ninguno
de aquellos cuya humanidad es
violada en las necesidades
fundamentales.

5. Tender la mano hace descubrir, en
primer lugar, a quien lo hace, que
dentro de nosotros existe la
capacidad de realizar gestos que dan
sentido a la vida. ¡Cuántas manos
tendidas se ven cada día!



Lamentablemente, sucede cada vez
más a menudo que la prisa nos
arrastra a una vorágine de
indiferencia, hasta el punto de que
ya no se sabe más reconocer todo el
bien que cotidianamente se realiza
en el silencio y con gran generosidad.
Así sucede que, sólo cuando ocurren
hechos que alteran el curso de
nuestra vida, nuestros ojos se
vuelven capaces de vislumbrar la
bondad de los santos “de la puerta de
al lado”, «de aquellos que viven cerca
de nosotros y son un reflejo de la
presencia de Dios» (Exhort. ap. 
Gaudete et exsultate, 7), pero de los
que nadie habla. Las malas noticias
son tan abundantes en las páginas de
los periódicos, en los sitios de
internet y en las pantallas de
televisión, que nos convencen que el
mal reina soberano. No es así. Es
verdad que está siempre presente la
maldad y la violencia, el abuso y la
corrupción, pero la vida está
entretejida de actos de respeto y

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#7


generosidad que no sólo compensan
el mal, sino que nos empujan a ir
más allá y a estar llenos de
esperanza.

6. Tender la mano es un signo: un
signo que recuerda inmediatamente
la proximidad, la solidaridad, el
amor. En estos meses, en los que el
mundo entero ha estado como
abrumado por un virus que ha traído
dolor y muerte, desaliento y
desconcierto, ¡cuántas manos
tendidas hemos podido ver! La mano
tendida del médico que se preocupa
por cada paciente tratando de
encontrar el remedio adecuado. La
mano tendida de la enfermera y del
enfermero que, mucho más allá de
sus horas de trabajo, permanecen
para cuidar a los enfermos. La mano
tendida del que trabaja en la
administración y proporciona los
medios para salvar el mayor número
posible de vidas. La mano tendida
del farmacéutico, quién está



expuesto a tantas peticiones en un
contacto arriesgado con la gente. La
mano tendida del sacerdote que
bendice con el corazón desgarrado.
La mano tendida del voluntario que
socorre a los que viven en la calle y a
los que, a pesar de tener un techo, no
tienen comida. La mano tendida de
hombres y mujeres que trabajan
para proporcionar servicios
esenciales y seguridad. Y otras
manos tendidas que podríamos
describir hasta componer una letanía
de buenas obras. Todas estas manos
han desafiado el contagio y el miedo
para dar apoyo y consuelo.

7. Esta pandemia llegó de repente y
nos tomó desprevenidos, dejando
una gran sensación de
desorientación e impotencia. Sin
embargo, la mano tendida hacia el
pobre no llegó de repente. Ella, más
bien, ofrece el testimonio de cómo
nos preparamos a reconocer al pobre
para sostenerlo en el tiempo de la



necesidad. Uno no improvisa
instrumentos de misericordia. Es
necesario un entrenamiento
cotidiano, que proceda de la
conciencia de lo mucho que
necesitamos, nosotros los primeros,
de una mano tendida hacia nosotros.

Este momento que estamos viviendo
ha puesto en crisis muchas certezas.
Nos sentimos más pobres y débiles
porque hemos experimentado el
sentido del límite y la restricción de
la libertad. La pérdida de trabajo, de
los afectos más queridos y la falta de
las relaciones interpersonales
habituales han abierto de golpe
horizontes que ya no estábamos
acostumbrados a observar. Nuestras
riquezas espirituales y materiales
fueron puestas en tela de juicio y
descubrimos que teníamos miedo.
Encerrados en el silencio de nuestros
hogares, redescubrimos la
importancia de la sencillez y de
mantener la mirada fija en lo



esencial. Hemos madurado la
exigencia de una nueva fraternidad,
capaz de ayuda recíproca y estima
mutua. Este es un tiempo favorable
para «volver a sentir que nos
necesitamos unos a otros, que
tenemos una responsabilidad por los
demás y por el mundo [...]. Ya hemos
tenido mucho tiempo de degradación
moral, burlándonos de la ética, de la
bondad, de la fe, de la honestidad
[...]. Esa destrucción de todo
fundamento de la vida social termina
enfrentándonos unos con otros para
preservar los propios intereses,
provoca el surgimiento de nuevas
formas de violencia y crueldad e
impide el desarrollo de una
verdadera cultura del cuidado del
ambiente» (Carta enc. Laudato si’,
229). En definitiva, las graves crisis
económicas, financieras y políticas
no cesarán mientras permitamos que
la responsabilidad que cada uno
debe sentir hacia al prójimo y hacia

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#229


cada persona permanezca
aletargada.

8. “Tiende la mano al pobre” es, por
lo tanto, una invitación a la
responsabilidad y un compromiso
directo de todos aquellos que se
sienten parte del mismo destino. Es
una llamada a llevar las cargas de los
más débiles, como recuerda san
Pablo: «Mediante el amor, poneos al
servicio los unos de los otros. Porque
toda la Ley encuentra su plenitud en
un solo precepto: Amarás a tu
prójimo como a ti mismo. [...] Llevad
las cargas los unos de los otros» (Ga
5,13-14; 6,2). El Apóstol enseña que la
libertad que nos ha sido dada con la
muerte y la resurrección de
Jesucristo es para cada uno de
nosotros una responsabilidad para
ponernos al servicio de los demás,
especialmente de los más débiles. No
se trata de una exhortación opcional,
sino que condiciona de la
autenticidad de la fe que profesamos.



El libro del Eclesiástico viene otra
vez en nuestra ayuda: sugiere
acciones concretas para apoyar a los
más débiles y también utiliza algunas
imágenes evocadoras. En un primer
momento toma en consideración la
debilidad de cuantos están tristes:
«No evites a los que lloran» (7,34). El
período de la pandemia nos obligó a
un aislamiento forzoso, incluso
impidiendo que pudiéramos consolar
y permanecer cerca de amigos y
conocidos afligidos por la pérdida de
sus seres queridos. Y sigue diciendo
el autor sagrado: «No dejes de visitar
al enfermo» (7,35). Hemos
experimentado la imposibilidad de
estar cerca de los que sufren, y al
mismo tiempo hemos tomado
conciencia de la fragilidad de nuestra
existencia. En resumen, la Palabra de
Dios nunca nos deja tranquilos y
continúa estimulándonos al bien.

9. “Tiende la mano al pobre” destaca,
por contraste, la actitud de quienes



tienen las manos en los bolsillos y no
se dejan conmover por la pobreza, de
la que a menudo son también
cómplices. La indiferencia y el
cinismo son su alimento diario. ¡Qué
diferencia respecto a las generosas
manos que hemos descrito! De
hecho, hay manos tendidas para
rozar rápidamente el teclado de una
computadora y mover sumas de
dinero de una parte del mundo a
otra, decretando la riqueza de
estrechas oligarquías y la miseria de
multitudes o el fracaso de naciones
enteras. Hay manos tendidas para
acumular dinero con la venta de
armas que otras manos, incluso de
niños, usarán para sembrar muerte y
pobreza. Hay manos tendidas que en
las sombras intercambian dosis de
muerte para enriquecerse y vivir en
el lujo y el desenfreno efímero. Hay
manos tendidas que por debajo
intercambian favores ilegales por
ganancias fáciles y corruptas. Y
también hay manos tendidas que, en



el puritanismo hipócrita, establecen
leyes que ellos mismos no observan.

En este panorama, «los excluidos
siguen esperando. Para poder
sostener un estilo de vida que
excluye a otros, o para poder
entusiasmarse con ese ideal egoísta,
se ha desarrollado una globalización
de la indiferencia. Casi sin advertirlo,
nos volvemos incapaces de
compadecernos ante los clamores de
los otros, ya no lloramos ante el
drama de los demás ni nos interesa
cuidarlos, como si todo fuera una
responsabilidad ajena que no nos
incumbe» (Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 54). No podemos ser felices
hasta que estas manos que siembran
la muerte se transformen en
instrumentos de justicia y de paz
para el mundo entero.

10. «En todas tus acciones, ten
presente tu final» (Si 7,36). Esta es la
expresión con la que el Sirácida

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_una_econom%C3%ADa_de_la_exclusi%C3%B3n
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_una_econom%C3%ADa_de_la_exclusi%C3%B3n


concluye su reflexión. El texto se
presta a una doble interpretación. La
primera hace evidente que siempre
debemos tener presente el fin de
nuestra existencia. Acordarse de
nuestro destino común puede
ayudarnos a llevar una vida más
atenta a quien es más pobre y no ha
tenido las mismas posibilidades que
nosotros. Existe también una
segunda interpretación, que
evidencia más bien el propósito, el
objetivo hacia el que cada uno
tiende. Es el fin de nuestra vida que
requiere un proyecto a realizar y un
camino a recorrer sin cansarse. Y
bien, la finalidad de cada una de
nuestras acciones no puede ser otra
que el amor. Este es el objetivo hacia
el que nos dirigimos y nada debe
distraernos de él. Este amor es
compartir, es dedicación y servicio,
pero comienza con el descubrimiento
de que nosotros somos los primeros
amados y movidos al amor. Este fin
aparece en el momento en que el



niño se encuentra con la sonrisa de
la madre y se siente amado por el
hecho mismo de existir. Incluso una
sonrisa que compartimos con el
pobre es una fuente de amor y nos
permite vivir en la alegría. La mano
tendida, entonces, siempre puede
enriquecerse con la sonrisa de quien
no hace pesar su presencia y la
ayuda que ofrece, sino que sólo se
alegra de vivir según el estilo de los
discípulos de Cristo.

En este camino de encuentro
cotidiano con los pobres, nos
acompaña la Madre de Dios que, de
modo particular, es la Madre de los
pobres. La Virgen María conoce de
cerca las dificultades y sufrimientos
de quienes están marginados, porque
ella misma se encontró dando a luz
al Hijo de Dios en un establo. Por la
amenaza de Herodes, con José su
esposo y el pequeño Jesús huyó a
otro país, y la condición de
refugiados marcó a la sagrada



familia durante algunos años. Que la
oración a la Madre de los pobres
pueda reunir a sus hijos predilectos y
a cuantos les sirven en el nombre de
Cristo. Y que esta misma oración
transforme la mano tendida en un
abrazo de comunión y de renovada
fraternidad.

Roma, en San Juan de Letrán, 13 de
junio de 2020, memoria litúrgica de
san Antonio de Padua.

Francisco

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/jornada-

https://opusdei.org/es-sv/article/jornada-mundial-de-los-pobres-2020/
https://opusdei.org/es-sv/article/jornada-mundial-de-los-pobres-2020/


mundial-de-los-pobres-2020/
(01/02/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/jornada-mundial-de-los-pobres-2020/

	Necesitamos madurar la exigencia de una nueva fraternidad

