
opusdei.org

Humildad

Homilía pronunciada por san
Josemaría el 6 de abril de1965 y
publicada en el libro "Amigos
de Dios".

21/10/2022

Vamos a considerar por unos
instantes los textos de esta Misa del
martes de Pasión, para que sepamos
distinguir el endiosamiento bueno
del endiosamiento malo. Vamos a
hablar de humildad, porque ésa es la
virtud que nos ayuda a conocer,
simultáneamente, nuestra miseria y
nuestra grandeza.



Nuestra miseria resalta con
demasiada evidencia. No me refiero
a las limitaciones naturales: a tantas
aspiraciones grandes con las que el
hombre sueña y que, en cambio, no
efectuará nunca, aunque sólo sea por
falta de tiempo. Pienso en lo que
realizamos mal, en las caídas, en las
equivocaciones que podrían evitarse
y no se evitan. Continuamente
experimentamos nuestra personal
ineficacia. Pero, a veces, parece como
si se juntasen todas estas cosas, como
si se nos manifestasen con mayor
relieve, para que nos demos cuenta
de cuán poco somos. ¿Qué hacer?

Expecta Dominum, espera en el
Señor; vive de la esperanza, nos
sugiere la Iglesia, con amor y con fe. 
Viriliter age, pórtate varonilmente.
¿Qué importa que seamos criaturas
de lodo, si tenemos la esperanza
puesta en Dios? Y si en algún
momento un alma sufre una caída,
un retroceso —no es necesario que



suceda—, se le aplica el remedio,
como se procede normalmente en la
vida ordinaria con la salud del
cuerpo, y ¡a recomenzar de nuevo!

¿No os habéis fijado en las familias,
cuando conservan una pieza
decorativa de valor y frágil —un
jarrón, por ejemplo—, cómo lo
cuidan para que no se rompa? Hasta
que un día el niño, jugando, lo tira al
suelo, y aquel recuerdo precioso se
quiebra en varios pedazos. El
disgusto es grande, pero enseguida
viene el arreglo; se recompone, se
pega cuidadosamente y, restaurado,
al final queda tan hermoso como
antes.

Pero, cuando el objeto es de loza o
simplemente de barro cocido, de
ordinario bastan unas lañas, esos
alambres de hierro o de otro metal,
que mantienen unidos los trozos. Y el
cacharro, así reparado, adquiere un
original encanto.



Llevemos esto a la vida interior. Ante
nuestras miserias y nuestros
pecados, ante nuestros errores —
aunque, por la gracia divina, sean de
poca monta—, vayamos a la oración
y digamos a nuestro Padre: ¡Señor,
en mi pobreza, en mi fragilidad, en
este barro mío de vasija rota, Señor,
colócame unas lañas y —con mi
dolor y con tu perdón— seré más
fuerte y más gracioso que antes! Una
oración consoladora, para que la
repitamos cuando se destroce este
pobre barro nuestro.

Que no nos llame la atención si
somos deleznables, que no nos
choque comprobar que nuestra
conducta se quebranta por menos de
nada; confiad en el Señor, que
siempre tiene preparado el auxilio: el
Señor es mi luz y mi salvación, ¿a
quién temeré?. A nadie: tratando de
este modo a nuestro Padre del Cielo,
no admitamos miedo de nadie ni de
nada.



Para oír a Dios

Si acudimos a la Sagrada Escritura,
veremos cómo la humildad es
requisito indispensable para
disponerse a oír a Dios. Donde hay
humildad hay sabiduría, explica el
libro de los Proverbios. Humildad es
mirarnos como somos, sin paliativos,
con la verdad. Y al comprender que
apenas valemos algo, nos abrimos a
la grandeza de Dios: ésta es nuestra
grandeza.

¡Qué bien lo entendía Nuestra
Señora, la Santa Madre de Jesús, la
criatura más excelsa de cuantas han
existido y existirán sobre la tierra!
María glorifica el poder del Señor,
que derribó del solio a los poderosos y
ensalzó a los humildes. Y canta que
en Ella se ha realizado una vez más
esta providencia divina: porque ha
puesto los ojos en la bajeza de su
esclava, por tanto ya desde ahora me



llamarán bienaventurada todas las
generaciones.

María se muestra santamente
transformada, en su corazón
purísimo, ante la humildad de Dios: 
el Espíritu Santo descenderá sobre ti,
y la virtud del Altísimo te cubrirá con
su sombra. Por cuya causa el santo
que de ti nacerá será llamado Hijo de
Dios. La humildad de la Virgen es
consecuencia de ese abismo
insondable de gracia, que se opera
con la Encarnación de la Segunda
Persona de la Trinidad Beatísima en
las entrañas de su Madre siempre
Inmaculada.

Cuando San Pablo evoca este
misterio, prorrumpe también en un
himno gozoso, que hoy podemos
saborear detenidamente: porque
habéis de abrigar en vuestros
corazones los mismos sentimientos
que Jesucristo en el suyo, el cual,
teniendo la naturaleza de Dios, no fue



por usurpación, sino por esencia, el
ser igual a Dios; y no obstante, se
anonadó a sí mismo, tomando la
forma de siervo, hecho semejante a
los hombres y reducido a la condición
de hombre. Se humilló a sí mismo,
haciéndose obediente hasta la muerte
y muerte de Cruz.

Jesucristo, Señor Nuestro, con mucha
frecuencia nos propone en su
predicación el ejemplo de su
humildad: aprended de mí, que soy
manso y humilde de corazón. Para
que tú y yo sepamos que no hay otro
camino, que sólo el conocimiento
sincero de nuestra nada encierra la
fuerza de atraer hacia nosotros la
divina gracia. Por nosotros, Jesús
vino a padecer hambre y a alimentar,
vino a sentir sed y a dar de beber, vino
a vestirse de nuestra mortalidad y a
vestir de inmortalidad, vino pobre
para hacer ricos.



Dios resiste a los soberbios, pero a los
humildes da su gracia, enseña el
Apóstol San Pedro. En cualquier
época, en cualquier situación
humana, no existe más camino —
para vivir vida divina— que el de la
humildad. ¿Es que el Señor se goza
acaso en nuestra humillación? No.
¿Qué alcanzaría con nuestro
abatimiento el que ha creado todo, y
mantiene y gobierna cuanto existe?
Dios únicamente desea nuestra
humildad, que nos vaciemos de
nosotros mismos, para poder
llenarnos; pretende que no le
pongamos obstáculos, para que —
hablando al modo humano— quepa
más gracia suya en nuestro pobre
corazón. Porque el Dios que nos
inspira ser humildes es el mismo que
transformará el cuerpo de nuestra
humildad y le hará conforme al suyo
glorioso, con la misma virtud eficaz
con que puede también sujetar a su
imperio todas las cosas. Nuestro



Señor nos hace suyos, nos endiosa
con un endiosamiento bueno.

La soberbia, el enemigo

¿Y qué es lo que impide esta
humildad, este endiosamiento bueno?
La soberbia. Ese es el pecado capital
que conduce al endiosamiento malo.
La soberbia lleva a seguir, quizá en
las cuestiones más menudas, la
insinuación que Satanás presentó a
nuestro primeros padres: se abrirán
vuestros ojos y seréis como Dios,
conocedores del bien y del mal. Se lee
también en la Escritura que el
principio de la soberbia es apartarse
de Dios. Porque este vicio, una vez
arraigado, influye en toda la
existencia del hombre, hasta
convertirse en lo que San Juan llama 
superbia vitæ, soberbia de la vida.

¿Soberbia? ¿De qué? La Escritura
Santa recoge acentos, trágicos y
cómicos a un tiempo, para
estigmatizar la soberbia: ¿de qué te



ensoberbeces, polvo y ceniza? Ya en
vida vomitas las entrañas. Una ligera
enfermedad: el médico sonríe. El
hombre que hoy es rey, mañana
estará muerto.

Cuando el orgullo se adueña del
alma, no es extraño que detrás, como
en una reata, vengan todos los vicios:
la avaricia, las intemperancias, la
envidia, la injusticia. El soberbio
intenta inútilmente quitar de su solio
a Dios, que es misericordioso con
todas las criaturas, para acomodarse
él, que actúa con entrañas de
crueldad.

Hemos de pedir al Señor que no nos
deje caer en esta tentación. La
soberbia es el peor de los pecados y
el más ridículo. Si logra atenazar con
sus múltiples alucinaciones, la
persona atacada se viste de
apariencia, se llena de vacío, se
engríe como el sapo de la fábula, que
hinchaba el buche, presumiendo,



hasta que estalló. La soberbia es
desagradable, también
humanamente: el que se considera
superior a todos y a todo, está
continuamente contemplándose a sí
mismo y despreciando a los demás,
que le corresponden burlándose de
su vana fatuidad.

Oímos hablar de soberbia, y quizá
nos imaginamos una conducta
despótica, avasalladora: grandes
ruidos de voces que aclaman y el
triunfador que pasa, como un
emperador romano, debajo de los
altos arcos, con ademán de inclinar
la cabeza, porque teme que su frente
gloriosa toque el blanco mármol.

Seamos realistas: esa soberbia sólo
cabe en una loca fantasía. Hemos de
luchar contra otras formas más
sutiles, más frecuentes: el orgullo de
preferir la propia excelencia a la del
prójimo; la vanidad en las
conversaciones, en los pensamientos



y en los gestos; una susceptibilidad
casi enfermiza, que se siente
ofendida ante palabras y acciones
que no significan en modo alguno un
agravio.

Todo esto sí que puede ser, que es,
una tentación corriente. El hombre
se considera, a sí mismo, como el sol
y el centro de los que están a su
alrededor. Todo debe girar en torno a
él. Y no raramente recurre, con su
afán morboso, hasta la simulación
del dolor, de la tristeza y de la
enfermedad: para que los demás lo
cuiden y lo mimen.

La mayor parte de los conflictos, que
se plantean en la vida interior de
muchas gentes, los fabrica la
imaginación: que si han dicho, que si
pensarán, que si me consideran... Y
esa pobre alma sufre, por su triste
fatuidad, con sospechas que no son
reales. En esa aventura desgraciada,
su amargura es continua y procura



producir desasosiego en los demás:
porque no sabe ser humilde, porque
no ha aprendido a olvidarse de sí
misma para darse, generosamente, al
servicio de los otros por amor de
Dios.

Un borrico por trono

Acudamos de nuevo al Evangelio.
Mirémonos en nuestro modelo, en
Cristo Jesús.

Santiago y Juan, por intermedio de su
madre, han solicitado de Cristo
colocarse a su izquierda y a su
derecha. Los demás discípulos se
indignan con ellos. Y Nuestro Señor,
¿qué contesta?: quien quisiere
hacerse mayor, ha de ser vuestro
criado; y quien quisiere ser entre
vosotros el primero, debe hacerse
siervo de todos; porque aun el Hijo del
hombre no vino a que le sirviesen,
sino a servir, y a dar su vida por la
redención de muchos.



En otra ocasión yendo a Cafarnaúm,
quizá Jesús —como en otras jornadas
— iba delante de ellos. Y estando ya
en casa les preguntó: ¿de qué ibais
tratando en el camino? Pero los
discípulos callaban, y es que habían
tenido —una vez más— una disputa
entre sí, sobre quién de ellos era el
mayor de todos. Entonces Jesús,
sentándose, llamó a los doce, y les
dijo: si alguno pretende ser el primero,
hágase el último de todos y el siervo
de todos. Y cogiendo a un niño le puso
en medio de ellos y después de
abrazarle, prosiguió: cualquiera que
acogiere a uno de estos niños por
amor mío, a mí me acoge, y
cualquiera que me acoge, no sólo me
acoge a mí, sino también al que a mí
me ha enviado.

¿No os enamora este modo de
proceder de Jesús? Les enseña la
doctrina y, para que entiendan, les
pone un ejemplo vivo. Llama a un
niño, de los que correrían por



aquella casa, y le estrecha contra su
pecho. ¡Este silencio elocuente de
Nuestro Señor! Ya lo ha dicho todo:
Él ama a los que se hacen como
niños. Después añade que el
resultado de esta sencillez, de esta
humildad de espíritu es poder
abrazarle a Él y al Padre que está en
los cielos.

Cuando se acerca el momento de su
Pasión, y Jesús quiere mostrar de un
modo gráfico su realeza, entra
triunfalmente en Jerusalén,
¡montado en un borrico! Estaba
escrito que el Mesías había de ser un
rey de humildad: anunciad a la hija
de Sión: mira que viene a ti tu Rey
lleno de mansedumbre, sentado sobre
una asna y su pollino, hijo de la que
está acostumbrada al yugo.

Ahora, en la Ultima Cena, Cristo ha
preparado todo para despedirse de
sus discípulos, mientras ellos se han
enzarzado en una enésima contienda



sobre quién de ese grupo escogido
sería reputado el mayor. Jesús se
levanta de la mesa y quítase sus
vestidos, y habiendo tomado una
toalla, se la ciñe. Echa después agua
en un lebrillo y pónese a lavar los pies
de los discípulos y a limpiárselos con
la toalla que se había ceñido.

De nuevo ha predicado con el
ejemplo, con las obras. Ante los
discípulos, que discutían por motivos
de soberbia y de vanagloria, Jesús se
inclina y cumple gustosamente el
oficio de siervo. Luego, cuando
vuelve a la mesa, les comenta: 
¿comprendéis lo que acabo de hacer
con vosotros? Vosotros me llamáis
Maestro y Señor, y decís bien, porque
lo soy. Pues si yo, que soy el Maestro y
el Señor, os he lavado los pies, debéis
también vosotros lavaros los pies uno
al otro. A mí me conmueve esta
delicadeza de nuestro Cristo. Porque
no afirma: si yo me ocupo de esto,
¿cuánto más tendríais que realizar



vosotros? Se coloca al mismo nivel,
no coacciona: fustiga amorosamente
la falta de generosidad de aquellos
hombres.

Como a los primeros doce, también a
nosotros el Señor puede insinuarnos
y nos insinúa continuamente: 
exemplum dedi vobis, os he dado
ejemplo de humildad. Me he
convertido en siervo, para que
vosotros sepáis, con el corazón
manso y humilde, servir a todos los
hombres.

Frutos de la humildad

Cuanto más grande seas, humíllate
más y hallarás gracia ante el Señor. Si
somos humildes, Dios no nos
abandonará nunca. Él humilla la
altivez del soberbio, pero salva a los
humildes. Él libera al inocente, que
por la pureza de sus manos será
rescatado. La infinita misericordia
del Señor no tarda en acudir en
socorro del que lo llama desde la



humildad. Y entonces actúa como
quien es: como Dios Omnipotente.
Aunque haya muchos peligros,
aunque el alma parezca acosada,
aunque se encuentre cercada por
todas partes por los enemigos de su
salvación, no perecerá. Y esto no es
sólo tradición de otros tiempos: sigue
sucediendo ahora.

Al leer la Epístola de hoy, veía a
Daniel metido entre aquellos leones
hambrientos, y, sin pesimismo —no
puedo decir que cualquier tiempo
pasado fue mejor, porque todos los
tiempos han sido buenos y malos—,
consideraba que también en los
momentos actuales andan muchos
leones sueltos, y nosotros hemos de
vivir en este ambiente. Leones que
buscan a quien devorar: tanquam leo
rugiens circuit quærens quem devoret.

¿Cómo evitaremos esas fieras? Quizá
no nos ocurra como a Daniel. Yo no
soy milagrero, pero amo esa



grandiosidad de Dios, y entiendo que
le hubiera sido más fácil aplacar el
hambre del profeta, o ponerle
delante un alimento; y no lo hizo.
Dispuso, en cambio, que desde Judea
se trasladara milagrosamente otro
profeta, Habacuc, a llevarle la
comida. No le importó obrar un
prodigio grande, porque Daniel no se
hallaba en aquel pozo porque sí, sino
por una injusticia de los secuaces del
diablo, por ser servidor de Dios y
destructor de ídolos.

Nosotros, sin portentos
espectaculares, con normalidad de
ordinaria vida cristiana, con una
siembra de paz y de alegría, hemos
de destruir también muchos ídolos:
el de la incomprensión, el de la
injusticia, el de la ignorancia, el de la
pretendida suficiencia humana que
vuelve arrogante la espalda a Dios.

No os asustéis, ni temáis ningún
daño, aunque las circunstancias en



que trabajéis sean tremendas, peores
que las de Daniel en la fosa con
aquellos animales voraces. Las
manos de Dios son igualmente
poderosas y, si fuera necesario,
harían maravillas. ¡Fieles! Con una
fidelidad amorosa, consciente,
alegre, a la doctrina de Cristo,
persuadidos de que los años de ahora
no son peores que los de otros siglos,
y de que el Señor es el de siempre.

Conocí a un anciano sacerdote, que
afirmaba —sonriente— de sí mismo: 
yo estoy siempre tranquilo, tranquilo.
Y así hemos de encontrarnos siempre
nosotros, metidos en el mundo,
rodeados de leones hambrientos,
pero sin perder la paz: tranquilos.
Con amor, con fe, con esperanza, sin
olvidar jamás que, si conviene, el
Señor multiplicará los milagros.

Os recuerdo que si sois sinceros, si os
mostráis como sois, si os endiosáis, a
base de humildad, no de soberbia,



vosotros y yo permaneceremos
seguros en cualquier ambiente:
podremos hablar siempre de
victorias, y nos llamaremos
vencedores. Con esas íntimas
victorias del amor de Dios, que traen
la serenidad, la felicidad del alma, la
comprensión.

La humildad nos empujará a que
llevemos a cabo grandes labores;
pero a condición de que no
perdamos de vista la conciencia de
nuestra poquedad, con un
convencimiento de nuestra pobre
indigencia que crezca cada día. 
Admite sin vacilaciones que eres un
servidor obligado a realizar un gran
número de servicios. No te pavonees
por ser llamado hijo de Dios —
reconozcamos la gracia, pero no
olvidemos nuestra naturaleza—; no te
engrías si has servido bien, porque
has cumplido lo que tenías que hacer.
El sol efectúa su tarea, la luna
obedece; los ángeles desempeñan su



cometido. El instrumento escogido
por el Señor para los gentiles, dice: yo
no merezco el nombre de Apóstol,
porque he perseguido la Iglesia de
Dios (1 Cor XV, 9)... Tampoco nosotros
pretendamos ser alabados por
nosotros mismos: por nuestros
méritos, siempre mezquinos.

Humildad y alegría

Líbrame de todo lo malo y perverso
que hay en el hombre. De nuevo el
texto de la Misa nos habla del buen
endiosamiento: destaca ante nuestros
ojos la mala pasta de que estamos
formados, con todas las malvadas
inclinaciones; y después suplica: 
emitte lucem tuam, envía tu luz y tu
verdad, que me han guiado y traído a
tu monte santo. No me importa
contaros que me he emocionado al
recitar estas palabras del Gradual.

¿Cómo nos hemos de comportar para
adquirir ese endiosamiento bueno?
En el Evangelio leemos que Jesús no



quería ir a Judea, porque los judíos le
buscaban para matarle. Él, que con
un deseo de su voluntad podría
eliminar a sus enemigos, ponía
también los medios humanos. Él, que
era Dios y le bastaba una decisión
suya para cambiar las circunstancias,
nos ha dejado una lección
encantadora: no fue a Judea. Sus
parientes le dijeron: aléjate de este
país y ve a Judea, para que tus
discípulos admiren también tus obras.
Pretendían que hiciese espectáculo.
¿Lo veis? ¿Veis que es una lección de 
endiosamiento bueno y endiosamiento
malo?

Endiosamiento bueno: esperen en Ti
—canta el Ofertorio— todos los que
conocen tu nombre, Señor, porque
nunca abandonas a los que te buscan.
Y viene el regocijo de este barro lleno
de lañas, porque no se ha olvidado de
las oraciones de los pobres, de los
humildes.



No concedáis el menor crédito a los
que presentan la virtud de la
humildad como apocamiento
humano, o como una condena
perpetua a la tristeza. Sentirse barro,
recompuesto con lañas, es fuente
continua de alegría; significa
reconocerse poca cosa delante de
Dios: niño, hijo. ¿Y hay mayor alegría
que la del que, sabiéndose pobre y
débil, se sabe también hijo de Dios?
¿Por qué nos entristecemos los
hombres? Porque la vida en la tierra
no se desarrolla como nosotros
personalmente esperábamos, porque
surgen obstáculos que impiden o
dificultan seguir adelante en la
satisfacción de lo que pretendemos.

Nada de esto ocurre, cuando el alma
vive esa realidad sobrenatural de su
filiación divina. Si Dios está por
nosotros, ¿quién contra nosotros?.
Que estén tristes los que se empeñan
en no reconocerse hijos de Dios,
vengo repitiendo desde siempre.



Para terminar, descubrimos en la
liturgia de hoy dos peticiones que
han de salir como saetas, de nuestra
boca y de nuestro corazón: 
concédenos, Señor Todopoderoso, que
realizando siempre los divinos
misterios merezcamos acercarnos a
los dones celestiales. Y, te rogamos,
Señor, que nos concedas servirte
constantemente según tu voluntad.
Servir, servir, hijos míos, es lo
nuestro; ser criados de todos, para
que en nuestros días el pueblo fiel
aumente en mérito y número.

Mirad a María. Jamás criatura alguna
se ha entregado con más humildad a
los designios de Dios. La humildad de
la ancilla Domini, de la esclava del
Señor, es el motivo de que la
invoquemos como causa nostræ
lætitiæ, causa de nuestra alegría.
Eva, después de pecar queriendo en
su locura igualarse a Dios, se
escondía del Señor y se avergonzaba:
estaba triste. María, al confesarse



esclava del Señor, es hecha Madre
del Verbo divino, y se llena de gozo.
Que este júbilo suyo, de Madre
buena, se nos pegue a todos nosotros:
que salgamos en esto a Ella —a Santa
María—, y así nos pareceremos más
a Cristo.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/humildad/
(20/01/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/humildad/
https://opusdei.org/es-sv/article/humildad/

	Humildad

