
opusdei.org

Misa en la catedral
de Murcia

Palabras que Mons. Echevarría
dirigió a los fieles en la
Eucaristía celebrada con motivo
del Congreso Eucarístico
internacional Universitario,
organizado por la UCAM.

09/12/2005

1. Queridos hermanos y hermanas.

Me llena de gratitud estar aquí con
vosotros. En especial quiero
agradecer a José Luis Mendoza,
rector de la Universidad Católica de



San Antonio, y a Monseñor Ureña,
administrador apostólico, la
organización de este Congreso
Eucarístico en Murcia. Estoy
convencido del gran bien que supone
para la Iglesia y para las almas.

A medida que nos acercamos al
término del año litúrgico, la Iglesia
nos recuerda con mayor insistencia
la realidad de nuestro destino eterno.
Dios nos ha prometido una felicidad
sin fin, que Jesucristo nos ha
obtenido mediante su pasión, muerte
y resurrección. De esa
bienaventuranza es prenda la
Santísima Eucaristía, reservada en
los sagrarios de nuestras iglesias.
Allí, bajo las especies sacramentales,
se encuentra realmente presente el
mismo Cristo glorioso que ascendió
al Cielo: el mismo que un día
tendremos la dicha de contemplar
cara a cara, con el Padre y el Espíritu
Santo, si somos fieles a nuestra
vocación cristiana hasta el final de



nuestra vida terrena. Las palabras de
la antífona de entrada son,
verdaderamente, una consoladora
realidad. Dice el Señor: tengo
designios de paz y no de aflicción; me
invocaréis y Yo os escucharé, os
congregaré sacándoos ele, países y
comarcas por donde os dispersé.

¡Qué bueno es nuestro Padre Dios!
¡cómo se complace en cada uno de
sus hijos e hijas, a quienes ha
regenerado en el Bautismo y
alimenta con su gracia en los demás
sacramentos, especialmente en el de
la Penitencia y en el de la Eucaristía.
Dirijámonos, pues, a Él llenos de
agradecimiento, con las palabras de
la oración colecta de la Misa de hoy: 
Señor, Dios nuestro, concédenos vivir
siempre alegres en tu servicio, porque
en servirte a ti, Creador de todo bien,
consiste el gozo pleno y verdadero.

Esta alegría, que empapa la
existencia de los cristianos,



colmándonos de paz y serenidad, es
compatible con el pensamiento de
que, al final de nuestros días
terrenos, el Señor nos pedirá cuenta
del uso hecho de los dones que nos
ha concedido. Lo recuerda San Pablo
a los fieles de Tesalónica y a todos los
cristianos, para que permanezcamos
vigilantes: sabéis perfectamente que el
día del Señor llegará como un ladrón
en la noche. A algunos, ese momento
quizá les sorprenda desprevenidos,
porque no se han preocupado de
caminar en la claridad de Jesucristo,
que es la luz del mundo (Jn 8, 12).
Mas vosotros, hermanos -sigue San
Pablo- no vivís en tinieblas para que
ese día no os sorprenda como un
ladrón, porque todos sois hijos de la
luz e hijos del día; no lo sois de la
noche ni de las tinieblas. Así, pues, no
durmamos como los demás, sino
estemos vigilantes y despejados. No
temamos, porque nuestro Dios es
Señor de paz, que mira con
predilección a quienes luchan por



ser fieles, por vivir en cristiano día
tras día.

2. Esta misma enseñanza se recaba
de la parábola de los talentos,
proclamada en el Evangelio.
Considerémosla con atención.

Jesús nos habla de un señor que, al
emprender un largo viaje, confía a
sus servidores la administración de
su hacienda. De cada uno espera que,
durante su ausencia, haga fructificar
esos bienes. Unos sacan más, otros
menos, según la capacidad y los
medios recibidos; pero todos
trabajan responsablemente. Todos
menos uno: aquel a quien el dueño
llama negligente y holgazán, porque
en lugar de negociar con el capital
recibido, lo esconde en tierra
dejándolo improductivo. Y así como
los otros reciben el premio merecido
por su trabajo, éste no; éste será
arrojado fuera del Reino de los cielos,
a las tinieblas exteriores, donde



habrá siempre llanto y rechinar de
dientes; es decir, una eterna tristeza
y un lamento estéril, porque ya
habrá acabado el tiempo de merecer.

La enseñanza de este pasaje es clara:
no basta haber recibido el Bautismo,
estar en la Iglesia y dejar que pase el
tiempo, sino que con sincera alegría
es preciso trabajar de firme, cada
jornada, en la tarea de la
santificación personal y de los
demás. ¿Dónde? En medio de los
afanes del mundo. ¿Cómo? Tratando
a Jesucristo en el Pan y en la Palabra
-en la Eucaristía y en la oración- y
cumpliendo a conciencia los deberes
del propio estado, con el empeño
humano y sobrenatural de hacer
rendir los talentos recibidos. La
vocación cristiana no nos aparta de
las nobles lides entre las que se
desenvuelven nuestros iguales, sino
que nos lanza a esos afanes -
fortalecidos por la gracia-, con la
grandiosa e inefable misión de



convertirlos en instrumentos de
santidad personal y de apostolado.

Esta verdad ha sido proclamada con
fuerza por el Concilio Vaticano II y
por el sucesivo magisterio
eclesiástico, dirigiéndose
especialmente a los fieles laicos. Se
ha procedido de este modo sobre la
base de la experiencia viva de la
Iglesia, testimoniada por la
enseñanza de algunos grandes
santos, entre los que es de justicia
recordar a San Josemaría Escrivá de
Balaguer. En efecto, desde 1928, el
Fundador del Opus Dei predicó
incansablemente este anuncio,
mostrando al mismo tiempo cómo
llevarlo a cabo. Apoyado en la
Sagrada Escritura, con una ayuda
especial del Señor, recordó a los
cristianos la llamada universal a la
santidad y les confirió con San Pablo:
todas las cosas son vuestras, vosotros
sois de Cristo y Cristo es de Dios. Así
lo concretaba: se trata de un



movimiento ascendente que el
Espíritu Santo, difundido en
nuestros corazones, quiere
provocar en el mundo: desde la
tierra, hasta la gloria del Señor. Y
para que quedara claro que -en ese
movimiento- se incluía aun lo que
parece más prosaico, San Pablo
escribió también: ya comáis, ya
bebáis, hacedlo todo para la gloria
de Dios (1 Cor 10, 31).
(Conversaciones con..., n.115) Deo
omnis gloria!, me gusta repetir:
hagamos todo para la gloria de Dios,
no para satisfacer mezquinas
ambiciones personales. El afán de
prepararse lo mejor posible para la
profesión: el deseo de adquirir una
profunda formación en todos los
órdenes, que facilite el acceso a
puestos de responsabilidad en la
sociedad; todas las ambiciones
nobles y legítimas que debéis
cultivar, han de estar medidas por el
metro del amor a Dios y del servicio
generoso a los demás. Lo expresa el



Salmo responsorial al referirse al
hombre justo -el hombre que teme a
Dios, en el lenguaje de la Sagrada
Escritura- y en el elogio de la mujer
trabajadora, que hemos escuchado
en la primera lectura. Dichoso el que
teme a Dios y sigue sus caminos.
Comerás del fruto de tu trabajo, serás
dichoso, te irá bien. Este temor no es
algo que sobrecoge, sino el deseo
filial de no entristecer a nuestro
Padre Dios.

3. Este programa de vida cristiana,
aunque arduo como todo lo que
mucho vale, se puede cumplir
gracias a que el Señor Jesús
permanece junto a nosotros en la
Sagrada Eucaristía. Él es el Pan de
vida, que se nos ofrece como
alimento para fortalecer nuestra
alma en el camino hacia el Cielo.
Como en Cafarnaúm, cuando
anunció este gran misterio, nos
recuerda que nada más justo que
preocuparse por el pan material,



pues lo necesitamos como criaturas
humanas; pero más importante aún
se demuestra el afán de no descuidar
el sustento espiritual. Obrad no por el
alimento que se consume sino por el
que perdura hasta la vida eterna, el
que os dará el Hijo del hombre, pues a
éste lo confirmó Dios Padre con su
sello.

Desgraciadamente hoy, como en
todas las épocas, una tentación nos
acecha: presentar como
incompatibles la finalidad terrena y
la motivación trascendente del
trabajo; ver como una oposición
entre la labor que realizamos para
subvenir a nuestras necesidades en
este mundo y lo que se refiere a la
vida eterna. Es la gran tentación que
denunciaba con fuerza San
Josemaría ante millares de personas,
en una célebre homilía pronunciada
en el campus de la Universidad de
Navarra. ¡Que no, hijos míos! Que
no puede haber una doble vida,



que no podemos ser como
esquizofrénicos, si queremos ser
cristianos: que hay una única vida,
hecha de carne y espíritu, y ésa es
la que tiene que ser -en el alma y
en el cuerpo- santa y llena de Dios:
a ese Dios invisible, lo
encontramos en las cosas más
visibles y materiales
(Conversaciones con..., n. 114).

Nuestro Señor, cuando se encontraba
sobre la tierra de Palestina, trabajó
con mente y manos de hombre, como
nosotros. Primero en Nazaret,
durante muchos años; luego, con su
andar por aquellos caminos,
predicando el Reino de Dios,
operando milagros, formando a los
Apóstoles y discípulos ... Finalmente,
en la Cruz: su pasión y muerte
fueron los "trabajos" más grandes
que realizó, para conseguir una vida
nueva a todos los hombres y
mujeres. Esos santos cometidos del
Señor han cambiado radicalmente la



perspectiva del quehacer humano,
recuperando la dimensión
trascendente que estaba oculta por el
pecado.

¿Y qué es la Eucaristía, sino la
actualización sacramental del
sacrificio del Calvario? ¿Hay algo
más corriente y sencillo que el pan y
el vino? Sin embargo, constituyen la
materia de Santísimo Sacramento.
Gracias al poder de las palabras de
Cristo en la Misa y a la fuerza del
Espíritu Santo, esos alimentos tan
nuestros, tan de este mundo, se
convierten en Cuerpo y Sangre del
Verbo encarnado. Bajo esas
apariencias se esconde
verdaderamente el Rey de reyes y
Señor de señores. Si unimos nuestras
tareas, aun la más materiales, al
Sacrificio eucarístico, adquieren
valor para toda la eternidad

Queridos hermanos y hermanas.
Muchas reflexiones se pueden



deducir a propósito del augusto
Sacramento de la Eucaristía, y
muchas se han escuchado a lo largo
de este Congreso Eucarístico
Internacional. Pero, por mucho que
nos afanemos los hombres, nunca se
agotará su estudio, pues se trata de
un prodigio de amor que nos supera
absolutamente. Bien podemos
aplicar al Sacrificio del Altar, incluso
con mayor motivo, lo que los
teólogos afirman de la Virgen: de
Eucharistia numquam satis, nunca se
profundizará suficientemente en el
conocimiento de la Santa Eucaristía;
nunca se adorará a Jesús ni se le
agradecerá suficientemente por esta
prueba de amor que nos ha dado.

Os ofrezco una sugerencia práctica
concreta, que podría ser una buena
conclusión de estos días de mayor
intimidad con Jesucristo: el esmero
por cuidar la participación en la Misa
dominical. Con palabras del Santo
Padre, os animo a «redescubrir la



alegría del domingo cristiano.
Debemos redescubrir con orgullo el
privilegio de participar en la
Eucaristía, que es el sacramento del
mundo renovado. La resurrección de
Cristo tuvo lugar el primer día de la
semana, que en la Escritura es el día
de la creación del mundo.
Precisamente por eso, la primitiva
comunidad cristiana consideraba el
domingo como el día en que había
iniciado el mundo nuevo, el día en
que, con la victoria de Cristo sobre la
muerte, había iniciado la nueva
creación» (Homilía en el Congreso
Eucarístico de Italia. Bari, 29 de
mayo de 2005): esos cielos nuevos y
esa tierra nueva que esperamos,
según su promesa , y que ya ahora
estamos preparando con nuestro
trabajo en medio del mundo, bien
unidos a Cristo en la Eucaristía.

Acudamos a la Santísima Virgen -
Mujer eucarística, como la llamó Juan
Pablo Il en su última encíclica - para



que Ella, en el Cielo, donde vive
eternamente junto a su Hijo, le
presente las acciones de gracias, los
propósitos, los afectos más profundos
de nuestro corazón. Así sea.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/homilia-de-
mons-echevarria-en-la-catedral-de-

murcia/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/homilia-de-mons-echevarria-en-la-catedral-de-murcia/
https://opusdei.org/es-sv/article/homilia-de-mons-echevarria-en-la-catedral-de-murcia/
https://opusdei.org/es-sv/article/homilia-de-mons-echevarria-en-la-catedral-de-murcia/
https://opusdei.org/es-sv/article/homilia-de-mons-echevarria-en-la-catedral-de-murcia/

	Misa en la catedral de Murcia

