
opusdei.org

El tiempo de una
presencia (VII): Las
Fiestas del Señor
durante el tiempo
ordinario (I)

En este primer editorial
dedicado a las fiestas del Señor
que la Iglesia nos presenta a lo
largo del Tiempo Ordinario,
recogemos algunas
consideraciones de cuatro de
ellas: La Presentación, la
Anunciación del Señor, la
Santísima Trinidad y el Corpus
Christi.



23/07/2016

• La Presentación del Señor en el
Templo • La Anunciación del Señor • 
La Santísima Trinidad • El Santísimo
Cuerpo y Sangre de Cristo

«Como ahora yo, que he venido a
vosotros en nombre del Señor, os he
encontrado en vela en su nombre, así
el mismo Señor, en cuyo honor
celebramos esta solemnidad,
encontrará a su Iglesia velando en la
luz del alma, cuando venga a
despertarla»[1]. Velar en la luz del
alma: estas palabras de San Agustín,
pronunciadas durante una Vigilia
pascual, compendian bien el sentido
de las grandes solemnidades y fiestas
del Señor que jalonan las semanas
del Tiempo ordinario, desplegando a



lo largo de todo el año el misterio de
salvación que brota de la Cruz y que,
desde el Sepulcro vacío, renueva la
faz de la tierra.

«El único y mismo centro de la
liturgia y de la vida cristiana -el
misterio pascual-, en las diversas
solemnidades y fiestas asume
“formas” específicas, con nuevos
significados y con dones particulares
de gracia»[2]. Son comunes a todas
las tradiciones litúrgicas las fiestas
de la Transfiguración y de la
Exaltación de la Santa Cruz, mientras
que son propias de la Iglesia romana
las solemnidades de la Santísima
Trinidad, del Santísimo Cuerpo y
Sangre de Cristo, del Sagrado
Corazón de Jesús y de Cristo, Rey del
Universo.

Por último, se celebran también
dentro del transcurso del Tiempo
Ordinario o de la Cuaresma dos
fiestas del Señor profundamente



vinculadas con la vida de María: la 
Presentación del Señor en el Templo y
la solemnidad de la Anunciación del
Señor. Por su tenor teológico, ambas
pertenecen en realidad al ciclo de la
Manifestación o Tiempo de Navidad,
pero su lugar en el calendario se
debe al modo en el que, por
complejos caminos, se ha acabado
fijando su fecha

En este primer editorial dedicado a
las fiestas del Señor que la Iglesia nos
presenta a lo largo del Tiempo
Ordinario, recogemos algunas
consideraciones de cuatro de ellas:
La Presentación y la Anunciación del
Señor, la Santísima Trinidad y el 
Corpus Christi.

La Presentación del Señor en el
Templo

La ley mosaica prescribía que todo
primogénito de Israel debía ser
consagrado a Dios cuarenta días
después de nacer y ser rescatado con



una suma depositada en el tesoro del
Templo, en recuerdo de su
preservación la noche de la primera
Pascua, durante la salida de Egipto.

El Evangelio según san Lucas recoge
así esta presentación de Jesús en el
Templo: «cuando llegó el tiempo de
la purificación, según la ley de
Moisés, los padres de Jesús lo
llevaron a Jerusalén, para
presentarlo al Señor, de acuerdo con
lo escrito en la ley del Señor: “Todo
primogénito varón será consagrado
al Señor”»[3] San José y la Virgen
entran en el templo, desapercibidos
entre la muchedumbre: el Esperado
por todos los hombres entra inerme,
sobre el regazo de su Madre, en la
casa de su Padre.

La liturgia de este día nos despierta,
con el salmo responsorial, para que
adoremos, en el seno de esa familia
discreta, al Rey de la Gloria.
«Attollite, portae, capita vestra, et



elevamini, portae aeternales, et
introibit rex gloriae: ¡Puertas, alzad
los dinteles! ¡Elevaos, Puertas
eternas!, que va entrar el Rey de la
Gloria»[4]

La Iglesia de Jerusalén comenzó a
conmemorar anualmente este
misterio en el siglo IV. La fiesta se
celebraba el 14 de febrero, cuarenta
días después de Epifanía, porque la
liturgia de Jerusalén no había
adoptado aún la costumbre romana
de celebrar la Navidad el 25 de
diciembre. Por eso, cuando este uso
fue común en todo el orbe cristiano,
la fiesta de la presentación se
trasladó al día 2 de febrero y se
extendió así muy pronto por todo el
Oriente.

En Bizancio, la introdujo el
emperador Justiniano I en el siglo VI,
bajo la advocación de Hypapante o el 
encuentro de Jesús con el anciano
Simeón, figura de los justos de Israel,



que pacientemente habían esperado
largo tiempo el cumplimiento de las
promesas mesiánicas.

Durante el siglo VII, la celebración
arraigó también en Occidente. El
nombre popular de candelaria o 
fiesta de la luz proviene de la
tradición, instituida por el papa
Sergio I, de hacer una procesión con
cirios. Como proclama el anciano
Simeón, Jesús es el Salvador,
«presentado ante todos los pueblos:
luz para alumbrar a las naciones»[5]
Al conmemorar la venida y
manifestación de la luz divina al
mundo, la Iglesia bendice todos los
años los cirios, símbolo de la perenne
presencia de Jesús, y de la luz de la fe
que los fieles reciben por el
sacramento del Bautismo. La
procesión con los cirios encendidos
se convierte así en una expresión de
la vida cristiana: un camino
iluminado por la luz de Cristo.



La conmemoración anual de la
Presentación del Señor en el Templo
es también una celebración mariana
y por eso en determinadas épocas ha
sido conocida como fiesta de la
“Purificación de María”. Aunque
preservada por Dios del pecado
original, María, como madre hebrea
quiere someterse a la «Ley del
Señor» y por ello ofrece «un par de
tórtolas o dos pichones»[6] La
oblación de María se convierte así en
un signo de su obediencia pronta a
los mandatos de Dios. «¿Aprenderás
con este ejemplo, niño tonto, a
cumplir, a pesar de todos los
sacrificios personales, la Santa Ley
de Dios?»[7]

La Anunciación del Señor

El 25 de marzo, la Iglesia celebra el
anuncio del cumplimiento de las
promesas de salvación. De labios del
ángel, María conoce que ha hallado
gracia delante de Dios. Por obra del



Espíritu Santo, concebirá un hijo que
será llamado Hijo de Dios. Salvará a
su pueblo y se elevará sobre el trono
de David; y su reino no tendrá fin[8].
Es la fiesta de la Encarnación: el Hijo
eterno del Padre entra en la historia;
se hace hombre en la carne de María,
una muchacha humilde del pueblo
de Israel. Desde entonces, «la historia
no es una simple sucesión de siglos,
años, días, sino que es el tiempo de
una presencia que le da pleno
significado y la abre a una sólida
esperanza»[9].

Es probable que ya en el siglo IV se
celebrara esta fiesta en Palestina,
pues en aquellas fechas se levantó
una basílica en Nazareth, en el lugar
donde la tradición emplazaba la casa
de María. Esta impronta mariana se
advierte en el nombre que la
conmemoración también ha
recibido: “Anunciación de la Virgen
María”. Muy pronto, durante el siglo
V, la fiesta se difundirá por el Oriente



cristiano, para después transmitirse
al Occidente. En la segunda mitad del
siglo VII ya hay testimonios de su
celebración el 25 de marzo en la
Iglesia romana bajo la advocación de
Annuntiatio Domini.

La datación de la fiesta parte de una
antigua tradición que emplazaba la
creación del mundo en el día preciso
del equinoccio de primavera (que al
inicio de la era cristiana
correspondía al 25 de marzo del
calendario juliano). De acuerdo con
la idea de que la perfección implica
el cumplimiento de ciclos completos,
los primeros cristianos consideraron
que la encarnación de Cristo
(comienzo de la nueva creación), su
muerte en la cruz, y su venida
definitiva al final de los tiempos, se
debían situar en esa misma fecha,
que de este modo aparece cargada de
sentido. Además, el lugar preciso de
la Navidad en el calendario –nueve
meses después de la Anunciación–,



parece tener su origen en esta
primitiva datación.

Los textos de la Misa y de la Liturgia
de las Horas de esta solemnidad se
centran en la contemplación del
Verbo hecho carne. El salmo 39 [40],
evocado en la antífona de entrada, en
el salmo responsorial y en la segunda
lectura, es el hilo conductor de toda
la celebración: «aquí estoy, oh Dios,
para hacer tu voluntad»[10] Jesús se
encarna en obediencia al querer de
su Padre; y, como Jesús, así su Madre.
María se turba, pero no pone
objeciones: no duda de la palabra del
ángel. Movida por la fe, dice “sí” a la
voluntad de Dios. «María se muestra
santamente transformada, en su
corazón purísimo, ante la humildad
de Dios (...). La humildad de la
Virgen es consecuencia de ese
abismo insondable de gracia, que se
opera con la Encarnación de la
Segunda Persona de la Trinidad



Beatísima en las entrañas de su
Madre siempre Inmaculada»[11]

La Santísima Trinidad

El primer domingo después de
Pentecostés, la Iglesia celebra la
solemnidad de la Santísima Trinidad.
En este día glorificamos al Padre, al
Hijo y al Espíritu Santo, Dios uno,
trino en personas: «al proclamar
nuestra fe en la verdadera y eterna
Divinidad, adoramos tres Personas
distintas, de única naturaleza e
iguales en dignidad»[12] «Me habéis
oído decir muchas veces que Dios
está en el centro de nuestra alma en
gracia; y que, por lo tanto, todos
tenemos un hilo directo con Dios
Nuestro Señor. ¿Qué valen todas las
comparaciones humanas, con esa
realidad divina, maravillosa? Al otro
lado del hilo está, aguardándonos, no
sólo el Gran Desconocido, sino la
Trinidad entera: el Padre, el Hijo y el
Espíritu Santo (…). Es una pena que



los cristianos olvidemos que somos
trono de la Trinidad Santísima. Os
aconsejo que desarrolléis la
costumbre de buscar a Dios en lo
más hondo de vuestro corazón. Eso
es la vida interior»[13]

Aunque esta fiesta fue introducida en
el Calendario romano a mediados del
siglo XIV, sus orígenes se remontan al
periodo patrístico. Ya san León
Magno acostumbraba a desarrollar la
doctrina sobre el misterio trinitario
durante el periodo de Pentecostés.
Algunas de sus expresiones
aparecerán recogidas más tarde en el
prefacio de la Misa del domingo de la
octava de Pentecostés.
Sucesivamente, se compondrá en el
reino franco una Misa de la
Santísima Trinidad que conocerá una
muy temprana difusión por todo el
Occidente, quizás como un medio
para enseñar asiduamente al pueblo
cristiano la verdadera fe en Dios



No obstante, la Iglesia romana no fijó
una fiesta especial en el calendario
para la Santísima Trinidad, porque
las invocaciones al Dios uno y trino y
las doxologías le dan ya un lugar
central en la liturgia. Esta situación
no impidió que algunas diócesis o
comunidades monásticas celebraran
anualmente una fiesta litúrgica
trinitaria, aunque la fecha no fuera
uniforme. Sería el Papa Juan XXII
quien, en 1334, introdujera
finalmente en el Calendario romano
la fiesta de la Santísima Trinidad, en
el domingo posterior a Pentecostés.
Por otra parte, aunque las Iglesias del
Oriente cristiano no hayan
establecido una fiesta específica,
dedican la mayor parte de los cantos
del domingo de Pentecostés a
contemplar el misterio trinitario.

El Santísimo Cuerpo y Sangre de
Cristo



La solemnidad del Cuerpo y la
Sangre de Cristo (el “Corpus Christi”)
nace en el Medioevo, fruto de la
piedad eucarística y de la
reafirmación del dogma tras
variadas controversias teológicas. La
fiesta se celebró por primera vez en
Lieja el año 1247, a petición de santa
Juliana de Mont-Cornillon, religiosa
que dedicó gran parte de su vida a
promover la devoción al santo
Sacramento del altar. En 1264, el
Papa Urbano IV, impresionado por el
milagro eucarístico de Bolsena -
testimoniado en piedra por el
monumental duomo de Orvieto, que
es como un gran relicario- instituyó
con carácter universal la solemnidad
en honor del Santísimo Sacramento
para el jueves posterior a la octava
de Pentecostés. La bula de institución
de la fiesta contenía en apéndice los
textos de la Misa y del Oficio del día,
redactados según la tradición por
santo Tomás de Aquino. La antífona 
O sacrum convivium de las segundas



vísperas de la fiesta, sintetiza de
modo admirable la fe de la Iglesia, el 
mysterium fidei: «¡Oh sagrado
banquete en el que se recibe a Cristo!
Se renueva la memoria de su Pasión,
el alma se llena de gracia, y se nos da
la prenda de la gloria futura»[14].
«Cada uno de nosotros -decía el Papa
en esta solemnidad- puede
preguntarse: ¿y yo? ¿Dónde quiero
comer? ¿En qué mesa quiero
alimentarme? ¿En la mesa del Señor?
¿O sueño con comer manjares
gustosos, pero en la esclavitud?
Además, cada uno de nosotros puede
preguntarse: ¿cuál es mi memoria?
¿La del Señor que me salva, o la del
ajo y las cebollas de la esclavitud?
¿Con qué memoria sacio mi
alma?»[15].

Como esta fiesta gira en torno a la
adoración del Santísimo Sacramento
y a la fe en la presencia real de Cristo
bajo las especies eucarísticas, resulta
lógico que ya en el siglo XIV surgiera



la costumbre de acompañar al Señor
sacramentado por las calles de las
ciudades. Anteriormente, el
Santísimo había presidido la
procesión de las palmas del domingo
de ramos, o había sido trasladado
solemnemente en la mañana de
Pascua desde el “monumento” o
“sepulcro” al tabernáculo principal
del templo. La procesión del Corpus
como tal será definitivamente
acogida en Roma en el siglo XV.
Gracias a Dios, en los últimos años
estamos asistiendo a un
reflorecimiento de esta devoción,
también en lugares en los que había
desaparecido durante siglos.
Hacemos nuestros los sentimientos
de san Josemaría en la fiesta del
Corpus Christi de 1971: «mientras
celebraba la Misa esta mañana, le he
dicho a Nuestro Señor con el
pensamiento: yo te acompaño en
todas las procesiones del mundo, en
todos los Sagrarios donde te honran,



y en todos los lugares donde estés y
no te honren»[16].

José Luis Gutiérrez

[1] San Agustín, Sermón 223 D (PL 
Supplementum 2, 717-718).

[2] Benedicto XVI, Homilía, 31-
V-2009.

[3] Lc 2, 22.

[4] Sal 23 (24), 7.

[5] Lc 2, 32.

[6] Lc 2, 24.

[7] San Josemaría, Santo Rosario,
cuarto misterio gozoso.

[8] Cfr. Lc 1, 26-33.



[9] Benedicto XVI, Audiencia, 12-
XII-2012.

[10] Cfr. Sal 39 (40), 8-9.

[11] San Josemaría, Amigos de Dios,
n. 96.

[12] Misal Romano, Prefacio de la
Misa de la solemnidad de la
Santísima Trinidad.

[13] San Josemaría, Apuntes de la
predicación, 8-XII-1972 (citado en E.
Burkhart - J. López, Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de San
Josemaría. Estudio de teología
espiritual, Rialp, Madrid 2010, vol. I,
pp. 311-312).

[14] Antífona ad Magnificat, Vísperas
II de la Solemnidad del Cuerpo y de
la Sangre del Señor.

[15] Papa Francisco, Homilía, 19-
VI-2014 (cfr. Nm 11, 4-6).



[16] J. Echevarría, Memoria del Beato
Josemaría Escrivá, Madrid: Rialp,
2000, 240.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/fiestas-ano-
liturgico-tiempo-ordinario/ (20/12/2025)

https://opusdei.org/es-sv/article/fiestas-ano-liturgico-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-sv/article/fiestas-ano-liturgico-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-sv/article/fiestas-ano-liturgico-tiempo-ordinario/

	El tiempo de una presencia (VII): Las Fiestas del Señor durante el tiempo ordinario (I)

