
opusdei.org

Entrevista al Prelado
en una agencia de
noticias polaca

Entrevista concedida por el
prelado del Opus Dei a Marcin
Przeciszewski director de KAI
(agencia católica polaca). Mons.
Echevarría habla sobre
diversas cuestiones como la
santidad en el mundo, la
participación en la vida pública,
la cultura contemporánea o el
futuro de la evangelización.

09/12/2005



Excelencia, ¿en qué consiste la
esencia del mensaje del Opus Dei
al mundo contemporáneo y al
hombre contemporáneo?

El mensaje del Opus Dei es
sencillamente una expresión de la
llamada del amor de Dios a todas las
mujeres y hombres a vivir a fondo y
a difundir el mensaje cristiano. Es
peculiar el acento en la santificación
del trabajo y de las circunstancias
ordinarias de la vida.

Por decirlo de forma gráfica, San
Josemaría Escrivá ha unido dos
consideraciones que con frecuencia
se ha tendido a enfocar de modo
separado. Por una parte, ha repetido
que el mundo no es una realidad
negativa: "vio Dios que era bueno",
dice el libro del Génesis. Por otra —y
esto lo enseña también el Génesis—,
que el hombre ha sido puesto en el
mundo precisamente para trabajar.



En consecuencia, para cumplir la
voluntad de Dios, para ser un
cristiano coherente, para ser santo,
no es necesario abandonar el
mundo: el trabajo y las ocupaciones
ordinarias de una persona corriente
se convierten en medio y ocasión de
vivir, de modo heroico, la caridad
con Dios y con el prójimo.

Desde sus comienzos, el Opus Dei
predica el ideal de la santidad en
lo cotidiano realizado en cada
momento de la vida. Como ideal es
muy bonito, pero ¿cómo realizarlo,
entre tantos problemas que cada
día nos plantea, dentro de lo
cotidiano que con su ritmo
vertiginoso continuamente nos
distrae?

La primera condición se concreta en
aceptar con garbo los problemas y
ese ritmo vertiginoso que usted
menciona. Si no nos extrañamos ni
nos desanimamos ante las



dificultades, ya hemos recorrido la
mitad del camino.

Pero el factor fundamental consiste
en cultivar la amistad con Jesucristo
cada jornada, mostrando que le
queremos de modo objetivo y
subjetivo, no teórico. Me refiero
también a la necesidad de dedicar un
tiempo diario al trato personal con
Dios: a la participación en la Santa
Misa, a la oración, a la lectura del
Evangelio... No resulta tan difícil:
basta tomar la decisión y
organizarse, aunque quizá debamos
considerar cómo aprovechar mejor
el tiempo o prescindir de un rato de
televisión.

Jesucristo mismo nos lo ha dicho: 
"Venid a Mí los que estáis cargados y
agobiados, que yo os aliviaré". Si
permitimos que Dios entre en
nuestra vida, los problemas no
desaparecerán, pero, compartidos
con Él, los veremos de otro modo,



como una ocasión de servirle y de
servir a los demás. Si abrimos a Dios
la puerta de nuestra conducta, de
nuestra alma, también entrarán las
personas que nos rodean.

Junto al diálogo con Dios se requiere
también el ejercicio de las virtudes
humanas. San Josemaría Escrivá
subrayó siempre la urgencia de
cultivar las virtudes que hacen más
grata la convivencia: la generosidad,
la alegría, el espíritu de servicio, el
amor a la libertad...

Varios miembros del Opus Dei
desempeñan funciones destacadas
en la vida pública: hay
intelectuales, empresarios y
políticos. ¿Cómo se puede —hasta
el final y sin rebajas— ser
cristianos en la política? La
política se define como "arte del
compromiso". Y un cristiano en
cuestiones de principios no puede



"negociar compromisos". ¿Cómo
compaginar estos aspectos?

En primer lugar, yo recomendaría no
exagerar: ser coherente con la fe a
veces puede resultar costoso, pero no
hay que considerarlo una tragedia.
También muchos no cristianos
actúan en conciencia, con puntos de
referencia firmes, que consideran
innegociables: si no, serían personas
sin principios, y de un hombre sin
principios es de quien una persona
recta menos se puede fiar. He visto
políticos no cristianos que
abandonaban una cartera ministerial
por motivos de conciencia, por
desacuerdo con una decisión de su
gobierno. Si un cristiano, por
defender su fe, se viera moralmente
obligado a llegar a eso, no haría algo
inaudito, aunque se trate de un caso
excepcional.

La política, por su naturaleza, exige
debate, consenso, búsqueda de



acuerdos. Pero, antes, requiere
prudencia, y —de modo especial—
deseo de servir al bien común,
honradez. Con esa base, el esfuerzo
de los políticos, también de los
cristianos, consiste en trabajar
seriamente, explicar con claridad sus
razones, atender a la razón o a la
parte de razón que aportan los
demás. Para santificar estos trabajos
se requiere realizarlos bien, sin
trampas ni chapuzas, con calidad y
con caridad, rectificando cuando hay
equivocaciones. Para los católicos, las
tareas políticas no suponen una tarea
incómoda, sino un reto apasionante.

Permítame añadir que la mayor
parte de los fieles del Opus Dei
desarrollan profesiones corrientes en
la sociedad, aunque todos procuran
descubrir el brillo que esconde todo
trabajo realizado con amor de Dios y
deseos de servir al prójimo.



El Opus Dei da un gran valor a la
confesión. Sin embargo, este
sacramento en muchos países y en
algunas iglesias locales está casi
desapareciendo. ¿Cuál ha de ser el
papel de la confesión en la vida de
quien quiere ser cristiano?

El Opus Dei no da "un gran valor" a
la confesión, como si fuera una
novedad de su mensaje: basta
repasar el Catecismo de la Iglesia
Católica para darse cuenta de que es
algo querido por Dios y recordado
por la Iglesia. La Prelatura siente el
deber de traer a la mente de los fieles
católicos que la posibilidad de acudir
a ese sacramento es un grandísimo
don de Dios, que hemos de
agradecer, no una enojosa
imposición; es un medio que
necesitamos.

En la confesión, Dios perdona
nuestros pecados. La palabra
"pecado" quizá suena fuerte en



nuestros días, pero el concepto está
tan vigente como el de "conciencia".
En la vida de cada uno coexisten el
bien y el mal, y del mal no sólo
hemos de responder ante la justicia
humana, sino sobre todo ante Dios.
La diferencia radica en que Dios
pone todo de su parte para
perdonarnos.

Insisto: considero que la fe nos
muestra el sacramento de la
penitencia como un don inmenso y
una liberación; nos ayuda a ser
realistas y a reconocer nuestras
limitaciones, sin eufemismos; nos
descubre el amor de un Dios que
perdona siempre, porque es Padre.
Además, experimentar la
misericordia nos invita a practicar
sinceramente esa misericordia con
todos.

¿Cómo juzga la cultura
contemporánea? La Iglesia
siempre ha mantenido un diálogo



con la cultura tratando de
evangelizarla. ¿Qué corrientes —
como católicos— podemos aceptar
en la cultura contemporánea, y
cuáles debemos decididamente
rechazar?

No me parece posible expresar un
juicio sobre la cultura
contemporánea de modo sumario,
porque toda apreciación necesitaría
muchos matices. Respecto a la
segunda parte de su pregunta, pienso
que el dilema de los católicos no se
encuentra en la distinción entre
corrientes de la cultura que pueden
aceptar y tendencias que deben
rechazar. A lo largo de la historia los
católicos han sido más bien
creadores de cultura: han acertado a
expresar la fe en forma de filosofía,
la esperanza en arte, la caridad en
obras de servicio. Una gran
responsabilidad del cristiano, en la
hora presente, se traduce en
manifestar su fe con expresiones



culturales comprensibles y atractivas
para sus conciudadanos.

Pienso que la superación del
relativismo —al que se ha referido
varias veces Benedicto XVI—
requiere de los católicos, y
específicamente de los laicos, una
aportación constructiva, no sólo una
denuncia. En particular, esto se
aplica a lo que podríamos llamar
"culturas profesionales", que se
extienden más allá de las fronteras
geográficas: la cultura propia de la
comunidad científica o jurídica, la
del mundo del cine o de la moda... En
todas las culturas profesionales
honradas han de estar presentes los
cristianos, no tanto para entablar un
diálogo externo, como desde fuera,
sino para ofrecer su aportación
desde dentro: realizar
investigaciones científicas que
respeten la dignidad de la persona y
mejoren nuestra calidad de vida,



proponer leyes que protejan la
familia, etc.

Por decirlo con una imagen, hemos
de "traducir" a todos los idiomas
profesionales el gran léxico cristiano,
que también resume algunos de los
más importantes logros del progreso
humano: verdad, libertad, belleza,
caridad.

Hace unos meses falleció el
hermano Roger Schutz de Taizé,
gran promotor del ecumenismo.
¿Cómo trabaja el Opus Dei en este
campo? ¿Cómo debemos trabajar
cada uno de nosotros, como
cristianos, por la unidad de los
cristianos?

Por lo que se refiere al trabajo del
Opus Dei en el campo del
ecumenismo, podría señalar aspectos
muy variados, en función de la
condición de los fieles de la
Prelatura. Por ejemplo,
recientemente tuve la oportunidad



de participar en la ordenación
episcopal de un sacerdote de la
Prelatura en Tallin, donde desarrolla
una intensa actividad ecuménica, en
un clima fraterno, con cristianos no
católicos y también con creyentes de
otras religiones.

Pero querría referirme a un aspecto
más institucional, muy querido por
San Josemaría: los cooperadores del
Opus Dei que no son católicos. Desde
que la Santa Sede concedió su
aprobación, en tiempos de Pío XII,
miles de personas de todas las
confesiones cooperan con la labor
del Opus Dei en el mundo entero. La
colaboración con la Prelatura
representa, como es obvio, una
relación de afecto con la Iglesia
católica, superación de diferencias,
cercanía que prepara el camino de la
unidad.

Tras su visita a Polonia, ¿cómo ve
nuestro país y la Iglesia de esta



tierra? ¿Qué puntos fuertes posee
nuestro cristianismo y en qué
puntos deberíamos mejorar?

Pienso que el mejor modo de
responder a sus preguntas es volver
a los mensajes que Juan Pablo II
dirigió a los polacos, especialmente a
los discursos pronunciados en sus
distintos viajes.

He tenido ocasión de venir a esta
amada tierra en varias ocasiones, de
conocer a muchos polacos, de
disfrutar de su hospitalidad. Puedo
decir que para mí la historia de la
Iglesia en Polonia representa un
continuo estímulo. La fortaleza en la
fe y la lealtad ante las dificultades
constituyen un punto de referencia.
Conforta también saber que Dios
premia la fidelidad, como se puede
comprobar por el florecimiento de
las vocaciones sacerdotales.

Quizá aquí se encuentra uno de los
retos del momento presente: las



circunstancias han cambiado, ahora
no está en juego la libertad; ha
llegado el momento de luchar por
otros bienes. Siempre es tiempo de
fidelidad.

El Siervo de Dios Juan Pablo II ha
animado muchas veces a los
católicos polacos a una "creativa
participación en el entorno
europeo". ¿Cuál ha de ser, en su
opinión, el papel del cristianismo
de Polonia en la evangelización de
Europa? Concretamente, ¿cómo
deberíamos realizar la misión de
la evangelización de Europa?

Por lo que acabo de decir, estoy
convencido de que Polonia está
llamada a jugar un papel destacado
en la nueva evangelización de
Europa. Respecto al modo de llevarla
a cabo, me parece fundamental que
nos demos cuenta de que nos
encontramos, precisamente, ante
una evangelización que es nueva,



como repetía Juan Pablo II, y como
ha señalado también Benedicto XVI:
nueva porque, para muchos
europeos, el nuestro será el primer
anuncio que reciban de la buena
noticia del Evangelio; y nueva
porque hemos de transmitir la fe con
nuevo vigor, con renovada alegría,
con entusiasmo. Europa no sólo tiene
raíces cristianas: alberga también un
hermoso futuro cristiano.

El Santo Padre Juan Pablo II se ha
encontrado en varias ocasiones
con el Opus Dei y ha valorado muy
positivamente la Obra. Ha llevado
a los altares al Fundador. Dentro
de la riquísima herencia de este
Papa, ¿qué aspectos considera
especialmente importantes?
¿Cómo deberíamos acometer esta
obra que nos ha dejado?

Juan Pablo II nos ha transmitido una
herencia muy rica. Nos ha dejado,
entre otras cosas, el ejemplo de su



valiente coherencia: puede parecer
paradójico, pero pienso que ha sido
un Papa popular porque ha sabido
ser "impopular" cuando, en defensa
de la verdad, le ha tocado serlo.

Juan Pablo II era consciente de que
Cristo ha salvado a todos los
hombres, y no ha dudado en acudir
al último rincón del planeta para
anunciar el Evangelio.
Adelantándose a los tiempos, ha
dado pasos de gigante en la línea de
la "mundialización" del apostolado.
Su ejemplo nos mueve a no limitar
nuestro afán de evangelización a
Europa o a las fronteras históricas
del cristianismo, sino a extenderlo a
todo el mundo, con magnanimidad.
Su figura santa ha puesto de relieve
la perenne novedad del mensaje
cristiano.

En realidad, Juan Pablo II nos ha
legado muchas más herencias, todas
de gran riqueza. He señalado sólo



dos porque nos muestran un regalo y
también una tarea. Para hacer
fructificar su herencia contamos con
otro gran regalo suyo: su testimonio
de esperanza. Ciertamente, la
esperanza es un don de Dios, pero se
aviva con el ejemplo de los santos. Y
un testimonio heroico de esperanza
ha ofrecido día tras día, en nuestro
tiempo, Juan Pablo II.

Marcin Przeciszewski//KAI

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/entrevista-al-
prelado-en-una-agencia-de-noticias-

polaca/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/entrevista-al-prelado-en-una-agencia-de-noticias-polaca/
https://opusdei.org/es-sv/article/entrevista-al-prelado-en-una-agencia-de-noticias-polaca/
https://opusdei.org/es-sv/article/entrevista-al-prelado-en-una-agencia-de-noticias-polaca/
https://opusdei.org/es-sv/article/entrevista-al-prelado-en-una-agencia-de-noticias-polaca/

	Entrevista al Prelado en una agencia de noticias polaca

