
opusdei.org

Entevista a Roland
Joffé

Publicamos la entrevista que en
enero de 2011 Roland Joffé
concedió a la agencia de
noticias Zenit, en la que desvela
las claves para interpretar la
película "There be dragons".

26/02/2011

El mundo del cine y el mundo
católico están impacientes por ver la
película que presentará en la
primavera de 2011 el director de cine
Roland Joffé, "There Be
Dragons" ("Encontrarás

https://www.therebedragonsfilm.com
https://www.therebedragonsfilm.com


dragones"), en la que tiene un papel
protagonista san Josemaría Escrivá
de Balaguer, fundador del Opus Dei.

Se trata de un drama épico, escrito y
dirigido por el cineasta británico,
conocido por filmes como "La
misión" y "Los gritos del silencio",
ambientado en la guerra civil
española, en el que afronta
cuestiones como la santidad y la
traición, el amor y el odio, el perdón
y la violencia, así como la búsqueda
del sentido de la vida.

La trama entremezcla las historias de
soldados revolucionarios, un
periodista, su padre y el mismo san
Josemaría, llamado el santo de la
vida ordinaria, a quien éste conoce
en el seminario.

Al inicio del año 2011, en el que se
celebrarán los 75 años del estallido
de la guerra civil española, Joffé ha
querido compartir con los lectores de
ZENIT las convicciones que

https://www.therebedragonsfilm.com


compartirá con quien vea esta
película. La segunda parte de esta
entrevista se publicará en el servicio
del 6 de enero.

- ¿A qué alude el título de la
película "There Be Dragons",
"Encontrarás dragones"? 

- Roland Joffé: Los mapas medievales
calificaban los territorios
desconocidos con las palabras "Hic
sunt dragones", "aquí hay dragones".
Cuando comencé a investigar sobre
el tema y a escribir el guión, dado
que realmente no sabía lo que me
esperaba ni cómo acabaría,
"Encontrarás dragones" me pareció
un título apropiado. Era como si me
saliera de mi mapa y me adentrara
en un territorio inexplorado al tocar
temas como qué es la santidad, temas
de religión y de política del siglo XX,
el pasado de otro país. 

Me había golpeado la afirmación de
Josemaría: a Dios se le encuentra en



"la vida ordinaria", y esa vida
ordinaria, en su caso, fue la guerra
civil española. Me pregunté: ¿cómo
es posible encontrar lo divino en la
guerra? Pero la misma pregunta
puede hacerse sobre todos los
desafíos fundamentales de la vida, y
sobre la manera en que los
afrontamos: cómo respondemos al
odio y al rechazo, o al deseo de
venganza y justicia. 

Todos estos dilemas aumentan en
tiempo de guerra. Estos dilemas son,
en cierto sentido, los "dragones" de la
película, momentos de inflexión en
nuestras vidas en los que afrontamos
opciones decisivas. Opciones que
afectarán a nuestro futuro. 

"Encontrarás dragones" habla de las
diferentes opciones que asume la
gente en esos momentos de inflexión
--tentaciones, si usted quiere-- y de lo
difícil que es --y necesario-- huir de



los ciclos de odio, resentimiento y
violencia.

- La película tiene lugar en el
contexto de la guerra civil
española, que en cierto sentido es
el paradigma de la violencia que
genera violencia, la violencia sin
sentido. En este escenario de
violencia fratricida, ¿hay espacio a
la esperanza?

- Roland Joffé: Sí, pero es sumamente
difícil. Entre las personas hay
demasiados hechos abominables,
horrendos, que parecen imposibles
de perdonar, de rescatar, imposibles
de superar. ¡Pero el perdón es
posible! Los ciclos de violencia
pueden detenerse, como lo demostró
el presidente Nelson Mandela en
Sudáfrica. 

El perdón ha sido posible para
muchos héroes en Ruanda, y ha sido
ofrecido y aceptado por muchos
valerosos palestinos e israelíes.



Josemaría aseguró que las personas
normales son capaces de ser santas, y
creo que se refería a esta clase de
perdón heroico.

La inagotable posibilidad de
perdonar deja espacio a la
esperanza. Pero el precio es alto:
exige un profundo sentido de lo que
es plenamente humano, un profundo
sentido de compasión, y una
resolución firme, y sí, heroica, para
no quedar atrapado por los odios
imperantes, sino luchar contra ellos
con un amor inquebrantable.

Buena parte de la trama de la
película se desarrolla durante la
guerra civil española, pero se
despliega entre ese telón de fondo y
el año 1982. Hay muchas
generaciones involucradas en esta
historia: el pasado proyecta una
sombra sobre el presente. Lo que las
une es Robert, un periodista a quien
se le ha pedido que haga una



investigación sobre Josemaría
Escrivá en tiempos de su
beatificación. 

Poco a poco descubre que su padre,
Manolo, fue en la infancia amigo de
Josemaría, y que estuvo en el
seminario con él, aunque luego sus
vidas tomaron caminos totalmente
diferentes. Robert y Manolo se han
alejado, pero la película les une
según va revelando la terrible
verdad sobre el pasado. 

Por tanto, es también la historia de
un padre y un hijo, y la historia de la
verdad que necesitan afrontar para
superar lo que les separa. Es sobre
todo una película sobre el amor,
sobre la fuerza de su presencia y
sobre el árido y aterrador mundo en
el que vivimos con su ausencia.

Las guerras civiles son mucho más
atroces porque enfrentan a hermano
contra hermano, familia contra
familia. Al final de la guerra civil



española, se contaba medio millón de
muertos. Una guerra civil es una
poderosa metáfora de una familia. 

Al igual que en las guerras civiles, los
miembros de la familia toman
partido y se desgarran; los antiguos
resentimientos se convierten en
manantiales de odio. No le
perdonamos a nuestra tía lo que ha
hecho, no nos hablamos con nuestro
padre porque dejó a nuestra madre,
no nos hablamos con nuestra madre
porque se fue con otro, o no nos
hablamos con nuestro hijo porque
escogió una profesión diferente de la
que esperábamos. Estas son las
guerras civiles de nuestra vida
ordinaria. "Encontrarás dragones"
habla de estos dos tipos de guerra
civil.

Fundamentalmente, todos tenemos
que optar entre dejarnos vencer por
nuestros resentimientos o encontrar
la manera de conquistarlos. Puede



verse la vida como una serie de
injusticias, de rechazos y heridas, o
como una serie de oportunidades, de
ocasiones, para vencer a esos
dragones a través del poderoso deseo
de sustituir el odio por el amor y la
unidad. 

Muchos albergan en su interior ese
amor para tomar esta heroica
opción. Se dan cuenta de que pueden
tomar la opción de ser libres. Tienen
la fuerza de carácter para
comprender que el odio es una
prisión. Nadie que odia puede ser
libre. ¿No hemos visto acaso tantos
ejemplos de esto en los años
transcurridos desde la primera
guerra mundial? Por otro lado,
cuando las personas optan por el
amor, el observador imparcial puede
ver en ellas el sentimiento de
libertad, de compasión, de
generosidad.



Al final, todos nos encontramos ante
estas opciones. Incluso a Robert, el
agnóstico y el materialista, se le pide
que elija entre el amor y el odio, que
en cierto sentido se enfrente al
mundo con amor, o como dice Aline,
que "se enfrente a Dios con el amor".

Para mí la película habla de esto. El
perdón deshiela lo que ha quedado
congelado. Toca lo humano en el
interior de quien ha sido perdonado,
así como toca lo humano en el
interior de quien perdona. 

El amor no siempre es fácil, no puede
serlo. No puede proceder de una
actitud de superioridad, sólo puede
proceder de una actitud de humildad
y de humanidad. Y, sin embargo, su
belleza es poderosa. Dice: "Sí, sal de
ti mismo. ¿Crees que no puedes
perdonar?". Pues bien, no sabrás si
puedes perdonar hasta que no
perdones. 



Y, ¿cómo puedes perdonar? Para
perdonar necesitas identificarte con
el otro. Perdonas poniéndote en la
piel del otro. Debes dejar de
demonizarlo, no puedes decir "Soy
mejor que él, yo nunca podría hacer
eso". Por el contrario, tienes que
mirar a la persona y decirte: "podría
ser yo". Por tanto, sí, hay espacio a la
esperanza, incluso en las
circunstancias más dolorosas,
trágicas y terribles, donde la
esperanza parece imposible.

- ¿La película se dirige a creyentes
o a no creyentes?

- Roland Joffé: "Encontrarás
dragones" se toma la fe en serio; se
toma la santidad en serio. Pero su
interés va mucho más allá de un
público religioso. Su pregunta
presupone una separación que, en
realidad, es falsa. Todos vivimos en
un mundo perturbado, todos
tenemos que afrontar el dolor y la



alegría de la vida ordinaria, y
aunque recurramos a diferentes
interpretaciones de la realidad sobre
esta experiencia, al final todos
moramos en el mismo mundo
desgarrado y perturbado.

Es una película sobre creyentes y no
creyentes. Quedé profundamente
impresionado por la convicción de
Josemaría de que todos somos santos
en potencia, por su fe en que cada
quien es en última instancia capaz de
acabar con sus propios dragones.
Espero que la gente que vea la
película lo descubra en sus propias
luchas con sus dragones y que
comprenda que ningún santo ha
llegado a serlo sin haber luchado.

La película también habla de muchas
formas de amor. El amor de Ildiko
por Oriol es una forma particular de
amor. Su amor apasionado por
edificar un mundo mejor es otra
forma de amor. El amor de Manolo



por Ildiko es también otra forma de
amor, aunque esté atado por los
celos y el resentimiento. El amor que
anhela Manolo y que acaba
recibiendo es también otra forma
particular de amor. 

Estos diferentes tipos de amor se
unen como en una tela de araña,
formada por hilos individuales: cada
hilo parece estar separado, pero
luego la realización de la tela
muestra que todos ellos forman parte
de un conjunto más grande, que
están unidos a la misma realidad,
orientada hacia el mismo punto,
hacia el mismo centro. Al final, todos
estos hilos diferentes de amor, que
parecen tan diferentes, convergen en
un punto fundamental: "¿Este amor
es más grande que el amor propio?".
Esta es una pregunta importante. Y a
ella se dedicó buena parte de la
política de los inicios del siglo XX. 



De todos modos, plantea otra
cuestión de una gran complejidad. Si
este amor apasionado se basa en un
ideal, o en una idealización, si
consiste en la aceptación de un solo
modelo de comportamiento humano,
¿cómo puede evitar caer en el
fanatismo o la demonización? 

Desde tiempos de la Ilustración, esta
ha sido una cuestión fundamental.
En nombre del amor de un bien más
grande, cuántos actos inhumanos se
han cometido. Me parece que sólo si
se comprende la trágica falibilidad
de todos los seres humanos y de
todos los comportamientos humanos
podemos encontrar la senda del
entendimiento y de esa profunda
empatía, ese sentido de
identificación con el otro, que libera
de la demonización y de las espirales
de violencia sin esperanza.

No se trata de una película católica,
sino que trata de un tema clave en la



teología cristiana y en todas las
iglesias cristianas, así como en
muchas otras religiones. Todas las
religiones comprenden que los seres
humanos, en sus relaciones unos con
otros, toman opciones divinas,
opciones que afectan profundamente
a la vida de los demás y al mundo
que les rodea. 

Esta interconexión constituye el
fundamento del amor: lo que
hacemos a favor o en contra de los
demás nos afecta a nosotros y a ellos
porque todos estamos unidos los
unos a los otros.

- ¿Hasta qué punto su personaje de
Josemaría Escrivá, que hoy es un
santo de la Iglesia católica, se basa
en hechos o es un producto
ficción?

- Roland Joffé: De todos los
personajes de la película, Josemaría
es el único que ha existido
históricamente, el único sobre el que



abundan testimonios y pruebas. Creo
que la representación de Josemaría
que ofrecemos de su sensibilidad, su
sentido del humor, que
indudablemente tenía, surge de los
acontecimientos de su vida y es en
realidad muy cercana a lo que fue él
en realidad. 

He querido encontrar un punto de
vista honesto al trazar su perfil, y
tomar su fe en serio, como él lo hizo.
Supongo que en el caso de los santos
es algo típico ver en ellos, en extraña
oposición con la pecadora de corazón
de oro, a hombres con corazón de
plomo; pero esto no es más que un
cómodo convencionalismo.

De hecho, la historia de Josemaría es
la de un hombre que logra el éxito
extraordinario de simplificar su vida
entorno a un amor a Dios auténtico y
poderoso. Este amor a Dios se
convierte en un principio
organizador que le da forma, así



como una especie de sencillez y
fuerza.

Pero esto no hace que sea aburrido o
soso, pues este amor se dio en el
mundo real, y el fruto de esta
existencia en el mundo real, y con
frecuencia cruel, es en todo hombre
honesto la duda. Dudar de Dios y
dudar de la bondad. Esta duda es
sumamente fecunda. 

El amor no es algo caído del cielo,
como algo sine qua non. Hay que
luchar por él. Es lo que, como seres
humanos, debemos llevar a la mesa.
Tenemos que encontrar este amor
profundo en nosotros mismos,
comprendiendo la belleza escondida
de nuestra fragilidad y de la
fragilidad de los demás. En un
sentido profundo que ilustra, me
parece, la historia de Cristo. 

Si somos creyentes, tenemos que
seguir buscando ese amor profundo
en nosotros mismos y ofrecerlo a



Dios y a su creación. Si no somos
creyentes, tenemos que seguir
buscándolo y ofreciéndolo a los
demás, sin tener en cuenta su
política, raza o religión.

- ¿Tenía usted ideas sobre la
manera de presentar la guerra
civil española o sobre algunos
personajes, como san Josemaría
Escrivá?

- Roland Joffé: No sabía mucho sobre
Josemaría antes de que me pidieran
grabar la película. Esto es lo que
sucedió: un día, uno de los
productores de la película vino a
Holanda para convencerme e que
hiciera la película. Traía varios libros
y materiales, incluido un DVD sobre
Josemaría. Tuvimos una comida muy,
muy agradable y, regresando a casa,
a pie, pensaba: "No tengo ganas de
hacer esta película. Tengo otro
proyecto ambientando en la India, y
he trabajado mucho para lograrlo".



En otras palabras, pensaba que era
un ofrecimiento muy, muy bueno, y
había apreciado realmente la
comida, pero pensaba rechazarlo.

Era una noche de verano, de manera
que salí al jardín, con una copa de
vino en la mano, puse el DVD en mi
lector, y me senté ante el ordenador
para escribir una breve carta que
decía: "Querido X, muchas gracias.
Aprecio el que haya emprendido todo
este viaje, pero pienso que
verdaderamente usted debería buscar
en otro lado".

Mientras tanto, el DVD seguía
funcionando. Un momento de la
narración llamó mi atención:
Josemaría se dirigía a una multitud,
en Chile, quizá, o en Argentina, no
estoy seguro del lugar, y una joven
levanta la mano y dice: "Tengo una
pregunta, soy judía".

Y Josemaría responde:"Sí, dime, por
favor".



Ella añade: "Mi más ferviente deseo es
convertirme al catolicismo".

Josemaría: "¿Sí?".

Ella sigue diciendo: "Pero soy menor
de edad y mis padres no me lo
permiten".

Josemaría, sin pestañear, responde: 
"Te digo que seas muy buena con tus
papás. Que tengas paciencia, que
reces. No muestres ningún gesto de
insurrección. ¿Está claro? Quiere
mucho a tus papás [...] Y jamás una
palabra de crítica de tus papás. Has
de amarlos con toda el alma. Y
mostrarlo con los hechos. ¿De
acuerdo? Buena hija serás de Cristo si
buena hija eres de tus papás".

Al ver ese momento del vídeo, me
decía: "¡Qué momento maravilloso!
Qué momento maravilloso,
inesperado, y sobre todo viniendo de
una organización de la que todo el



mundo se esperaría que dijera lo
contrario". 

Estaba mirando a mi ordenador y me
decía: "Espera un momento". Apagué
el DVD. Dejé de escribir la carta. Me
puse la gorra de director de cine y
escribí una escena en la que
Josemaría aparece con un hombre, a
punto de morir, a quien ya conocía,
que le dice que es judío y que su
sueño es convertirse.

Escribí la escena de cabo a rabo, sin
dejar de pensar: "tengo realmente
ganas de ver esto en una película.
Pero, no lo veré nunca si no hago la
película, ¿verdad? ¿O enmarcaré esta
escena en otra película?".

En lugar de la primera carta que me
disponía a redactar, escribí: "Querido
X, estoy verdaderamente interesado
en este proyecto, a condición de
disponer de toda la libertad de
creación para hacerlo como quiero, y
que usted no cuente conmigo para



seguir una línea de parte, y si usted
acepta el hecho de que no soy muy
brillante y que lo haré lo mejor
posible, pero que tengo que seguir mi
propia verdad. Si usted está de
acuerdo, me gustaría hacer
verdaderamente este proyecto".

Esto es más o menos lo que sucedió.
No tenía ninguna idea preconcebida
sobre Josemaría, había escuchado
algo sobre él, pero sobre todo fue
este pasaje del DVD el que suscitó mi
interés para realizar la película. 

Me encontré ante la historia de un
hombre, y al leerla tomé conciencia
de que realmente respetaba a este
hombre. De hecho, más que un
simple respeto, sentía que encarnaba
algo de su combate, que interpelaría
a todos los seres humanos de una
manera maravillosa, y que esta
historia que quería contar es la que
cuenta esta película.



La guerra civil española era también
complicada de afrontar. Hubiera sido
fácil tomar partido, pero de este
modo hubiera traicionado el eje
central de la actitud con que quería
contar esta historia. 

La historia, como bien se sabe, es
partidista, escrita por los vencedores
y reescrita por los vencidos. Muchos
creerán simplemente el rumor o la
leyenda que les parecerá más
agradable y estoy seguro de que
tendremos que afrontar ciertas
opiniones sobre lo que es o era el
Opus Dei, sobre quién era Josemaría,
y sobre lo que realmente fue la
guerra civil española.

Quise mostrar lo que sucedió en
España durante la guerra civil sin
espíritu partidista. De hecho, España
vivió, en un período de tiempo muy
condensado, lo que Gran Bretaña,
por ejemplo, experimentó y absorbió
durante un centenar de años:



revolución industrial, ideologías de
lucha de clases, sin contar que
España había perdido su imperio y la
estabilidad económica.

Para la sociedad española, era muy
fácil fracturarse y, según la
mentalidad de la época, era muy fácil
abrazar opiniones totalmente
opuestas y radicales sobre la justicia
social, el papel de la Iglesia, etc. Al
final, según es propio de la
naturaleza de estas tensiones
sociales, las posiciones más extremas
comenzaron a marginar las demás.
Con la debilitación del centro, los dos
polos opuestos comenzaron a
hacerse más fuertes.

En la guerra civil española, los dos
bandos tenían ideales y su propio
sentido de la virtud. Como los
movimientos políticos del resto de
Europa, las personas de los dos lados
de la demarcación política



comenzaron a diabolizar al otro
campo.

Pero las divisiones, que en Europa se
convirtieron en divisiones
nacionales, en España fueron
fratricidas y dejaron cicatrices
psicológicas profundas y difíciles de
cicatrizar. Lo que sucedió en España
fue una herida que realmente
desgarró a familias de la manera más
dolorosa y atroz. El hermano tomó
una opción diferente a la de su
hermano, ¿pero esto significa que ya
no eran hermanos? Si esto significa
que ya no eran hermanos, si
queremos matar a nuestros
hermanos a causa de aquello en lo
que creemos, entonces, ¿no
tendremos que preguntarnos por el
valor de nuestras opciones?

- La realización de esta película,
¿ha influenciado en cierto sentido
su vida personal?



- Roland Joffé: Déjeme que se lo
explique: no soy muy religioso, pero
me han pedido que escriba sobre un
hombre que lo era. Tuve que tomar
distancia y decirme: "Cuando escribo
sobre Josemaría, tengo que aceptar
tal cual --de manera total, honesta y
sincera-- todo lo que Josemaría me
dice sobre lo que contó para él,
aquello a lo que consagró su vida, su
experiencia religiosa. Tengo que
informarme lo más posible sobre su
experiencia religiosa, sin prejuicios,
honestamente, y dejarme interpelar".

He leído mucho sobre la experiencia
religiosa. He experimentado emoción
y alegría al descubrir cuántos
hombres de ciencia (en particular,
físicos) han vivido una experiencia
profunda de Dios, y me ha
conmovido el ver que la separación
entre la ciencia y la religión, que se
ha convertido en el pensamiento
dominante de nuestra época, en
realidad era falsa. 



He acabado por comprender que el
gran descubrimiento de la física
moderna consiste en que nuestra
percepción de la realidad se basa en
modelos fabricados por nuestro
cerebro y que, por tanto, existen
numerosos modelos de realidad.

Muchos son insuficientes para
explicarlo todo, aunque apropiados
para explicar algunas cosas; nos
proponen una nueva manera de
comprender lo que debería ser la
realidad o las realidades y esta
comprensión no excluye la idea de
Dios o una dimensión espiritual del
inmenso universo en el que
moramos, sino que más bien nos
muestra que la manera en que la
ciencia nos ha llevado a redefinir y
reinterpretar la realidad nos ofrece
también una oportunidad para
reinterpretar y redefinir lo
espiritual.



No sé muy bien en qué medida, en
estos años, me ha afectado esta
experiencia. Creo que algo profundo
necesita algo de tiempo para
revelarse por lo que realmente es. He
experimentado una sensación muy
particular al grabar "Encontrarás
dragones": más que una experiencia
solitaria, como había creído, se trata
de una experiencia sumamente
interesante, para nada solitaria.

El poder pensar, de repente, "Deja a
un lado mis respuestas fáciles y vive
simplemente con la pregunta", ha
sido para mí maravillosamente
convincente, y me ha permitido
sentirme muy, muy cerca de este
proceso de vida de una manera que
no hubiera creído posible. Y ahora no
sé muy bien a dónde todo esto va a
llevarme.

Jesús Colina // Zenit.org



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/entevista-a-
roland-joffe/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/entevista-a-roland-joffe/
https://opusdei.org/es-sv/article/entevista-a-roland-joffe/
https://opusdei.org/es-sv/article/entevista-a-roland-joffe/

	Entevista a Roland Joffé

