
opusdei.org

El triunfo de Cristo
en la humildad

Homilía de Navidad "El triunfo
de Cristo en la humildad",
pronunciada por san Josemaría,
fundador del Opus Dei, el 24–
XII–1963, y publicada en el
volumen de homilías "Es Cristo
que pasa".

18/12/2025

Lux fulgebit hodie super nos, quia
natus est nobis Dominus, hoy brillará
la luz sobre nosotros, porque nos ha
nacido el Señor. Es el gran anuncio
que conmueve en este día a los



cristianos y que, a través de ellos, se
dirige a la Humanidad entera. Dios
está aquí. Esa verdad debe llenar
nuestras vidas: cada navidad ha de
ser para nosotros un nuevo especial
encuentro con Dios, dejando que su
luz y su gracia entren hasta el fondo
de nuestra alma.

Nos detenemos delante del Niño, de
María y de José: estamos
contemplando al Hijo de Dios
revestido de nuestra carne. Viene a
mi recuerdo el viaje que hice a
Loreto, el 15 de agosto de 1951, para
visitar la Santa Casa, por un motivo
entrañable. Celebré allí la Misa.
Quería decirla con recogimiento,
pero no contaba con el fervor de la
muchedumbre. No había calculado
que, en ese gran día de fiesta,
muchas personas de los contornos
acudirían a Loreto, con la fe bendita
de esta tierra y con el amor que
tienen a la Madonna. Su piedad les
llevaba a manifestaciones no del



todo apropiadas, si se consideran las
cosas —¿cómo lo explicaré?— sólo
desde el punto de vista de las leyes
rituales de la Iglesia.

Así, mientras besaba yo el altar
cuando lo prescriben las rúbricas de
la Misa, tres o cuatro campesinas lo
besaban a la vez. Estuve distraído,
pero me emocionaba. Atraía también
mi atención el pensamiento de que
en aquella Santa Casa —que la
tradición asegura que es el lugar
donde vivieron Jesús, María y José—,
encima de la mesa del altar, han
puesto estas palabras: Hic Verbum
caro factum est. Aquí, en una casa
construida por la mano de los
hombres, en un pedazo de la tierra
en que vivimos, habitó Dios.

Jesucristo perfecto Dios y
perfecto hombre

El Hijo de Dios se hizo carne y es 
perfectus Deus, perfectus homo,



perfecto Dios y perfecto hombre. En
este misterio hay algo que debería
remover a los cristianos. Estaba y
estoy conmovido: me gustaría volver
a Loreto. Me voy allí con el deseo,
para revivir los años de la infancia
de Jesús, al repetir y considerar ese 
Hic Verbum caro factum est.

Iesus Christus, Deus Homo, Jesucristo
Dios-Hombre. Una de las magnalia
Dei, de las maravillas de Dios, que
hemos de meditar y que hemos de
agradecer a este Señor que ha venido
a traer la paz en la Tierra a los
hombres de buena voluntad. A todos
los hombres que quieren unir su
voluntad a la Voluntad buena de
Dios: ¡No sólo a los ricos, ni sólo a los
pobres!, ¡a todos los hombres, a todos
los hermanos! Que hermanos somos
todos en Jesús, hijos de Dios,
hermanos de Cristo: su Madre es
nuestra Madre.



No hay más que una raza en la tierra:
la raza de los hijos de Dios. Todos
hemos de hablar la misma lengua, la
que nos enseña nuestro Padre que
está en los cielos: la lengua del
diálogo de Jesús con su Padre, la
lengua que se habla con el corazón y
con la cabeza, la que empleáis ahora
vosotros en vuestra oración. La
lengua de las almas contemplativas,
la de los hombres que son
espirituales, porque se han dado
cuenta de su filiación divina. Una
lengua que se manifiesta en mil
mociones de la voluntad, en luces
claras del entendimiento, en afectos
del corazón, en decisiones de vida
recta, de bien, de contento, de paz.

Es preciso mirar al Niño, Amor
nuestro, en la cuna. Hemos de
mirarlo sabiendo que estamos
delante de un misterio. Necesitamos
aceptar el misterio por la fe y,
también por la fe, ahondar en su
contenido. Para esto, nos hacen falta



las disposiciones humildes del alma
cristiana: no querer reducir la
grandeza de Dios a nuestros pobres
conceptos, a nuestras explicaciones
humanas, sino comprender que ese
misterio, en su oscuridad, es una luz
que guía la vida de los hombres.

Vemos —dice San Juan Crisóstomo— 
que Jesús ha salido de nosotros y de
nuestra sustancia humana, y que ha
nacido de Madre virgen: pero no
entendemos cómo puede haberse
realizado ese prodigio. No nos
cansemos intentando descubrirlo:
aceptemos más bien con humildad lo
que Dios nos ha revelado, sin
escrudriñar con curiosidad en lo que
Dios nos tiene escondido. Así, con este
acatamiento, sabremos comprender
y amar; y el misterio será para
nosotros una enseñanza espléndida,
más convincente que cualquier
razonamiento humano.



Sentido divino del andar
terreno de Jesús

He procurado siempre, al hablar
delante del Belén, mirar a Cristo
Señor nuestro de esta manera,
envuelto en pañales, sobre la paja de
un pesebre. Y cuando todavía es Niño
y no dice nada, verlo como Doctor,
como Maestro. Necesito considerarle
de este modo: porque debo aprender
de Él. Y para aprender de Él, hay que
tratar de conocer su vida: leer el
Santo Evangelio, meditar aquellas
escenas que el Nuevo Testamento
nos relata, con el fin de penetrar en
el sentido divino del andar terreno
de Jesús.

Porque hemos de reproducir, en la
nuestra, la vida de Cristo, conociendo
a Cristo: a fuerza de leer la Sagrada
Escritura y de meditarla, a fuerza de
hacer oración, como ahora, delante
del pesebre. Hay que entender las
lecciones que nos da Jesús ya desde



Niño, desde que está recién nacido,
desde que sus ojos se abrieron a esta
bendita tierra de los hombres.

Jesús, creciendo y viviendo como uno
de nosotros, nos revela que la
existencia humana, el quehacer
corriente y ordinario, tiene un
sentido divino. Por mucho que
hayamos considerado estas verdades,
debemos llenarnos siempre de
admiración al pensar en los treinta
años de oscuridad, que constituyen la
mayor parte del paso de Jesús entre
sus hermanos los hombres. Años de
sombra, pero para nosotros claros
como la luz del sol. Mejor, resplandor
que ilumina nuestros días y les da
una auténtica proyección, porque
somos cristianos corrientes, que
llevamos una vida ordinaria, igual a
la de tantos millones de personas en
los más diversos lugares del mundo.

Así vivió Jesús durante seis lustros:
era fabri filius, el hijo del carpintero.



Después vendrán los tres años de
vida pública, con el clamor de las
muchedumbres. La gente se
sorprende: ¿quién es éste?, ¿dónde
ha aprendido tantas cosas? Porque
había sido la suya, la vida común del
pueblo de su tierra. Era el faber, filius
Mariæ, el carpintero, hijo de María. Y
era Dios, y estaba realizando la
redención del género humano, y
estaba atrayendo a sí todas las cosas.

Como cualquier otro suceso de su
vida, no deberíamos jamás
contemplar esos años ocultos de
Jesús sin sentirnos afectados, sin
reconocerlos como lo que son:
llamadas que nos dirige el Señor,
para que salgamos de nuestro
egoísmo, de nuestra comodidad. El
Señor conoce nuestras limitaciones,
nuestro personalismo y nuestra
ambición: nuestra dificultad para
olvidarnos de nosotros mismos y
entregarnos a los demás. Sabe lo que
es no encontrar amor, y



experimentar que aquellos mismos
que dicen que le siguen, lo hacen sólo
a medias. Recordad las escenas
tremendas, que nos describen los
Evangelistas, en las que vemos a los
Apóstoles llenos aún de aspiraciones
temporales y de proyectos sólo
humanos. Pero Jesús los ha elegido,
los mantiene junto a Él, y les
encomienda la misión que había
recibido del Padre.

También a nosotros nos llama, y nos
pregunta, como a Santiago y a Juan: 
Potestis bibere calicem, quem ego
bibiturus sum?: ¿Estáis dispuestos a
beber el cáliz —este cáliz de la
entrega completa al cumplimiento de
la voluntad del Padre— que yo voy a
beber? Possumus!; ¡Sí, estamos
dispuestos!, es la respuesta de Juan y
de Santiago. Vosotros y yo, ¿estamos
seriamente dispuestos a cumplir, en
todo, la voluntad de nuestro Padre
Dios? ¿Hemos dado al Señor nuestro
corazón entero, o seguimos apegados



a nosotros mismos, a nuestros
intereses, a nuestra comodidad, a
nuestro amor propio? ¿Hay algo que
no responde a nuestra condición de
cristianos, y que hace que no
queramos purificarnos? Hoy se nos
presenta la ocasión de rectificar.

Es necesario empezar por
convencerse de que Jesús nos dirige
personalmente estas preguntas. Es Él
quien las hace, no yo. Yo no me
atrevería ni a planteármelas a mí
mismo. Estoy siguiendo mi oración
en voz alta, y vosotros, cada uno de
nosotros, por dentro, está confesando
al Señor: Señor, ¡qué poco valgo, qué
cobarde he sido tantas veces!
¡Cuántos errores!: en esta ocasión y
en aquélla, y aquí y allá. Y podemos
exclamar aún: menos mal, Señor,
que me has sostenido con tu mano,
porque me veo capaz de todas las
infamias. No me sueltes, no me dejes,
trátame siempre como a un niño.
Que sea yo fuerte, valiente, entero.



Pero ayúdame como a una criatura
inexperta; llévame de tu mano,
Señor, y haz que tu Madre esté
también a mi lado y me proteja. Y así,
possumus!, podremos, seremos
capaces de tenerte a Ti por modelo.

No es presunción afirmar possumus!
Jesucristo nos enseña este camino
divino y nos pide que lo
emprendamos, porque Él lo ha hecho
humano y asequible a nuestra
flaqueza. Por eso se ha abajado
tanto. Este fue el motivo por el que se
abatió, tomando forma de siervo
aquel Señor que como Dios era igual
al Padre; pero se abatió en la
majestad y potencia, no en la bondad
ni en la misericordia.

La bondad de Dios nos quiere hacer
fácil el camino. No rechacemos la
invitación de Jesús, no le digamos
que no, no nos hagamos sordos a su
llamada: porque no existen excusas,
no tenemos motivo para continuar



pensando que no podemos. Él nos ha
enseñado con su ejemplo. Por tanto,
os pido encarecidamente, hermanos
míos, que no permitáis que se os haya
mostrado en balde un modelo tan
precioso, sino que os conforméis a Él y
os renovéis en el espíritu de vuestra
alma.

Pasó por la tierra haciendo el
bien

¿Veis qué necesario es conocer a
Jesús, observar amorosamente su
vida? Muchas veces he ido a buscar
la definición, la biografía de Jesús en
la Escritura. La encontré leyendo
que, con dos palabras, la hace el
Espíritu Santo: Pertransiit
benefaciendo. Todos los días de
Jesucristo en la tierra, desde su
nacimiento hasta su muerte, fueron
así: pertransiit benefaciendo, los llenó
haciendo el bien. Y en otro lugar
recoge la Escritura: bene omnia fecit:



todo lo acabó bien, terminó todas las
cosas bien, no hizo más que el bien.

Tú y yo entonces, ¿qué? Una mirada
para ver si tenemos algo que
enmendar. Yo sí que encuentro en mí
mucho que rehacer. Como me veo
incapaz por mí solo de obrar el bien,
y como nos ha dicho el mismo Jesús
que sin Él no podemos nada, vamos
tú y yo al Señor, a implorar su
asistencia, por medio de su Madre,
con estos coloquios íntimos, propios
de las almas que aman a Dios. No
añado más porque es cada uno de
vosotros el que tiene que hablar,
según su propia necesidad. Por
dentro y sin ruido de palabras, en
este mismo momento, mientras os
doy estos consejos, aplico
personalmente la doctrina a mi
propia miseria.

Pertransiit benefaciendo. ¿Qué hizo
Jesucristo para derramar tanto bien,
y sólo bien, por donde quiera que



pasó? Los Santos Evangelios nos han
transmitido otra biografía de Jesús,
resumida en tres palabras latinas,
que nos da la respuesta: erat subditus
illis, obedecía. Hoy que el ambiente
está colmado de desobediencia, de
murmuración, de desunión, hemos
de estimar especialmente la
obediencia.

Soy muy amigo de la libertad, y
precisamente por eso quiero tanto
esa virtud cristiana. Debemos
sentirnos hijos de Dios, y vivir con la
ilusión de cumplir la voluntad de
nuestro Padre. Realizar las cosas
según el querer de Dios, porque nos
da la gana, que es la razón más
sobrenatural.

El espíritu del Opus Dei, que he
procurado practicar y enseñar desde
hace más de treinta y cinco años, me
ha hecho comprender y amar la
libertad personal. Cuando Dios
Nuestro Señor concede a los hombres



su gracia, cuando les llama con una
vocación específica, es como si les
tendiera una mano, una mano
paterna llena de fortaleza, repleta
sobre todo de amor, porque nos
busca uno a uno, como hijas e hijos
suyos, y porque conoce nuestra
debilidad. Espera el Señor que
hagamos el esfuerzo de coger su
mano, esa mano que Él nos acerca:
Dios nos pide un esfuerzo, prueba de
nuestra libertad. Y para saber
llevarlo a cabo, hemos de ser
humildes, hemos de sentirnos hijos
pequeños y amar la obediencia
bendita con la que respondemos a la
bendita paternidad de Dios.

Conviene que dejemos que el Señor
se meta en nuestras vidas, y que
entre confiadamente, sin encontrar
obstáculos ni recovecos. Los
hombres tendemos a defendernos, a
apegarnos a nuestro egoísmo.
Siempre intentamos ser reyes,



aunque sea del reino de nuestra
miseria.

Entended, con esta consideración,
por qué tenemos necesidad de acudir
a Jesús: para que Él nos haga
verdaderamente libres y de esa
forma podamos servir a Dios y a
todos los hombres. Sólo así
percibiremos la verdad de aquellas
palabras de San Pablo: Ahora,
habiendo quedado libres del pecado y
hechos siervos de Dios, cogéis por
fruto vuestro la santificación y por fin
la vida eterna, ya que el estipendio del
pecado es la muerte. Pero la vida
eterna es una gracia de Dios, por
Jesucristo Nuestro Señor.

Estemos precavidos, entonces,
porque nuestra tendencia al egoísmo
no muere, y la tentación puede
insinuarse de muchas maneras. Dios
exige que, al obedecer, pongamos en
ejercicio la fe, pues su voluntad no se
manifiesta con bombo y platillo. A



veces el Señor sugiere su querer
como en voz baja, allá en el fondo de
la conciencia: y es necesario
escuchar atentos, para distinguir esa
voz y serle fieles.

En muchas ocasiones, nos habla a
través de otros hombres, y puede
ocurrir que la vista de los defectos de
esas personas, o el pensamiento de si
están bien informados, de si han
entendido todos los datos del
problema, se nos presente como una
invitación a no obedecer.

Todo esto puede tener una
significación divina, porque Dios no
nos impone una obediencia ciega,
sino una obediencia inteligente, y
hemos de sentir la responsabilidad
de ayudar a los demás con las luces
de nuestro entendimiento. Pero
seamos sinceros con nosotros
mismos: examinemos, en cada caso,
si es el amor a la verdad lo que nos
mueve, o el egoísmo y el apego al



propio juicio. Cuando nuestras ideas
nos separan de los demás, cuando
nos llevan a romper la comunión, la
unidad con nuestros hermanos, es
señal clara de que no estamos
obrando según el espíritu de Dios.

No lo olvidemos: para obedecer,
repito, hace falta humildad. Miremos
de nuevo el ejemplo de Cristo. Jesús
obedece, y obedece a José y a María.
Dios ha venido a la tierra para
obedecer, y para obedecer a las
criaturas. Son dos criaturas
perfectísimas: Santa María, nuestra
Madre, más que Ella sólo Dios; y
aquel varón castísimo, José. Pero
criaturas. Y Jesús, que es Dios, les
obedecía. Hemos de amar a Dios,
para así amar su voluntad y tener
deseos de responder a las llamadas
que nos dirige a través de las
obligaciones de nuestra vida
corriente: en los deberes de estado,
en la profesión, en el trabajo, en la
familia, en el trato social, en el



propio sufrimiento y en el de los
demás hombres, en la amistad, en el
afán de realizar lo que es bueno y
justo.

Cuando llegan las Navidades, me
gusta contemplar las imágenes del
Niño Jesús. Esas figuras que nos
muestran al Señor que se anonada,
me recuerdan que Dios nos llama,
que el Omnipotente ha querido
presentarse desvalido, que ha
querido necesitar de los hombres.
Desde la cuna de Belén, Cristo me
dice y te dice que nos necesita, nos
urge a una vida cristiana sin
componendas, a una vida de entrega,
de trabajo, de alegría.

No alcanzaremos jamás el verdadero
buen humor, si no imitamos de
verdad a Jesús; si no somos, como Él,
humildes. Insistiré de nuevo: ¿habéis
visto dónde se esconde la grandeza
de Dios? En un pesebre, en unos
pañales, en una gruta. La eficacia



redentora de nuestras vidas sólo
puede actuarse con la humildad,
dejando de pensar en nosotros
mismos y sintiendo la
responsabilidad de ayudar a los
demás.

Es a veces corriente, incluso entre
almas buenas, provocarse conflictos
personales, que llegan a producir
serias preocupaciones, pero que
carecen de base objetiva alguna. Su
origen radica en la falta de propio
conocimiento, que conduce a la
soberbia: el desear convertirse en el
centro de la atención y de la
estimación de todos, la inclinación a
no quedar mal, el no resignarse a
hacer el bien y desaparecer, el afán
de seguridad personal. Y así muchas
almas que podrían gozar de una paz
maravillosa, que podrían gustar de
un júbilo inmenso, por orgullo y
presunción se trasforman en
desgraciadas e infecundas.



Cristo fue humilde de corazón. A lo
largo de su vida no quiso para Él
ninguna cosa especial, ningún
privilegio. Comienza estando en el
seno de su Madre nueve meses, como
todo hombre, con una naturalidad
extrema. De sobra sabía el Señor que
la humanidad padecía una
apremiante necesidad de Él. Tenía,
por eso, hambre de venir a la tierra
para salvar a todas las almas: y no
precipita el tiempo. Vino a su hora,
como llegan al mundo los demás
hombres. Desde la concepción hasta
el nacimiento, nadie —salvo San José
y Santa Isabel— advierte esa
maravilla: Dios que viene a habitar
entre los hombres.

La Navidad está rodeada también de
sencillez admirable: el Señor viene
sin aparato, desconocido de todos. En
la tierra sólo María y José participan
en la aventura divina. Y luego
aquellos pastores, a los que avisan
los ángeles. Y más tarde aquellos



sabios de Oriente. Así se verifica el
hecho trascendental, con el que se
unen el cielo y la tierra, Dios y el
hombre.

¿Cómo es posible tanta dureza de
corazón, que hace que nos
acostumbremos a estas escenas? Dios
se humilla para que podamos
acercarnos a Él, para que podamos
corresponder a su amor con nuestro
amor, para que nuestra libertad se
rinda no sólo ante el espectáculo de
su poder, sino ante la maravilla de su
humildad.

Grandeza de un Niño que es Dios: su
Padre es el Dios que ha hecho los
cielos y la tierra, y Él está ahí, en un
pesebre, quia non erat eis locus in
diversorio, porque no había otro sitio
en la tierra para el dueño de todo lo
creado.



Cumplió la voluntad de su
Padre Dios

No me aparto de la verdad mas
rigurosa, si os digo que Jesús sigue
buscando ahora posada en nuestro
corazón. Hemos de pedirle perdón
por nuestra ceguera personal, por
nuestra ingratitud. Hemos de pedirle
la gracia de no cerrarle nunca más la
puerta de nuestras almas.

No nos oculta el Señor que esa
obediencia rendida a la voluntad de
Dios exige renuncia y entrega,
porque el Amor no pide derechos:
quiere servir. Él ha recorrido
primero el camino. Jesús, ¿cómo
obedeciste tú? Usque ad mortem,
mortem autem crucis, hasta la
muerte y muerte de la cruz. Hay que
salir de uno mismo, complicarse la
vida, perderla por amor de Dios y de
las almas. He aquí que tú querías
vivir, y no querías que nada te
sucediera; pero Dios quiso otra cosa.



Existen dos voluntades: tu voluntad
debe ser corregida, para identificarse
con la voluntad de Dios; y no la de
Dios torcida, para acomodarse a la
tuya.

Yo he visto con gozo a muchas almas
que se han jugado la vida —como tú,
Señor, usque ad mortem—, al cumplir
lo que la voluntad de Dios les pedía:
han dedicado sus afanes y su trabajo
profesional al servicio de la Iglesia,
por el bien de todos los hombres.

Aprendamos a obedecer,
aprendamos a servir: no hay mejor
señorío que querer entregarse
voluntariamente a ser útil a los
demás. Cuando sentimos el orgullo
que barbota dentro de nosotros, la
soberbia que nos hace pensar que
somos superhombres, es el momento
de decir que no, de decir que nuestro
único triunfo ha de ser el de la
humildad. Así nos identificaremos
con Cristo en la Cruz, no molestos o



inquietos o con mala gracia, sino
alegres: porque esa alegría, en el
olvido de sí mismo, es la mejor
prueba de amor.

Permitidme que vuelva de nuevo a la
ingenuidad, a la sencillez de la vida
de Jesús, que ya os he hecho
considerar tantas veces. Esos años
ocultos del Señor no son algo sin
significado, ni tampoco una simple
preparación de los años que
vendrían después: los de su vida
pública. Desde 1928 comprendí con
claridad que Dios desea que los
cristianos tomen ejemplo de toda la
vida del Señor. Entendí
especialmente su vida escondida, su
vida de trabajo corriente en medio
de los hombres: el Señor quiere que
muchas almas encuentren su camino
en los años de vida callada y sin
brillo. Obedecer a la voluntad de
Dios es siempre, por tanto, salir de
nuestro egoísmo; pero no tiene por
qué reducirse principalmente a



alejarse de las circunstancias
ordinarias de la vida de los hombres,
iguales a nosotros por su estado, por
su profesión, por su situación en la
sociedad.

Sueño —y el sueño se ha hecho
realidad— con muchedumbres de
hijos de Dios, santificándose en su
vida de ciudadanos corrientes,
compartiendo afanes, ilusiones y
esfuerzos con las demás criaturas.
Necesito gritarles esta verdad divina:
si permanecéis en medio del mundo,
no es porque Dios se haya olvidado
de vosotros, no es porque el Señor no
os haya llamado. Os ha invitado a
que continuéis en las actividades y
en las ansiedades de la tierra, porque
os ha hecho saber que vuestra
vocación humana, vuestra profesión,
vuestras cualidades, no sólo no son
ajenas a sus designios divinos, sino
que Él las ha santificado como
ofrenda gratísima al Padre.



Recordar a un cristiano que su vida
no tiene otro sentido que el de
obedecer a la voluntad de Dios, no es
separarle de los demás hombres. Al
contrario, en muchos casos el
mandamiento recibido del Señor es
que nos amemos los unos a los otros
como Él nos ha amado, viviendo junto
a los demás e igual que los demás,
entregándonos a servir al Señor en el
mundo, para dar a conocer mejor a
todas las almas el amor de Dios: para
decirles que se han abierto los
caminos divinos de la tierra.

No se ha limitado el Señor a decirnos
que nos amaba, sino que lo ha
demostrado con las obras. No nos
olvidemos de que Jesucristo se ha
encarnado para enseñar, para que
aprendamos a vivir la vida de los
hijos de Dios. Recordad aquel
preámbulo del evangelista San Lucas
en los Hechos de los Apóstoles: 
Primum quidem sermonem feci de
omnibus, o Theophile, quæ coepit



Iesus facere et docere, he hablado de
todo lo más notable que hizo y
predicó Jesús. Vino a enseñar, pero
haciendo; vino a enseñar, pero
siendo modelo, siendo el Maestro y el
ejemplo con su conducta.

Ahora, delante de Jesús Niño,
podemos continuar nuestro examen
personal: ¿estamos decididos a
procurar que nuestra vida sirva de
modelo y de enseñanza a nuestros
hermanos, a nuestros iguales, los
hombres? ¿Estamos decididos a ser
otros Cristos? No basta decirlo con la
boca. Tú —lo pregunto a cada uno de
vosotros y me lo pregunto a mí
mismo—, tú, que por ser cristiano
estás llamado a ser otro Cristo,
¿mereces que se repita de ti que has
venido, facere et docere, a hacer las
cosas como un hijo de Dios, atento a
la voluntad de su Padre, para que de
esta manera puedas empujar a todas
las almas a participar de las cosas
buenas, nobles, divinas y humanas



de la redención? ¿Estás viviendo la
vida de Cristo, en tu vida ordinaria
en medio del mundo?

Hacer las obras de Dios no es un
bonito juego de palabras, sino una
invitación a gastarse por Amor. Hay
que morir a uno mismo, para
renacer a una vida nueva. Porque así
obedeció Jesús, hasta la muerte de
cruz, mortem autem crucis. Propter
quod et Deus exaltavit illum.

Y por esto Dios lo exaltó. Si
obedecemos a la voluntad de Dios, la
Cruz será también Resurrección,
exaltación. Se cumplirá en nosotros,
paso por paso, la vida de Cristo: se
podrá asegurar que hemos vivido
procurando ser buenos hijos de Dios,
que hemos pasado haciendo bien, a
pesar de nuestra flaqueza y de
nuestros errores personales, por
numerosos que sean.

Y cuando venga la muerte, que
vendrá inexorable, la esperaremos



con júbilo como he visto que han
sabido esperarla tantas personas
santas, en medio de su existencia
ordinaria. Con alegría: porque, si
hemos imitado a Cristo en hacer el
bien —en obedecer y en llevar la
Cruz, a pesar de nuestras miserias—,
resucitaremos como Cristo: surrexit
Dominus vere!, que resucitó de
verdad.

Jesús, que se hizo niño, meditadlo,
venció a la muerte. Con el
anonadamiento, con la sencillez, con
la obediencia: con la divinización de
la vida corriente y vulgar de las
criaturas, el Hijo de Dios fue
vencedor.

Este ha sido el triunfo de Jesucristo.
Así nos ha elevado a su nivel, al nivel
de los hijos de Dios, bajando a
nuestro terreno: al terreno de los
hijos de los hombres.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/en-este-
misterio-hay-algo-que-deberia-remover-

a-los-cristianos/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/en-este-misterio-hay-algo-que-deberia-remover-a-los-cristianos/
https://opusdei.org/es-sv/article/en-este-misterio-hay-algo-que-deberia-remover-a-los-cristianos/
https://opusdei.org/es-sv/article/en-este-misterio-hay-algo-que-deberia-remover-a-los-cristianos/
https://opusdei.org/es-sv/article/en-este-misterio-hay-algo-que-deberia-remover-a-los-cristianos/

	El triunfo de Cristo en la humildad
	Jesucristo perfecto Dios y perfecto hombre
	Sentido divino del andar terreno de Jesús
	Pasó por la tierra haciendo el bien
	Cumplió la voluntad de su Padre Dios


