
opusdei.org

El descanso de los
hijos de Dios: sobre
las convivencias
anuales de
formación

Una reflexión sobre el
descanso, el estudio y la vida en
familia que facilitan las
convivencias que se organizan
durante las vacaciones.

03/07/2024

San Josemaría enseñó a sus hijos a
buscar a Dios en todo: lo



encontramos en el trabajo, en la
familia, en nuestras relaciones con
los demás, en las aficiones, alegrías y
preocupaciones de cada día. La vida
del cristiano es el descubrimiento
continuo y progresivo de Dios, que
lleva a identificarnos cada vez más
con Jesucristo.

Trabajamos, por eso, para ser cada
vez más “otro Cristo”[1] y, como él,
llevar el mundo a Dios Padre, cada
uno en aquello a lo que se dedica.
Saber que la santidad abarca toda
nuestra vida nos hace entender que
tendría poco sentido tomarse como
unas “vacaciones” de la búsqueda de
la propia santidad, así como uno no
pone en pausa sus amistades o
relaciones familiares. Del mismo
modo, el ocio no es simplemente algo
que luego nos permitirá trabajar más
y mejor, ni tampoco es un paréntesis
negativo, pero necesario, debido a la
debilidad humana: es un tiempo en
el que podemos buscar y encontrar a



Dios, conocernos mejor, disfrutar con
los demás, resetear el cuerpo y el
alma. Es, junto con otras
dimensiones, un tramo en nuestro
camino hacia el Cielo.

Un filósofo del siglo XX explicaba que
“la contemplación filosófica se
orienta también a este mundo
tangible, visible, que se extiende ante
nuestros ojos, pero este mundo, estas
cosas, estas realidades son
interrogadas de una forma especial;
se les pregunta por su última y
universal esencia”[2]. Sus palabras
pueden aplicarse a ese ser “almas
contemplativas en medio del
mundo”[3]. Los momentos de ocio y
descanso nos ayudan a recuperar esa
visión, porque nos recuerdan en
gran medida que el sentido de
nuestra existencia es vivirla de
forma plena, con Dios. Los momentos
de vacaciones pueden ser una
oportunidad de hacer frente a la
tentación del hacer, y dirigir nuestra



mirada hacia esa “última y universal
esencia”: quién es Dios, quién soy yo
para Él, y cómo esta relación
transforma las demás relaciones y
dimensiones de mi vida.

Buscar al Maestro

Los discípulos aprendieron de su
Maestro a rezar y a trabajar.
Ciertamente, eran dos realidades que
ocupaban gran parte del tiempo de
cualquier israelita piadoso. Sin
embargo, en el Evangelio también
podemos observar cómo el Señor
procuraba enseñar a los apóstoles
aspectos que quizá para una
mentalidad pragmática tenían poco
sentido. Así, les invita a admirarse de
la naturaleza – “Mirad los pájaros del
cielo (...). Fijaos cómo crecen los
lirios del campo” (Mt 6, 26-28)–, les
hace ver la necesidad de recuperar
fuerzas después de volver de la
primera misión apostólica –“Venid
vosotros a solas a un lugar desierto a



descansar un poco” (Mc 6, 31)– e
incluso les exhorta a cuidar como él,
hasta las últimas consecuencias, a las
personas que estaban a su alrededor
–“Este es mi mandamiento: que os
améis los unos a los otros como yo os
he amado” (Jn 15,12)–.

“El Señor, después de enviar a sus
discípulos a predicar, a su vuelta, los
reúne y les invita a que vayan con él
a un lugar solitario para descansar...
¡Qué cosas les preguntaría y les
contaría Jesús! Pues... el Evangelio
sigue siendo actual”[4]. Ya desde los
primeros años del Opus Dei, san
Josemaría tuvo la preocupación
paterna de que sus hijos, que
trataban de empeñarse con alma,
vida y corazón en sembrar la semilla
del Evangelio, pudieran también
descansar, ganar perspectiva,
recuperar las fuerzas del alma y del
cuerpo y salir de nuevo encendidos y
preparados para la misión
apostólica. No resultaba fácil



encontrar el tiempo, el lugar y los
medios económicos para lograrlo,
pero, convencido de la necesidad,
san Josemaría logró organizar la
primera semana de estudio en La
Granja de San Ildefonso (Segovia):
unos días de convivencia para rezar
con paz, formarse y disfrutar de la
vida en familia, en un ambiente
adecuado a la juventud de sus hijos.
Con el paso de los años, se fueron
consolidando así las convivencias y
cursos anuales de formación, con
una duración y unos contenidos
diversos, adaptados a las
circunstancias de los asistentes.

Como la finalidad de la formación es
la identificación con Cristo, también
el objetivo primordial de las
convivencias es el encuentro
personal con el Señor. Y se podría
decir que este encuentro se despliega
alrededor de tres ejes: primero, el
descanso que permite tomar
distancia de las tareas del día a día y



transcurrir un tiempo más exclusivo
y distendido con Dios; después, el
estudio y la asimilación de la
formación, profunda y de calidad,
que encienda y prepare para la
propia misión de santificar el mundo
en las propias circunstancias y
acompañar a las personas hacia Dios;
y, por último, la vida en familia, es
decir, la convivencia fraterna, el
servicio y cuidado mutuo,
compartiendo intereses y afanes.

Descansar desde quién soy

Como el descanso no es un paréntesis
en la vida, es lógico que sea acorde a
la identidad y la misión de una
persona: un descanso, del cuerpo y
del alma, con y para el Señor y con y
para los demás. Al mismo tiempo, esa
convivencia ofrece una oportunidad
única durante el año para formarse
en una manera profunda y, a la vez,
distendida, haciendo realidad lo que
decía san Josemaría: “El descanso no



es no hacer nada: es distraernos en
actividades que exigen menos
esfuerzo”[5].

Lo primero es descansar con el
Señor. En este medio de formación
podemos encontrarnos con Jesús en
la oración de un modo que, en otro
periodo, quizá puede resultar más
complicado: con tranquilidad, sin
prisas, con la cabeza y el corazón
más despejados… En este sentido,
también podemos afinar en detalles
que expresen la fe y delicadeza en el
trato con Dios –por ejemplo,
acompañarle en el sagrario, ya sea
físicamente o con la imaginación–,
repasar los puntos de lucha que
hemos tenido en el curso, volver con
calma a textos que nos inspiran o
ideas en las que queremos
profundizar, etc.

De este modo, la convivencia anual
no será una simple fuga de la
realidad, ni tampoco un analgésico



que nos haga olvidar temporalmente
nuestras ocupaciones diarias. El
periodo que dedicamos al descanso
“es el momento de la contemplación,
es el momento de la alabanza, no de
la evasión. Es el tiempo para mirar la
realidad y decir: ¡qué bonita es la
vida!”[6]. La serenidad de esos días
nos facilita echar una mirada atrás y
agradecer lo que hemos vivido
recientemente, también aquello que
quizá nos costó asimilar o que no
entendimos. “Es necesario
reconciliarse con la propia historia,
con los hechos que no se aceptan,
con las partes difíciles de la propia
existencia. (…) La verdadera paz, de
hecho, no es cambiar la propia
historia sino acogerla, valorarla, así
como ha ido”[7].

Por otro lado, “distraernos en
actividades que exigen menos
esfuerzo” no significa exprimir el
tiempo buscando llegar a todo.
Curiosamente, santo Tomás



considera que la pereza y la
agitación tienen la misma raíz:
ambas nos quitan la paz, nos alejan
de vivir el momento presente y nos
impiden cumplir con alegría el
mandamiento de santificar las
fiestas. Con frecuencia se puede
llegar a imitar el ritmo frenético que
marca una jornada normal también
en el periodo de reposo, pasando así
de las prisas en el trabajo a las prisas
en las vacaciones. Se piensa entonces
que, a mayor número de
experiencias intensas, el descanso
será mejor. Por supuesto, durante la
convivencia anual tendremos la
oportunidad de acumular vivencias
novedosas –visitar lugares
desconocidos, practicar distintos
deportes, quizá incluso probar
comidas exóticas…–, pero también es
un tiempo en el que podemos
aprender a disfrutar de lo pequeño y
ordinario: abrirnos a conocer a
quienes están a nuestro alrededor,
valorar y agradecer lo que tenemos,



dejarnos sorprender, contribuir con
los propios talentos e intereses a la
vida en familia, dedicar tiempo a la
lectura y a la reflexión… Desarrollar
estas actitudes facilitará que después,
en la vuelta al trasiego del día a día,
descubramos las pequeñas dosis de
descanso que se presentan en cada
jornada. Y este reposo, que se nos
ofrece gota a gota, es más eficaz que
un aguacero puntual entre muchos
días de sequía.

Invertir en lo que vale

Las vacaciones también son un
momento valioso para invertir
tiempo en adquirir herramientas que
nos ayuden a vivir mejor y a
desempeñar cada vez con más
creatividad e ilusión nuestra misión,
de acuerdo a las necesidades del
mundo actual, en fidelidad al
Evangelio, a las enseñanzas de la
Iglesia y, por tanto, también del
espíritu de la Obra. Tal vez en la



empresa o ámbito laboral tengamos
oportunidades de formación más
intensa: cursos, seminarios… A lo
largo de nuestra vida también la
Obra nos ofrece momentos
específicos para dedicarlos al
crecimiento personal (y colectivo) en
distintos aspectos que iremos
haciendo nuestros. Aunque no
siempre resulta sencillo encontrar
este tiempo –por cansancio, por otros
intereses o por la necesidad de
resolver cuestiones más “urgentes”–,
el impacto puede llegar a ser muy
significativo, pues nos da un impulso
que, a medio y largo plazo,
contribuye a vivificar la misión que
Dios ha dado a cada uno. Por
ejemplo, leer un buen libro –un
ensayo o una novela– puede tener
poco efecto inmediato –más allá de lo
placentero que nos resulte–; sin
embargo, también puede darnos
algunas pistas sobre la naturaleza
humana, lo que nos permitirá



conocernos mejor y ayudar a otras
personas en el futuro.

Para que esta formación pueda
asimilarse, es necesaria la dedicación
de un tiempo sereno –con iniciativa y
responsabilidad personal– a la
lectura, la reflexión, el diálogo y el
estudio. No se trata de abarcar
muchos temas, sino de enfocar bien
los contenidos. Un medio útil puede
ser acudir a la ayuda y sugerencias
de la dirección espiritual antes de
empezar la convivencia, para trazar
un posible plan de profundización en
los temas que cada uno lleve en el
corazón y en la cabeza. Después, el
hecho de hablar con calma con una
persona distinta de la habitual
durante esos días puede abrirnos
horizontes y ayudarnos a contrastar
lo que vamos descubriendo.

En una cultura que a veces nos
impulsa al activismo, a pensar
continuamente en clave de eficacia y 



resultados, las actividades propias de
la convivencia anual podrían parecer
inútiles o una pérdida de tiempo:
pasear, estudiar filosofía o teología,
leer una buena novela o un cómic,
repasar documentos del magisterio,
escuchar música sin hacer otra cosa
al mismo tiempo, dedicar una
mañana a alguien que cuenta un
suceso de su vida o algo que ha
aprendido, conversar con quien tiene
un fondo vital muy distinto del
nuestro … Al margen de que sea
discutible que todo eso no vaya a
mejorar nuestra productividad ni
vaya a suponer una experiencia
inolvidable, lo más importante es que
ayudará a dar brillo a las realidades
más importantes de nuestra vida:
fortalecerá la relación con Dios y con
los demás.

La auténtica fiesta

Como hijos de Dios, no estamos
nunca solos, sino que nos sabemos



siempre mirados y acompañados por
un Padre que nos quiere y nos cuida.
Además, cada miembro del Opus Dei
es parte de esta familia sobrenatural
y se sabe apoyado por los demás, a la
vez que siente la responsabilidad de
arrimar el hombro y estar ahí para
su familia: primero, por la comunión
de los santos, con la oración y la
lucha por la santidad; y también por
el empeño por trabajar bien y la
solidaridad con quienes están más
cerca.

También el tiempo de ocio es una
oportunidad para cuidar a quienes
están a nuestro alrededor: el
descanso no es una competición
contra otras personas (mi plan o el
tuyo, mi tiempo o el de los demás),
sino que es una dimensión más de la
vida compartida, en la que podemos
abrirnos a los otros, con actitud de
servicio y de verdadera amistad. “La
estructura interna de una auténtica
fiesta se encuentra del modo más



conciso y claro en la incomparable
sentencia de San Juan Crisóstomo: 
Ubi caritas gaudet, ibi est festivitas,
donde se alegra el amor, allí hay
fiesta”[8].

En la vida ordinaria hay muchas
ocasiones para celebrar, y durante
los periodos de descanso esta
dimensión se pone de manifiesto,
haciéndonos recordar la suerte de
estar rodeados de una familia. Es un
encuentro con Dios y con los demás
que nos llena, y al que podemos
volver en momentos de más
intensidad, cuando nos cuesta
mantener a las personas en el centro,
ante la presión del trabajo o la lista
de pendientes.

Todo mi tiempo es libre

Tal vez recordemos con cariño las
vacaciones en familia de nuestra
infancia. Ir al pueblo o visitar la casa
de los abuelos. Cambiar de aires
visitando el mar o pasando unos días



en la montaña. Volver a coincidir con
primos o con el grupo de amigos de
cada verano. Quizás en alguna
ocasión hicimos un viaje más
especial a otra ciudad, o incluso a
otro país, y guardamos fotos y
anécdotas de las aventuras vividas.

En la convivencia de cada año, es
posible que coincidamos con las
mismas personas: es el momento de
volver a verse, ponerse al día,
intercambiar vivencias y
experiencias. En otras ocasiones
podremos tener la oportunidad de
hacer un viaje al extranjero, conocer
otra zona del país, descubrir nuevas
culturas y entrar en contacto con
personas que viven la misma
vocación en un contexto distinto. Así,
poco a poco, vamos atesorando
recuerdos que nos enriquecen.

Cuentan de san Juan Pablo II que una
vez alguien le hizo una pregunta
sobre su tiempo libre, a lo que el



Papa respondió sencillamente: “Todo
mi tiempo es libre”. En la Obra, con
la libertad de los hijos de Dios, cada
uno es y se hace protagonista de su
historia, aprendiendo a conjugar la
actividad y el descanso, buscando y
asimilando la formación y
profundizando en sus vínculos con
los demás.

Otros textos:

Cansancio y descanso
Crear la unidad de vida
Qué leer
Muy humanos, muy divinos
(VIII): la batalla de nuestra
formación

[1] Es Cristo que pasa, n. 183.

• 
• 
• 
• 

https://opusdei.org/es/article/descanso-y-cansancio-cuadernos-breves-libro/
https://opusdei.org/es/article/libro-electronico-crear-unidad-vida-cuadernos-breves/
https://opusdei.org/es/article/que-leer-cuadernos-breves-libro-electronico/
https://opusdei.org/es/article/muy-humanos-muy-divinos-viii-la-batalla-de-nuestra-formacion/
https://opusdei.org/es/article/muy-humanos-muy-divinos-viii-la-batalla-de-nuestra-formacion/
https://opusdei.org/es/article/muy-humanos-muy-divinos-viii-la-batalla-de-nuestra-formacion/


[2] Josef Pieper, El ocio y la vida
intelectual, “¿Qué significa filosofar?”
cap. III.

[3] Cartas II, Carta nº 6, n. 15a.

[4] Surco, n. 470.

[5] Camino, n. 357.

[6] Francisco, Audiencia, 5-IX-2018.

[7] Ibíd.

[8] Josef Pieper, Una teoría de la fiesta,
cap III.

Teresa Gómez

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/el-descanso-de-
los-hijos-de-dios-sobre-las-convivencias-

anuales-de-formacion/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/el-descanso-de-los-hijos-de-dios-sobre-las-convivencias-anuales-de-formacion/
https://opusdei.org/es-sv/article/el-descanso-de-los-hijos-de-dios-sobre-las-convivencias-anuales-de-formacion/
https://opusdei.org/es-sv/article/el-descanso-de-los-hijos-de-dios-sobre-las-convivencias-anuales-de-formacion/
https://opusdei.org/es-sv/article/el-descanso-de-los-hijos-de-dios-sobre-las-convivencias-anuales-de-formacion/

	El descanso de los hijos de Dios: sobre las convivencias anuales de formación

