
opusdei.org

Trabajar bien,
trabajar por amor
(IV): Trabajo y
contemplación (II)

Segunda entrega del texto sobre
cómo tratar a Dios -hasta llegar
a la "contemplación"- mientras
se trabaja o se realiza otra
actividad.

29/11/2010

“Cuando iban de camino entró Jesús
en cierta aldea, y una mujer que se
llamaba Marta le recibió en su casa.
Tenía ésta una hermana llamada



María que, sentada a los pies del
Señor, escuchaba su palabra. Pero
Marta andaba afanada con
numerosos quehaceres y poniéndose
delante dijo: —Señor, ¿no te importa
que mi hermana me deje sola en las
tareas de servir? Dile entonces que me
ayude. Pero el Señor le respondió: —
Marta, Marta, tú te preocupas y te
inquietas por muchas cosas. Pero una
sola cosa es necesaria: María ha
escogido la mejor parte, que no le será
arrebatada” [1].

Muchas veces en la historia se ha
tomado ocasión de las figuras de
María y Marta para representar la 
vida contemplativa y la vida activa ,
como dos géneros de vida de los
cuales el primero sería más perfecto,
según las palabras del Señor: “María
ha escogido la mejor parte”.

Por lo general se han referido estos
términos a la vocación religiosa,
entendiendo por vida contemplativa,



a grandes rasgos, la de aquellos que
se apartan materialmente del mundo
para dedicarse a la oración, y por
vida activa la de quienes realizan
tareas como la enseñanza de la
doctrina cristiana, la atención a los
enfermos, y otras obras de
misericordia.

Tomando así los términos, se ha
afirmado desde hace siglos que es
posible ser contemplativos en la
acción . El sentido clásico de esta
expresión no es que resulta posible la
contemplación en las actividades
profesionales, familiares y sociales,
propias de la vida de los fieles
corrientes, sino que se refiere a las
acciones apostólicas y de
misericordia dentro del camino de la
vocación religiosa.

San Josemaría ha enseñado a
profundizar en las palabras del
Señor a Marta, haciendo ver que no
hay ninguna oposición entre la



contemplación y la realización, lo
más perfecta posible, del trabajo
profesional y de los deberes
ordinarios de un cristiano.

Ya se ha considerado en un texto
precedente qué es la contemplación
cristiana: esa oración sencilla de
tantas almas que, por amar mucho y
ser dóciles al Espíritu Santo,
buscando en todo la identificación
con Cristo, son llevadas por el
Paráclito a penetrar en las
profundidades de la vida íntima de
Dios, de sus obras y sus designios,
con una sabiduría que dilata cada
vez más su corazón y su
conocimiento. Una oración en la que
“sobran las palabras, porque la
lengua no logra expresarse; ya el
entendimiento se aquieta. No se
discurre, ¡se mira! Y el alma rompe
otra vez a cantar con cantar nuevo,
porque se siente y se sabe también
mirada amorosamente por Dios, a
todas horas” [2].



Ahora conviene detenerse a
considerar tres modos en los que
puede darse la contemplación: en los
ratos dedicados exclusivamente a la
oración; mientras se trabaja o se
realiza cualquier actividad que no
requiera toda la atención de la
mente; y, finalmente, a través del
mismo trabajo, incluso cuando exige
una concentración exclusiva. Estos
tres cauces componen
conjuntamente la vida
contemplativa, haciendo de la vida
ordinaria un vivir en el Cielo y en la
tierra a la vez, como decía San
Josemaría.

En la oración y en todas las normas
de piedad

Ante todo, la contemplación se ha de
pedir a Dios y buscar en los actos de
piedad cristiana que pueden jalonar
nuestro día, especialmente en los
ratos dedicados de modo exclusivo a
la oración mental.



“"Et in meditatione mea exardescit
ignis" —Y, en mi meditación, se
enciende el fuego. —A eso vas a la
oración: a hacerte una hoguera,
lumbre viva, que dé calor y luz” [3] .
Los ratos de oración bien hechos son
la caldera que extiende su calor a los
diversos momentos del día.

Del recogimiento en los ratos de
oración; del trato con el Señor
buscado con afán en esos momentos,
a veces por medio de la meditación
de algún texto que ayude a centrar la
cabeza y el corazón en Dios; del
empeño en apartar las distracciones;
de la humildad para comenzar y
recomenzar, sin apoyarse en las
propias fuerzas sino en la gracia de
Dios; en una palabra, de la fidelidad
diaria a los ratos de oración depende
que se haga realidad, más allá de
esos momentos, el ideal de ser
contemplativos en medio del mundo.



San Josemaría nos ha enseñado a
buscar la contemplación en los ratos
de oración mental: a contemplar la
Vida del Señor, a mirarle en la
Eucaristía, a tratar a las Tres
Personas divinas por el camino de la
Humanidad Santísima de Jesucristo,
a ir a Jesús por María... Es preciso no
conformarse con repetir oraciones
vocales en la oración mental, aunque
quizá haya que repetirlas durante
mucho tiempo, pero viéndolas como
la puerta que abre a la
contemplación.

También en el trato humano, cuando
se encuentra a un amigo, se suelen
dirigir algunas frases de saludo para
iniciar la conversación. Pero el trato
no puede limitarse a eso. La
conversación ha de continuar con
palabras más personales, hasta que
incluso llegan a sobrar porque hay
una sintonía profunda y una gran
familiaridad. Mucho más en el trato
con Dios. “Empezamos con oraciones



vocales (...) . Primero una jaculatoria,
y luego otra, y otra..., hasta que
parece insuficiente ese fervor,
porque las palabras resultan
pobres...: y se deja paso a la
intimidad divina, en un mirar a Dios
sin descanso y sin cansancio” [4].

Mientras se trabaja o se realiza
otra actividad

La contemplación no se limita a los
ratos dedicados a la oración. Puede
tener lugar a lo largo de la jornada,
en medio de las ocupaciones
ordinarias, mientras se realizan
tareas que no requieren toda la
atención de la mente y que se deben
hacer, o en los momentos de pausa
de cualquier otro trabajo.

Se puede contemplar a Dios mientras
se va por la calle, mientras se
cumplen algunos deberes familiares
y sociales que son habituales en la
vida de cualquier persona, o se
realizan trabajos que ya se dominan



con soltura, o con ocasión de un
intervalo en la propia tarea, o
simplemente de una espera...

Del mismo modo que en los ratos de
oración las jaculatorias pueden abrir
el paso a la contemplación, también
en medio de estas otras ocupaciones
la búsqueda de la presencia de Dios
desemboca en vida contemplativa,
incluso más intensa, como el Señor
hizo experimentar a San Josemaría. 
“Es incomprensible — anota en sus 
Apuntes íntimos — : sé de quien está
frío (a pesar de su fe, que no admite
límites) junto al fuego divinísimo del
Sagrario, y luego, en plena calle,
entre el ruido de automóviles y
tranvías y gentes, ¡leyendo un
periódico! vibra con arrebatos de
locura de Amor de Dios” [5].

Esta realidad es enteramente un don
de Dios, pero sólo puede recibirlo
quien lo desea en su corazón y no lo
rechaza con las obras. Lo rechaza el



que tiene los sentidos dispersos, o se
deja dominar por la curiosidad, o se
sumerge en un tumulto de
pensamientos y de imaginaciones
inútiles que le distraen y disipan. En
una palabra, quien no sabe estar en
lo que hace [6] . La vida
contemplativa requiere
mortificación interior, negarse a uno
mismo por amor a Dios, para que Él
reine en el corazón y sea el centro al
que se dirigen en último término los
pensamientos y los afectos del alma.

Contemplación "en y a través de"
las actividades ordinarias

Así como en los ratos de oración no
hay que conformarse con repetir
jaculatorias ni quedarse en la lectura
y en la meditación, sino buscar el
diálogo con Dios hasta llegar, con su
gracia, a la contemplación, así
también en el trabajo, que ha de
convertirse en oración, es preciso no
contentarse con ofrecerlo al



principio y dar gracias al final, o en
procurar renovar ese ofrecimiento
varias veces, unidos al Sacrificio del
altar. Todo esto es ya muy agradable
al Señor, pero un hijo de Dios ha de
ser audaz y aspirar a más: a realizar
su trabajo como Jesús en Nazaret,
unido a Él. Un trabajo en el que
gracias al amor sobrenatural con que
se lleva a cabo, se contempla a Dios
que es Amor [7].

Enseñanza constante y característica
de San Josemaría es que la
contemplación es posible no sólo 
mientras se realiza una actividad,
sino por medio de las actividades que
Él quiere que realicemos, en esas
mismas tareas y a través de ellas ,
incluso cuando se trata de trabajos
que exigen toda la concentración de
la mente. San Josemaría enseñaba
que llega el momento en el que no se
es capaz de distinguir la
contemplación y la acción,
terminando estos conceptos por



significar lo mismo en la mente y en
la conciencia.

En este sentido, resulta iluminadora
una explicación de Santo Tomás: “ 
cuando de dos cosas una es la razón
de la otra, la ocupación del alma en
una no impide ni disminuye la
ocupación en la otra... Y como Dios es
aprehendido por los santos como la
razón de todo cuanto hacen o
conocen, su ocupación en percibir las
cosas sensibles, o en contemplar o
hacer cualquier otra cosa, en nada les
impide la divina contemplación, ni
viceversa” [8] . De ahí que, si se
quiere buscar el don de la
contemplación, el cristiano deba
poner al Señor como fin de todos sus
trabajos, realizándolos non quasi
hominibus placentes, sed Deo qui
probat corda nostra ; no para agradar
a los hombres, sino a Dios que
sondea nuestros corazones [9].



Puesto que la contemplación es como
un anticipo de la visión beatífica, fin
último de nuestra vida, es preciso
que cualquier actividad que Dios
quiera que realicemos —como el
trabajo y las tareas familiares y
sociales, que son Voluntad suya para
cada uno— pueda ser cauce para la
vida contemplativa. En otros
términos, por lo mismo que
cualquiera de esas actividades se
puede realizar por amor a Dios y con
amor a Dios, también se pueden
convertir en medio de
contemplación, que no es otra cosa
que un modo especialmente familiar
de conocerle y amarle.

Podemos contemplar a Dios en las
actividades que realizamos por amor
suyo, porque ese amor es
participación del Amor infinito que
es el Espíritu Santo, que escruta las
profundidades de Dios [10] . El que
trabaja por amor a Dios puede darse
cuenta —sin pensar en otra cosa, sin



distraerse— de que le ama cuando
trabaja, con el amor que infunde el
Paráclito en los corazones de los hijos
de Dios en Cristo [11] . “Reconocemos
a Dios no sólo en el espectáculo de la
naturaleza, sino también en la
experiencia de nuestra propia labor” 
[12].

También podemos contemplar a Dios
a través del trabajo, porque si está
hecho por amor será un trabajo
realizado con la mayor perfección de
que seamos capaces en esas
circunstancias, una tarea que refleja
las perfecciones divinas, un trabajo
como el de Cristo. No necesariamente
porque haya salido bien a los ojos de
los hombres, sino porque está bien
hecho a los ojos de Dios. Puede
suceder que el trabajo haya salido
mal o que humanamente haya sido
un fracaso, y sin embargo que haya
estado bien hecho ante Dios, con
rectitud de intención, con espíritu de
servicio, con la práctica de las



virtudes: en una palabra, con
perfección humana y cristiana. Un
trabajo así es medio de
contemplación; así se comprende que
la contemplación sea posible en y a
través de trabajos que exigen poner
todas las energías de la mente, como
son –por ejemplo– el estudio, o la
docencia.

El cristiano que trabaja o cumple sus
deberes por amor a Dios, trabaja en
unión vital con Cristo. Sus obras se
convierten entonces en obras de
Dios, en operatio Dei , y por eso
mismo son medio de contemplación.
Pero no basta estar en gracia de Dios
y que las obras sean moralmente
buenas. Han de estar informadas por
una caridad heroica, y realizadas con
virtudes heroicas, y con ese modo
divino de obrar que confieren los
Dones del Espíritu Santo en quien es
dócil a su acción.

* * *



La contemplación en la vida
ordinaria hace pregustar la unión
definitiva con Dios en el Cielo. A la
vez que lleva a obrar cada vez con
más amor, enciende el deseo de verle
no ya por medio de las actividades
que realizamos, sino cara a cara.
“Vivimos entonces como cautivos,
como prisioneros. Mientras
realizamos con la mayor perfección
posible, dentro de nuestras
equivocaciones y limitaciones, las
tareas propias de nuestra condición y
de nuestro oficio, el alma ansía
escaparse. Se va hacia Dios, como el
hierro atraído por la fuerza del imán.
Se comienza a amar a Jesús, de
forma más eficaz, con un dulce
sobresalto. (...) Un nuevo modo de
pisar en la tierra, un modo divino,
sobrenatural, maravilloso.
Recordando a tantos escritores
castellanos del quinientos, quizá nos
gustará paladear por nuestra cuenta: 
¡que vivo porque no vivo: que es Cristo
quien vive en mí! (cfr. Gal 2, 20)” [13].



[1] Lc 10, 38-42.

[2] San Josemaría, Amigos de Dios , n.
307.

[3] San Josemaría, Camino , n. 92.

[4] San Josemaría, Amigos de Dios , n.
296.

[5] San Josemaría, Apuntes íntimos ,
n. 673 (del 26-III-1932). Citado en A.
Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei , vol. I, Rialp, Madrid 1997,
p. 420.

6] San Josemaría, Camino , n. 815.

[7] Cfr. 1 Jn 4, 8.

[8] Santo Tomás de Aquino, Summa
Theologiae. , Suppl., q. 82, a. 3 ad 4.

[9] 1 Ts 2, 4.

[10] 1 Cor 2, 10.



[11] Rm 5, 5.

[12] San Josemaría, Es Cristo que
pasa , n. 48.

[13] San Josemaría, Amigos de Dios ,
n. 297.

F.J. López Díaz

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/editorial-
trabajo-y-contemplacion-2/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/editorial-trabajo-y-contemplacion-2/
https://opusdei.org/es-sv/article/editorial-trabajo-y-contemplacion-2/
https://opusdei.org/es-sv/article/editorial-trabajo-y-contemplacion-2/

	Trabajar bien, trabajar por amor (IV): Trabajo y contemplación (II)

