
opusdei.org

Sal y luz, ejemplo y
doctrina

El mundo está necesitado de
una fuerte dosis de esperanza.
En este editorial se explica que
hemos de aprender a leer los
acontecimientos con la
objetividad de la fe, para
sembrar optimismo con la sal
del ejemplo y la luz de la
doctrina.

16/08/2010

Vosotros sois la sal de la tierra. Pero
si la sal se vuelve sosa ¿con qué se
salará? No vale más que para tirarla



fuera y que la pisotee la gente.
Vosotros sois la luz del mundo. No
puede ocultarse una ciudad situada en
lo alto de un monte; ni se enciende
una luz para ponerla debajo de un
celemín, sino sobre un candelero para
que alumbre a todos los de la casa.
Alumbre así vuestra luz ante los
hombres, para que vean vuestras
buenas obras y glorifiquen a vuestro
Padre, que está en los cielos[1].

No bastan las palabras para enseñar
la doctrina del Señor. Es necesario
edificar con la sal del ejemplo para
iluminar con la luz de la palabra. Lo
que convirtió a los primeros
cristianos no fue seguramente la
novedad de una doctrina, sino la
vida de quienes la ponían en
práctica. Primero gustaban la sal, la
vida, la santidad, el comportamiento
informado por la caridad; después,
atraídos por la alegría y la paz, se
abrían a la luz de la doctrina, para



penetrar en el misterio de la gracia
que impulsa la vida cristiana.

Sigue siendo actual este modo de
atraer a las personas a la luz de
Cristo. Es necesario que la sal del
comportamiento cristiano preserve
de la corrupción del pesimismo, de la
falta de esperanza. La presencia de
personas alegres, optimistas y
capaces de dar razón de esa alegría
permite que muchos puedan vivir
con la esperanza activa de alcanzar
una felicidad a la altura de las
aspiraciones del corazón humano,
sin caer en la tentación de
conformarse con menos.

No pocos, aun captando de algún
modo el atractivo de las enseñanzas
de Cristo, piensan que hoy nadie vive
así, que se trata de un ideal
irrealizable o que vivir según la
moral no está al alcance de la
mayoría.



Recordar la llamada universal a la
santidad no consiste sólo en repetir
que todos podemos y tenemos que
ser santos. Es mucho más importante
mostrar que, de hecho, en esta época
y en esta o aquella circunstancia
concreta, una persona normal, ni
mejor ni peor dotada, con los mismos
defectos y debilidades, puede vivir la
vocación bautismal con radicalidad,
incluso en una sociedad pagana.

¡Qué importante es que haya
hombres y mujeres que, con sus
vidas normales, con la alegría y la
paz de Cristo, alimenten
continuamente la esperanza de
alcanzar una existencia que merezca
la pena, ya feliz en la tierra, entre
penas y alegrías, y plena en el cielo!

Desde el comienzo del cristianismo,
la santidad de muchos hombres y
mujeres ha sido sal y luz en medio de
tantos ambientes. La mayoría ni
siquiera han sido conscientes de la



magnitud de la huella que han
dejado, pero han contribuido
decisivamente a preservar
generaciones enteras de la
corrupción del pesimismo.

El Opus Dei es un instrumento de
Dios para extender la esperanza de la
Buena Nueva que Cristo ha traído.
Sembrar esperanza es parte
fundamental de la misión de la
Iglesia y, por tanto, de nuestra misión
apostólica. El Señor ha querido la
Obra para que sus miembros sean,
activamente, sal y luz. Dice san
Josemaría: Como quiere el Maestro,
tú has de ser —bien metido en este
mundo, en el que nos toca vivir, y
en todas las actividades de los
hombres— sal y luz. —Luz, que
ilumina las inteligencias y los
corazones; sal, que da sabor y
preserva de la corrupción.Por eso,
si te falta afán apostólico, te harás
insípido e inútil, defraudarás a los



demás y tu vida será un absurdo.
[2].

LA SAL DEL EJEMPLO Vosotros sois
la sal. Estas palabras de Cristo
aparecen en el Evangelio dentro del
Sermón de la Montaña, e
inmediatamente después de las
Bienaventuranzas. La pobreza, la
mansedumbre, el hambre y la sed de
justicia, la misericordia, la limpieza,
la paz, la paciencia en las
persecuciones y la alegría con que el
Señor caracteriza a los
bienaventurados, constituyen como
el despliegue de la caridad, y
permiten identificar a los discípulos
de Jesucristo.

La vida ordinaria ofrece infinidad de
situaciones en las que se pone a
prueba esa identidad cristiana,
nuestro ser signos de esperanza.
Cuando nos empeñamos por ser
fieles a la verdad sin temer las
consecuencias, y resistimos las



presiones que inducen a actuar con
ligereza; cuando hacemos el firme
propósito de anteponer la paz en la
familia al amor propio, eliminando
cuentas de agravios, con la
disposición abierta a la comprensión
y al perdón; también cuando
renunciamos personalmente a
algunas comodidades para obtener
una mayor libertad de corazón; o
cuando luchamos con valentía por
llevar una vida limpia, y sabemos
rectificar y volver a empezar...,
entonces somos sal.

Es evidente que este modo de
comportarse no es el más común, y
puede producir en algunas personas
una primera reacción de extrañeza, o
incluso de incomprensión. No
importa; e incluso puede ser una
muestra de que la sal no está
desvirtuada. Muchas veces, esa
primera impresión, suavizada con el
bálsamo de la caridad, del trato



amable y del cariño sincero, será el
comienzo de una conversión.

En cualquier caso, viviremos
pendientes de Dios, confiados en su
paternal providencia, sin temer
juicios humanos ni falsos escándalos,
sin desánimos ni amarguras. A veces
notamos cómo algunos, «cuando
descubren claramente el bien,
escudriñan para examinar si hay
además algún mal oculto»[3], o
tergiversan las cosas de modo que
hasta las manifestaciones de justicia
y de caridad, el deseo de servir y de
trabajar por el bien de las personas
«se vuelve injuria»[4].

La urgencia apostólica no deja
tiempo para tomar en consideración
esas actitudes. Como exhorta San
Pablo a los Corintios, nada debe
detenernos, dispuestos, si es
necesario, a vivir como
impostores, siendo veraces; como
desconocidos, siendo bien



conocidos; como moribundos, y ya
veis que vivimos; como castigados,
pero no muertos; como tristes,
pero siempre alegres; como
pobres, pero enriqueciendo a
muchos; como quienes nada
tienen, aunque poseyéndolo
todo[5].

No obstante, es normal que el
comportamiento del cristiano suscite
también interrogantes en personas
bien intencionadas, porque no se
explica sin un principio de vida
nuevo. Ya sólo el testimonio de tantas
familias cristianas que viven de fe
entre las penas y dichas de esta vida
es motivo para que muchos se
cuestionen dónde está el origen de la
paz y de la alegría, por qué esas
renuncias, para qué ese empeño por
servir sin obtener beneficios
tangibles.

Esas preguntas pueden rondar el
pensamiento de sus compañeros y



conocidos, aunque en un primer
momento quizá no se atrevan a
formularlas. Será el clima de amistad
el que facilite la confidencia; el cauce
por el que muchos, interpelados por
el ejemplo, se abrirán a la
explicación de la doctrina. Sembrar
amistad es esencial al modo en que
los cristianos están en medio del
mundo

La amistad es el puente entre el
ejemplo y la doctrina, entre la sal y la
luz. Así lo expresaba san Josemaría: 
Vive tu vida ordinaria; trabaja
donde estás, procurando cumplir
los deberes de tu estado, acabar
bien la labor de tu profesión o de
tu oficio, creciéndote, mejorando
cada jornada. Sé leal,
comprensivo con los demás y
exigente contigo mismo. Sé
mortificado y alegre. Ese será tu
apostolado. Y, sin que tú
encuentres motivos, por tu pobre
miseria, los que te rodean vendrán



a ti, y con una conversación
natural, sencilla —a la salida del
trabajo, en una reunión de
familia, en el autobús, en un
paseo, en cualquier parte—
charlaréis de inquietudes que
están en el alma de todos, aunque
a veces algunos no quieran darse
cuenta: las irán entendiendo más,
cuando comiencen a buscar de
verdad a Dios[6].

LA LUZ DE LA DOCTRINA

Cuando, movidos por el ejemplo, se
sienten interrogados y advierten un
incipiente deseo de cambiar, o al
menos de conocer mejor las razones
de la esperanza cristiana, entonces es
necesario saber hablar con don de
lenguas, con buen conocimiento de la
doctrina, con cariño, paciencia y
serenidad, siguiendo la exhortación
de San Pedro: siempre dispuestos a
dar respuesta a todo el que os pida
razón de vuestra esperanza; pero



con mansedumbre y respeto, y
teniendo limpia la conciencia[7].
No olvidemos que buena parte de
nuestro apostolado consiste en hacer
amable la virtud, huyendo de todo
celo amargo.

Son numerosos los ejemplos que
ofrece la Sagrada Escritura de este
modo de proceder. Jesús no se
cansaba de explicar su forma de
actuar, incluso ante personas que
querían tergiversar sus palabras. Lo
hacía con sencillez y con
imaginación, adaptando lo que decía
a los oyentes, de modo que la verdad
más sublime podía llegar a los
entendimientos más sencillos,
facilitando a todos la conversión, sin
forzar nunca la libertad.

Con gran delicadeza, por ejemplo,
despertaba a las conciencias
adormecidas, para que alcanzasen a
juzgar sus propios actos con
objetividad. Así ocurrió con la mujer



samaritana. Primero ganó su
confianza haciéndole ver que, siendo
judío, no rechazaba el trato con los
de Samaría. Enseguida le habló en
unos términos que captaron su
interés: conseguir agua era parte de
sus preocupaciones cotidianas.
Después, iluminó su conciencia
progresivamente, con la prudencia
de quien sabe leer en las almas:
mandó llamar a su marido,
provocando en ella una confidencia
casi inadvertida: no tengo marido.
Al final, las palabras del Señor le
pondrán frente a la luz de la verdad,
frente a su pobre vida necesitada de
conversión: Bien has dicho no tengo
marido, pues cinco has tenido y el
que tienes ahora no es tu
marido[8].

Así ocurrió también en el caso de los
acusadores de la mujer adúltera:
como ellos insistían en preguntarle,
se incorporó y les dijo: el que de
vosotros esté sin pecado que tire la



piedra el primero. No hizo falta
decir nada más: al oírle, se iban
marchando uno tras otro,
comenzando por los más viejos[9].
Y esta actitud valiente y
misericordiosa abrió el corazón de
aquella pobre mujer al perdón y a la
conversión: Tampoco yo te
condeno; vete y desde ahora no
peques más[10].

El Señor hablaba de fuentes y de
agua a la mujer empeñada en las
tareas domésticas; hablaba de las
faenas del campo a los campesinos;
de barcas y redes a los pescadores; de
las Escrituras a los doctores de la
ley... Es apasionante vivir atentos,
conocer las inquietudes y los
problemas de cada época y de cada
lugar para hacer comprensible la
doctrina y presentarla de modo
amable y atractivo, adecuado a
nuestros contemporáneos.



Podemos aprender, por ejemplo, de
la experiencia de Juan Pablo II, quien
después de tantos años de servicio a
la Iglesia y de trato con las almas,
señala la necesidad de «comprender
las experiencias de los hombres y el
lenguaje con el que se comunican
entre sí»[11]. Daremos luz si sabemos
comprender –sinónimo de querer– a
las personas, y si ponemos esfuerzo –
como Jesucristo– por hacernos
entender. «Hoy hace falta mucha
imaginación para aprender a
dialogar sobre la fe y sobre las
cuestiones más fundamentales para
el hombre. Se necesitan personas
que amen y que piensen, porque la
imaginación vive del amor y del
pensamiento»[12].

El “don de lenguas” requiere
imaginación; y la imaginación, amor
y conocimiento profundo –bien
asimilado– de la verdad y de las
circunstancias de cada momento.
Nada tiene que ver el apostolado de



la doctrina con un recetario de
respuestas aprendidas, sin haberlas
hecho propias.

Por el contrario, cuando, por la
oración y el trato de amistad, se
conoce a fondo a cada alma; y
cuando, por la piedad y el estudio, se
asimila bien la doctrina, seremos
capaces de dar verdaderas razones
de nuestra esperanza, podremos
iluminar con la luz de Cristo la
inteligencia y el corazón de muchos.

La luz de Cristo debe iluminar
también los distintos ámbitos de la
actividad humana. La formación
doctrinal de cada uno, según su
capacidad, debe armonizarse con la
debida competencia profesional de
modo que, sin comprometer la
legítima autonomía por la que las
cosas creadas y la sociedad gozan de
leyes propias[13], sepamos iluminar
la íntima ordenación a Dios que da
sentido trascendente a todos los



quehaceres. Para ello es
especialmente necesario conocer
muy bien aquellos temas de la
doctrina católica que guardan
particular importancia en el ámbito
de la propia profesión.

Además, hay una serie de cuestiones
éticas fundamentales que –en los
momentos actuales– tienen vigencia
en todas partes: por ejemplo, las
relacionadas con el matrimonio y la
familia, la educación, la bioética, la
ecología.

Es muy conveniente –una necesidad–
que cada uno sepa hablar de estos
temas y dar razones comprensibles
según el ambiente en el que se
mueve. Muchas de estas cuestiones
pertenecen a la ley natural, y son
accesibles a la razón, aunque hayan
sido también reveladas por Dios y la
Iglesia las custodie. Nuestros
argumentos no pueden recurrir
siempre a la autoridad de la Iglesia,



menos aún cuando nuestros
interlocutores dicen no tener fe, o
tienen muy poca formación.

Por el contrario, tendremos que
esforzarnos por mostrar que la
Iglesia es experta en humanidad,
haciendo ver la profunda coherencia
entre lo que ella enseña y la verdad
sobre el hombre, que cada uno
experimenta en su vida y puede
madurar con la reflexión y el
estudio.

«Es importante hacer un gran
esfuerzo para explicar
adecuadamente los motivos de las
posiciones de la Iglesia, subrayando
sobre todo que no se trata de
imponer a los no creyentes una
perspectiva de fe, sino de interpretar
y defender los valores radicados en
la naturaleza misma del ser humano.
La caridad se convertirá entonces
necesariamente en servicio a la
cultura, a la política, a la economía, a



la familia, para que en todas partes
se respeten los principios
fundamentales, de los que depende
el destino del ser humano y el futuro
de la civilización»[14].

Importa mucho mostrar en estos
momentos que las exigencias de la
ley natural no son en sí “valores
confesionales”, sino que por estar
radicadas en el ser humano, «no
exigen de suyo en quien las defiende
una profesión de fe cristiana, si bien
la doctrina de la Iglesia las confirma
y tutela siempre y en todas partes,
como servicio desinteresado a la
verdad sobre el hombre y el bien
común de la sociedad civil»[15].

El servicio desinteresado a la verdad
lleva a trabajar por hacer una
sociedad más humana, más acorde
con la ley natural. Esto es más
urgente todavía cuando un ambiente
o una sociedad entera decide regirse
en abierta oposición al Derecho



natural. En estos casos, los cristianos
tienen el derecho y el deber de
evitar, por todos los medios lícitos a
su alcance y con no menos astucia y
sagacidad que la que se emplea para
hacer el mal[16], que las
instituciones, en lugar de facilitar el
camino de los hombres hacia el bien
y hacia Dios, faciliten el mal y la
condenación de las almas[17].

No cabe el silencio o la deserción,
quedarse encerrado en la torre de
marfil. Cada uno ha de ser católico
en todas las manifestaciones de la
vida, sin respetos humanos: no sólo
en el hogar, sino en toda la actuación
social y pública. Quien ha recibido la
verdad sin mérito alguno, tiene la
obligación de ser siempre, con su
vida ejemplar y con la palabra
oportuna, testigo de la verdad, testigo
de Cristo.

El mundo está necesitado de una
fuerte dosis de esperanza. Hemos de



aprender a leer los acontecimientos
con la objetividad de la fe, para
sembrar optimismo con la sal del
ejemplo y la luz de la doctrina: «Si se
mira superficialmente a nuestro
mundo, impresionan no pocos
hechos negativos que pueden llevar
al pesimismo. Mas éste es un
sentimiento injustificado: tenemos fe
en Dios Padre y Señor, en su bondad
y misericordia (...). Dios está
preparando una gran primavera
cristiana, de la que ya se vislumbra
su comienzo (...). La esperanza
cristiana nos sostiene en nuestro
compromiso a fondo para la nueva
evangelización y para la misión
universal, y nos lleva a pedir como
Jesús nos ha enseñado: “Venga tu
reino, hágase tu voluntad en la tierra
como en el cielo” (Mt 6, 10)»[18]. El
Señor promoverá vocaciones en
número bastante para garantizar el
triunfo de la verdad, del bien y de la
justicia en la vida de cada nación, en
provecho de todos los hombres.



--------------------------------------

[1] Mt 5, 13-16.

[2] San Josemaría, Forja, 22.

[3] San Gregorio Magno, Moralia, 6,
22.

[4] Tertuliano, Apologeticum, 39, 7.

[5] 2 Cor 6, 1-10.

[6] San Josemaría. Amigos de Dios, n.
273

[7] 1 Pe 3, 15-17.

[8] Jn 4, 16, 18.

[9] Jn 8, 7, 9.

[10] Jn 8, 7, 9.

[11] Juan Pablo II, ¡Levantaos!
¡Vamos!, p. 98.

[12] Ibid., p. 100.



[13] Cfr. Conc. Vaticano II, Const.
past. Gaudium et Spes, n. 36.

[14] Juan Pablo II, Litt. apost. Novo
millennio ineunte, 6-I-2001, n. 51.

[15] Congregación para la Doctrina
de la Fe, Nota doctrinal sobre algunas
cuestiones relativas al compromiso y
la conducta de los católicos en la vida
política, 24-XI-2002, III, n. 5.

[16] Cfr. Lc 16, 8.

[17] Cfr. Conc. Vaticano II, Const.
past. Gaudium et Spes, n. 25.

[18] Juan Pablo II, Litt. enc.
Redemptoris missio, n. 86.

C. Ruiz Montoya

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es-sv/article/editorial-sal-y-luz-ejemplo-y-doctrina/


opusdei.org/es-sv/article/editorial-sal-y-
luz-ejemplo-y-doctrina/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/editorial-sal-y-luz-ejemplo-y-doctrina/
https://opusdei.org/es-sv/article/editorial-sal-y-luz-ejemplo-y-doctrina/

	Sal y luz, ejemplo y doctrina

