
opusdei.org

El arte de la oración

Oración: diálogo del hombre
con Dios, de corazón a corazón.
Una relación en la que el
hombre puede poner cada vez
más empeño, como se sugiere
en este texto editorial.

22/02/2011

«Si el cristianismo –decía Juan Pablo
II– ha de distinguirse en nuestro
tiempo, sobre todo, por el “arte de la
oración”, ¿cómo no sentir una
renovada necesidad de estar largos
ratos en conversación espiritual, en
adoración silenciosa, en actitud de



amor, ante Cristo presente en el
Santísimo Sacramento? ¡Cuántas
veces, mis queridos hermanos y
hermanas, he hecho esta experiencia y
en ella he encontrado fuerza, consuelo
y apoyo!»[1].

Con toda tu alma

Queremos amar a Dios Padre con
todas nuestras fuerzas, poner el alma
en la oración, con todas sus
potencias: la inteligencia y la
voluntad, la memoria, la imaginación
y los sentimientos. El Señor se sirve
de ellas, sucesiva o simultáneamente,
como cauces para entrar en diálogo
con nosotros.

No hay dos ratos de oración iguales.
El Espíritu Santo, fuente de continua
novedad, toma la iniciativa, actúa y
espera. A veces espera una lucha a
palo seco, cuando parece que no
llega ninguna respuesta: se nota
entonces más el esfuerzo de la
voluntad, sereno y tenaz, por hacer



actos de fe y de amor, por contarle
cosas, por aplicar la inteligencia y la
imaginación a la Sagrada Escritura, a
textos de la liturgia o de autores
espirituales; buscándole con palabras
o sólo mirando. La actitud de
búsqueda es ya diálogo que
transforma, aunque parezca, a veces,
que no encuentra eco.

Otras veces irrumpen ideas o afectos
que dan fluidez a los ratos de oración
y ayudan a percibir la presencia de
Dios. En unos casos y otros –con
afectos, ideas, con ganas o sin ellas–
se trata de que pongamos nuestras
potencias en manos del Espíritu
Santo. Somos suyos y Él ha dicho: 
¿No puedo yo hacer con lo mío lo
que quiero?[2] Oración mental es
ese diálogo con Dios, de corazón a
corazón, en el que interviene toda
el alma: la inteligencia y la
imaginación, la memoria y la
voluntad. Una meditación que
contribuye a dar valor



sobrenatural a nuestra pobre vida
humana, nuestra vida diaria
corriente[3].

La única regla que Dios ha querido
seguir es la que se impuso al
crearnos libres: esperar nuestra filial
colaboración. Al disponernos para la
oración, lo haremos como hijos,
luchando por mantener la atención
en este Padre que quiere hablarnos.
Al fin y al cabo, lo que está de
nuestra parte no es que haya
facilidad en la inteligencia, o que se
encienda el corazón con afectos. Lo
importante es la determinación por
mantener la apertura al diálogo, sin
dejar que decaiga esa actitud por
rutina o desaliento.

Oración y plenitud

Dios habla de muchas maneras; la
oración es sobre todo escucha y
respuesta. Habla en la Escritura, en
la liturgia, en la dirección espiritual y
a través del mundo y en las



circunstancias de la vida: en el
trabajo, en las vicisitudes de la
jornada o en el trato con los demás.
Para aprender este lenguaje divino
conviene dedicar un tiempo a estar a
solas con Dios.

Hablar con Dios es dejar que Él vaya
tomando el protagonismo en nuestro
ser. Meditar la vida de Cristo permite
entender nuestra historia personal,
para abrirla a la gracia. Queremos
que entre, para que transforme
nuestra vida en fiel reflejo de la suya.
Dios Padre nos predestinó a ser
conformes con la imagen de su
Hijo[4] , y quiere ver a Cristo
formado en nosotros[5], para que
podamos exclamar: Ya no vivo yo,
es Cristo quien vive en mí[6].

Especialmente en el Nuevo
Testamento, el mejor libro de
meditación, contemplamos los
misterios de Cristo: revivimos el
Nacimiento en Belén, la vida



escondida en Nazaret, las angustias
de la Pasión... Esta asimilación al
Hijo la realiza con eficacia el Espíritu
Santo; pero no es un proceso
mecánico delante del cual el
bautizado sería sólo un espectador
asombrado: podemos colaborar
filialmente a la acción divina,
disponiendo bien la voluntad,
aplicando la imaginación y la
inteligencia, dejando paso a los
afectos buenos.

Esto hacía San Josemaría, cuando
entendía sus propios sufrimientos al
considerar la agonía de Cristo: Yo,
que quiero también cumplir la
Santísima Voluntad de Dios,
siguiendo los pasos del Maestro,
¿podré quejarme, si encuentro por
compañero de camino al
sufrimiento?

Constituirá una señal cierta de mi
filiación, porque me trata como a
su Divino Hijo. Y, entonces, como



Él, podré gemir y llorar a solas en
mi Getsemaní, pero, postrado en
tierra, reconociendo mi nada,
subirá hasta el Señor un grito
salido de lo íntimo de mi alma: 
Pater mi, Abba, Pater,... fiat![7]

A Dios hablamos cuando oramos, y a
Él oímos cuando leemos las palabras
divinas[8]; «a la lectura de la Sagrada
Escritura debe acompañar la oración
para que se realice el diálogo de Dios
con el hombre»[9], un diálogo en el
cual el Padre nos habla del Hijo, para
que seamos otros Cristos, el mismo
Cristo. Vale la pena movilizar
nuestras potencias a la hora de rezar
con el Evangelio. Primero te
imaginas la escena o el misterio,
que te servirá para recogerte y
meditar. Después aplicas el
entendimiento, para considerar
aquel rasgo de la vida del Maestro
(...). Luego cuéntale lo que a ti en
estas cosas te suele suceder, lo que
te pasa, lo que te está ocurriendo.



Permanece atento, porque quizá Él
querrá indicarte algo: y surgirán
esas mociones interiores, ese caer
en la cuenta, esas
reconvenciones[10].

Se trata, en definitiva, de rezar sobre
nuestra vida para vivirla como Dios
lo espera. Es muy necesario,
especialmente para quienes
buscamos santificarnos en el trabajo.
¿Qué obras serán las tuyas, si no
las has meditado en la presencia
del Señor, para ordenarlas? Sin esa
conversación con Dios, ¿cómo
acabarás con perfección la labor
de la jornada?[11]

Al contemplar, por una parte, los
misterios de Jesús y, por otra, los
acontecimientos de nuestra
existencia, aprendemos a rezar como
Cristo, cuya oración estaba toda «en
esta adhesión amorosa de su corazón
de hombre al “misterio de la
voluntad” del Padre (Ef1, 9)»[12];



aprendemos a rezar como un hijo de
Dios, siguiendo el ejemplo de San
Josemaría. Mi oración, ante
cualquier circunstancia, ha sido la
misma, con tonos diferentes. Le he
dicho: Señor, Tú me has puesto
aquí; Tú me has confiado eso o
aquello, y yo confío en Ti. Sé que
eres mi Padre, y he visto siempre
que los pequeños están
absolutamente seguros de sus
padres. Mi experiencia sacerdotal
me ha confirmado que este
abandono en las manos de Dios
empuja a las almas a adquirir una
fuerte, honda y serena piedad, que
impulsa a trabajar constantemente
con rectitud de intención[13].

La oración es el medio privilegiado
para madurar. Es parte
imprescindible de ese proceso por el
cual el centro de gravedad se
traslada del amor propio al amor a
Dios, y a los demás por Él. La
personalidad madura tiene peso,



consistencia, continuidad, rasgos
bien definidos que dan un modo,
peculiar en cada uno, de reflejar a
Cristo.

La persona madura es como un
piano bien afinado. No busca la 
genialidad de emitir sonidos
imprevistos, de sorprender. Lo
sorprendente es que da la nota
apropiada, y lo genial es que, gracias
a su estabilidad, permite interpretar
las mejores melodías: es fiable,
responde en modo previsible y por
eso, sirve. Alcanzar esa estabilidad y
firmeza que da la madurez es todo
un reto.

Contemplar la Humanidad del Señor
es el mejor camino hacia la plenitud.
Él ayuda a descubrir y corregir las
teclas que no responden bien. En
algunos será una voluntad que se
resiste a poner por obra lo que Dios
espera de ellos. Otros pueden notar
que les falta calor humano, tan



necesario para la convivencia y el
apostolado. Algunos, quizá enérgicos,
tienden sin embargo a la
precipitación y al desorden,
arrastrados por los sentimientos.

Es una tarea que no termina nunca.
Implica detectar los desequilibrios,
las notas que desafinan, con una
actitud humilde y decidida a
mejorar, sin impaciencias ni
desánimos, porque el Señor nos mira
con inmenso cariño y comprensión.
¡Qué importante es aprender a
meditar nuestra vida con los ojos del
Señor! Hablando con Él se despierta
la pasión por la verdad, en contacto
con ella; se pierde el miedo a conocer
lo que somos realmente, sin
evasiones de la imaginación o
deformaciones de la soberbia.

Al contemplar la realidad desde el
diálogo con Dios, se aprende también
a leer en las personas y en los
hechos, sin el filtro cambiante de una



valoración exclusivamente
sentimental o de la utilidad
inmediata. Es también donde
aprendemos a admirar la grandeza
de un Dios que ama nuestra
pequeñez, al contemplar tantos
misterios que nos superan.

La verdadera oración

Este pueblo me honra con los
labios, pero su corazón está lejos
de mí[14]. Así se lamenta el Señor en
la Escritura, porque sabe que cada
alma tiene que poner en Él su
corazón para alcanzar la felicidad.
Por esto, en la oración, la disposición
de la voluntad para encontrar, amar
y poner por obra el querer de Dios,
tiene una cierta preeminencia sobre
las otras capacidades del alma: «El
aprovechamiento del alma no está en
pensar mucho, sino en amar
mucho»[15].

Muchas veces rezar amando
impondrá esfuerzos, a menudo



vividos sin consuelos ni frutos
aparentes. La oración no es
problema de hablar o de sentir,
sino de amar. Y se ama,
esforzándose en intentar decir
algo al Señor, aunque no se diga
nada[16]. Tenemos la confianza filial
de que Dios otorga a cada uno los
dones que más necesita, cuando más
los necesita. La oración —
recuérdalo— no consiste en hacer
discursos bonitos, frases
grandilocuentes o que consuelen...
Oración es a veces una mirada a
una imagen del Señor o de su
Madre; otras, una petición, con
palabras; otras, el ofrecimiento de
las buenas obras, de los resultados
de la fidelidad... Como el soldado
que está de guardia, así hemos de
estar nosotros a la puerta de Dios
Nuestro Señor: y eso es oración. O
como se echa el perrillo, a los pies
de su amo. —No te importe
decírselo: Señor, aquí me tienes
como un perro fiel; o mejor, como



un borriquillo, que no dará coces a
quien le quiere[17].

Esta experiencia se da también en la
amistad humana. Cuando nos
encontramos con otras personas
puede ocurrir que no sepamos qué
decir, porque la cabeza no responde
a pesar de los intentos por entablar
conversación. Buscamos entonces
otros medios para que no se cree un
ambiente de frialdad: una mirada
amable, un gesto de cortesía, una
actitud de escucha atenta, un
pequeño detalle de preocupación por
sus cosas. Toda experiencia
verdaderamente humana abre
posibilidades de trato con Jesucristo,
perfecto Dios y perfecto hombre.

Como fidelidad y perseverancia son
otros nombres del amor, sabremos ir
adelante, también cuando la
inteligencia, la imaginación o la
sensibilidad escapen a nuestro
control. En esos momentos, el amor



puede encontrar otras vías para
expandirse. Tu inteligencia está
torpe, inactiva: haces esfuerzos
inútiles para coordinar las ideas
en la presencia del Señor: ¡un
verdadero atontamiento! No te
esfuerces, ni te preocupes. –Óyeme
bien: es la hora del corazón[18].

A la hora de hablar con Dios, aunque
no responda la cabeza, no se
interrumpe el diálogo. Incluso
cuando constatamos que, a pesar de
una auténtica lucha, hay distracción
y embotamiento, tenemos la
seguridad de haber agradado con
nuestros buenos deseos a Dios Padre,
que mira con amor nuestros
esfuerzos.

Oración y obras

Me atrevo a asegurar, sin temor a
equivocarme, que hay muchas,
infinitas maneras de orar, podría
decir. Pero yo quisiera para todos
nosotros la auténtica oración de



los hijos de Dios, no la palabrería
de los hipócritas, que han de
escuchar de Jesús: no todo el que
repite: ¡Señor!, ¡Señor!, entrará en
el reino de los cielos (...). Que
nuestro clamar ¡Señor! vaya unido
al deseo eficaz de convertir en
realidad esas mociones interiores,
que el Espíritu Santo despierta en
nuestra alma[19].

Y para convertir en realidad esas
mociones recibidas en la oración,
conviene formular a menudo
propósitos. El fin de la reflexión
sobre las prescripciones del Cielo es
la acción, para poner por obra las
prescripciones divinas[20]. No se
trata solamente de que nuestra
inteligencia bucee en ideas piadosas,
sino de escuchar la voz del Señor, y
de cumplir su voluntad. Tu oración
no puede quedarse en meras
palabras: ha de tener realidades y
consecuencias prácticas[21].



La oración de los hijos de Dios ha de
tener consecuencias apostólicas. El
apostolado nos revela otra faceta del
amor en la plegaria. Queremos
volver a aprender a rezar, también
para poder ayudar a los demás. Allí
encontraremos la fuerza para llevar
a muchas personas por caminos de
diálogo con Dios.

No rezamos solos porque no vivimos
ni queremos vivir solos. Cuando
ponemos nuestra vida delante de
Dios, necesariamente hemos de
hablar de lo que más nos importa: de
nuestros hermanos en la fe, de
nuestros familiares, amigos y
conocidos; de quienes nos ayudan o
de aquellos otros que no nos
entienden o nos hacen sufrir. Si la
voluntad está bien dispuesta, sin
miedo a complicarse la vida,
podremos escuchar en la oración
sugerencias divinas: nuevos
horizontes apostólicos y modos
creativos de ayudar a los demás.



El Señor, desde dentro del alma, nos
ayudará a comprender a los demás, a
saber cómo exigirles, cómo llevarles
hacia Él; dará luces a nuestra
inteligencia para leer en las almas;
acrisolará los afectos; nos ayudará a
querer con un amor más fuerte y
más limpio. Nuestra vida de
apóstoles vale lo que vale nuestra
oración.

[1] Juan Pablo II, Litt. Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17-IV-2004, n. 25.

[2] Mt 20, 15.

[3] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 119.

[4] Rm 8, 29.

[5] Cfr. Gal 4, 19.

[6] Gal 2, 20.

[7] San Josemaría, Via Crucis, I, 1.



[8] Cfr. San Ambrosio, De officiis
ministrorum, I, 20, 88.

[9] Conc. Vaticano II, Const. dogm. 
Dei Verbum, n. 25.

[10] San Josemaría, Amigos de Dios,
n. 253.

[11] San Josemaría, Surco, n. 448.

[12] Catecismo de la Iglesia Católica,
n. 2603.

[13]San Josemaría, Amigos de Dios, n.
143.

[14] Is 29, 13; cfr. Mt 15, 8.

[15] Santa Teresa de Jesús,
Fundaciones, cap. 5, n. 2.

[16] San Josemaría, Surco, n. 464.

[17] San Josemaría, Forja, n. 73.

[18] San Josemaría, Camino, n. 102.



[19] San Josemaría, Amigos de Dios,
n. 243.

[20] Cfr. San Ambrosio: Expositio in
Psalmum CXVIII, 6, 35.

[21] San Josemaría, Forja, n. 75.

C. Ruiz

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/editorial-el-
arte-de-la-oracion/ (19/02/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/editorial-el-arte-de-la-oracion/
https://opusdei.org/es-sv/article/editorial-el-arte-de-la-oracion/
https://opusdei.org/es-sv/article/editorial-el-arte-de-la-oracion/

	El arte de la oración

