
opusdei.org

Dirección espiritual
en el Opus Dei /
Acompañamiento
espiritual en el Opus
Dei

La dirección espiritual (o
acompañamiento espiritual) en
el Opus Dei busca
expresamente la orientación de
la vida interior y del ejercicio
de las virtudes cristianas, para
que cada uno sepa realizar con
espíritu cristiano todas sus
tareas, como servicio a Dios y a
las almas.



13/10/2022

La dirección espiritual personal es
una práctica muy antigua y común
en la vida de la Iglesia,
complementaria de otras actividades
catequéticas, formativas y
doctrinales de carácter más
colectivo. En un sentido amplio y
genérico se puede remontar al
mismo Jesucristo y a la época
apostólica; aunque a lo largo de la
historia de la Iglesia se ha ido
enriqueciendo y ejerciendo de
formas diversas.

Con la dirección espiritual se ha
buscado siempre un apoyo
sobrenatural y humano en el camino
personal de santidad de cada
cristiano, de acuerdo con la propia
vocación divina, y con la
correspondiente proyección
apostólica. Su fin ha sido siempre y



sigue siendo exclusivamente
espiritual, y son indudables sus
grandes frutos en la vida de muchas
almas de todas las épocas.

En el Opus Dei, en particular, se ha
subrayado desde el principio la
importancia de la dirección
espiritual como medio decisivo en la
formación personal de sus
miembros, y como ayuda ofrecida a
todos los que se acercan a sus
apostolados. El espíritu
genuinamente secular de esta
prelatura personal de la Iglesia
Católica lleva a que se marque
particularmente, en el ejercicio de la
dirección espiritual, la libertad y
responsabilidad personal de cada
uno en su ámbito profesional,
familiar, social, político, etc.

En palabras de su fundador, San
Josemaría Escrivá, "la tarea de
dirección espiritual hay que
orientarla no dedicándose a fabricar



criaturas que carecen de juicio
propio, y que se limitan a ejecutar
materialmente lo que otro les dice;
por el contrario, la dirección
espiritual debe tender a formar
personas de criterio. Y el criterio
supone madurez, firmeza de
convicciones, conocimiento
suficiente de la doctrina, delicadeza
de espíritu, educación de la
voluntad" (Conversaciones, 93).

La dirección espiritual en el Opus Dei
busca expresamente la orientación
de la vida interior y del ejercicio de
las virtudes cristianas, para que cada
uno sepa realizar con espíritu
cristiano todas sus tareas, como
servicio a Dios y a las almas, pero sin
condicionar por ello la naturaleza
secular y libre de esas mismas tareas,
de las que sólo el interesado es
plenamente responsable, como
cualquier otro ciudadano. Es,
además, una tarea en la que
confluyen los directores y directoras



laicos de la Prelatura, con la tarea
ministerial específica de los
sacerdotes.

Carta pastoral del 2-X-2011 (n. 14-18),
en la que Mons. Javier Echevarría
trata algunos aspectos de la
formación para la vida espiritual y la
nueva evangelización.

Los medios

14. La unión del trabajo con la lucha
ascética, la contemplación y el
ejercicio de la misión apostólica,
requiere una honda preparación: por
eso, el Opus Dei nos ofrece un amplio
abanico de recursos de formación
personales y colectivos. Entre los
personales, uno reviste especial
importancia: es la charla fraterna,
que llamamos también Confidencia
precisamente por su carácter
interpersonal lleno de confianza.

https://opusdei.org/es-es/article/carta-pastoral-del-2-x-2011/


Es una conversación de dirección
espiritual, que se sitúa en el contexto
del servicio fraterno, para vivir a
fondo, con libertad y
responsabilidad, el encuentro
cotidiano con Cristo en medio del
mundo. Ya en las páginas del Nuevo
Testamento encontramos cómo el
Señor quiso servirse de la mediación
de hombres y mujeres para
encaminar las almas hacia la meta de
la santidad. Cuando llama a san
Pablo en el camino de Damasco, le
pide que acuda a otro hombre,
Ananías, que le comunicará lo que ha
de saber acerca del nuevo camino
que está a punto de emprender (cfr. 
Hch 9, 6-18; 22, 10-15). Luego irá a
Jerusalén videre Petrum, para ver a
Pedro y aprender de él muchos
aspectos de la doctrina y de la vida
cristianas (cfr. Gal 1, 18). De hecho, la
dirección espiritual es una tradición
cuyo espíritu se remonta a los
primeros pasos de la Iglesia.



En el Opus Dei, esa ayuda espiritual
tiende a facilitar que las personas
asimilen con fidelidad el espíritu que
nuestro Fundador recibió de Dios y
nos transmitió, y que ha sido
propuesto por la Iglesia como un
camino de santidad[34].

15. San Josemaría explicaba que, en
la Obra, la dirección espiritual
personal se realiza in actu, es decir,
en el momento en que se tiene esa
conversación. Esa atención se sitúa
en el ámbito del consejo para ayudar
a progresar en la vida cristiana.
Nuestro Padre comparaba alguna vez
la dirección espiritual a la tarea de
un hermano, que se preocupa por la
marcha de los hermanos más
jóvenes; de un amigo o una amiga
leales, movidos por el deseo de
invitar a otros a ser mejores
cristianos[35]. En definitiva, la
Confidencia es una conversación
entre hermanos, y no la de un
súbdito con su superior. Los que



atienden esas charlas fraternas
actúan con una delicadeza
extraordinaria, fruto de la
preocupación exclusiva por la vida
interior y las tareas apostólicas de
sus hermanos, sin pretender jamás
influir en los asuntos temporales —
de carácter profesional, social,
cultural, político, etc.— de cada uno.

En la Obra, la separación entre el
ejercicio de la jurisdicción y la
dirección espiritual se asegura en la
práctica, entre otras cosas, por el
hecho de que precisamente quienes
reciben charlas de dirección
espiritual —los Directores locales y
algunos otros fieles especialmente
preparados, y los sacerdotes al
celebrar el sacramento de la
Penitencia— no tienen ninguna
potestad de gobierno sobre las
personas que atienden. El Régimen
local, en lo que comporta de
capacidad de gobierno, no se refiere
a las personas, sino sólo a la



organización de los Centros y de las
actividades apostólicas; la función de
los Directores locales, en lo que se
refiere a sus hermanos, es de consejo
fraterno. No coinciden en un mismo
sujeto, por lo tanto, las funciones de
jurisdicción y de ayuda espiritual. En
la Prelatura, la única base de la
autoridad de gobierno sobre las
personas es la jurisdicción, que
reside sólo en el Prelado y en sus
Vicarios.

¿Qué ofrece, pues, el Opus Dei?
Fundamentalmente, una dirección
espiritual a sus fieles y a las demás
personas que la pidan. Los fieles de
la Prelatura, porque aspiramos a
nuestra santificación personal y a
realizar la misión del Opus Dei en la
Iglesia, no tenemos inconveniente, de
ordinario, en hablar con quienes nos
indican los Directores —aunque sea
alguien más joven—, siempre con
plena libertad y con fe en la gracia
divina, que se sirve de instrumentos



humanos. La charla fraterna no es
una cuenta de conciencia. Si en esa
dirección espiritual se nos pregunta
algo —y, en ocasiones, puede ser
bueno y hasta necesario que nos
pregunten—, procederán con mucha
delicadeza, porque nadie está
obligado, concretamente, a decir en
la Confidencia lo que es materia de
confesión.

Todo lo que os menciono, hijas e
hijos míos, os parecerá obvio, pero
he deseado recogerlo en el contexto
actual de la sociedad, que manifiesta
una particular sensibilidad por el
respeto a la intimidad de las
personas, aunque también abundan,
en ciertos ambientes, la falta de
pudor y de respeto a la vida privada
de los demás. A todos nos explicaron,
al poco de conocer la Obra, que no se
nos ocurría, ni se nos ocurre, llamar
"mi director espiritual" a quien nos
escucha, sencillamente porque,
repito, no se da ese personalismo en



la Obra, ni se ha dado nunca. El que
recibe una Confidencia transmite el
espíritu del Opus Dei sin añadiduras:
quien tiene el encargo de ofrecer esa
ayuda desaparece para poner a las
almas frente al Señor, dentro de las
características de nuestro camino.
Un camino, decía nuestro Padre, el
de la Obra, que «es muy ancho. Se
puede ir por la derecha o por la
izquierda; a caballo, en bicicleta; de
rodillas, a cuatro patas como cuando
erais niños; y también por la cuneta,
siempre que no se salga del
camino»[36].

El Sacramento de la Reconciliación

16. Además de la charla fraterna,
acudimos —de ordinario,
semanalmente— a un sacerdote para
recibir la ayuda espiritual que está
unida a la Confesión sacramental.
Como es bien comprensible, nos
ayudan los confesores que se
designan para los distintos Centros,



que se han ordenado para servir en
primer lugar a sus hermanas y
hermanos, con total disponibilidad, y
—porque conocen y viven el mismo
espíritu— tienen una específica
preparación para orientarnos, nunca
para mandar. De modo análogo se
comporta quien suele acudir al
médico de familia, cuando lo hay, en
lugar de ir a un desconocido.

A la vez, como siempre dejó muy
claro san Josemaría, los fieles de la
Prelatura, al igual que todos los
católicos, gozan de plena libertad
para confesarse o hablar con
cualquier sacerdote que tenga
facultades ministeriales: os
sorprenderá que os recuerde esta
verdad tan clara, pero me interesa
mencionarla porque quizá podría ser
menos conocida por quienes nada
saben del Opus Dei o del espíritu de
libertad propio de los seguidores de
Jesucristo. Además, nuestro Padre
estableció que habitualmente sean



personas distintas quienes nos
atiendan en la charla fraterna y en la
Confesión.

Espíritu de iniciativa y docilidad

17. La dirección espiritual requiere,
en las personas que la reciben, el
deseo de progresar en el seguimiento
de Cristo. Son ellas las primeras
interesadas en buscar ese impulso
con la frecuencia oportuna, abriendo
el corazón con sinceridad, de modo
que les puedan sugerir metas,
señalar posibles desviaciones,
alentar en momentos de dificultad,
facilitar consuelo y comprensión. Por
eso, se mueven con espíritu de
iniciativa y de responsabilidad. «El
consejo de otro cristiano y
especialmente —en cuestiones
morales o de fe— el consejo del
sacerdote, es una ayuda poderosa
para reconocer lo que Dios nos pide
en una circunstancia determinada;
pero el consejo no elimina la



responsabilidad personal: somos
nosotros, cada uno, los que hemos de
decidir al fin, y habremos de dar
personalmente cuenta a Dios de
nuestras decisiones»[37].

Al acudir a la dirección espiritual,
para secundar la acción del Espíritu
Santo y crecer espiritualmente e
identificarnos con Cristo, debemos
cultivar las virtudes de la sinceridad
y de la docilidad, que resumen la
actitud del alma creyente ante el
Paráclito. Así describía esta
recomendación san Josemaría,
dirigiéndose a todos los fieles, de la
Obra o no. «Conocéis de sobra las
obligaciones de vuestro camino de
cristianos, que os conducirán sin
pausa y con calma a la santidad;
estáis también precavidos contra las
dificultades, prácticamente contra
todas, porque se vislumbran ya
desde los principios del camino.
Ahora os insisto en que os dejéis
ayudar, guiar, por un director de



almas, al que confiéis todas vuestras
ilusiones santas y los problemas
cotidianos que afecten a la vida
interior, los descalabros que sufráis y
las victorias.

En esa dirección espiritual mostraos
siempre muy sinceros: no os
concedáis nada sin decirlo, abrid por
completo vuestra alma, sin miedos ni
vergüenzas. Mirad que, si no, ese
camino tan llano y carretero se
enreda, y lo que al principio no era
nada, acaba convirtiéndose en un
nudo que ahoga»[38].

Y, haciendo eco a la enseñanza de los
Padres de la Iglesia y de los autores
espirituales, apoyado en la
experiencia de muchos años de
práctica pastoral, insistía: «si el
demonio mudo se introduce en un
alma, lo echa todo a perder; en
cambio, si se le arroja fuera
inmediatamente, todo sale bien,
somos felices, la vida marcha



rectamente: seamos siempre 
salvajemente sinceros, pero con
prudente educación»[39].

El Señor vuelca su gracia
abundantemente sobre la humildad
de quienes reciben con visión
sobrenatural los consejos de la
dirección espiritual, viendo en esa
ayuda la voz del Espíritu Santo. Sólo
una efectiva docilidad de corazón y
de mente hace posible el progreso en
el camino de la santidad, ya que el
Paráclito, con sus inspiraciones y con
los consejos de quienes nos atienden,
«va dando tono sobrenatural a
nuestros pensamientos, deseos y
obras. Él es quien nos empuja a
adherirnos a la doctrina de Cristo y a
asimilarla con profundidad, quien
nos da luz para tomar conciencia de
nuestra vocación personal y fuerza
para realizar todo lo que Dios espera.
Si somos dóciles al Espíritu Santo, la
imagen de Cristo se irá formando
cada vez más en nosotros e iremos



así acercándonos cada día más a Dios
Padre. Los que son llevados por el
Espíritu de Dios, esos son hijos de
Dios (Rm 8, 14)»[40].

Humildad y prudencia al impartir la
dirección espiritual

18. Me detengo ahora en las
disposiciones de quien asiste a otros
en la dirección espiritual. Resalta, en
primer lugar, la de querer a los
demás como son, buscando
exclusivamente su bien. Así, su
actitud será siempre positiva,
optimista y alentadora. Además,
deberá también fomentar en sí
mismo la virtud de la humildad, para
no perder de vista que sólo es un
instrumento (cfr. Hch 9, 15), del que
el Señor desea servirse para la
santificación de las almas.

Por otra parte, se esmerará en
prepararse lo mejor posible para
ejercitar su tarea, conocer los
principios fundamentales de la vida



espiritual que de ordinario recorren
las almas, y dudar prudentemente —
es decir, no fiarse exclusivamente de
su criterio— si se presentan
situaciones especiales. En estos casos,
además de rezar más, pedirá más
luces al Espíritu Santo, para estudiar
y enfocar el asunto. Si es necesario,
de acuerdo con las enseñanzas de la
Moral, se puede hacer una consulta a
personas más doctas, presentándola
como un caso hipotético y
modificando las circunstancias, de
manera que —para guardar
rigurosamente el silencio de oficio—
quede completamente a salvo la
identidad de quien se trate, y
siempre con la debida prudencia.

En la Obra, desde siempre,
conocíamos y aceptábamos
expresamente que la persona con
quien se habla fraternalmente pueda
consultar al Director pertinente,
cuando lo considere oportuno para
ayudar mejor al interesado. Con el



fin de que quede aún más de
manifiesto el espíritu de libertad y de
confianza en esas situaciones —que
no serán ni habituales ni frecuentes
—, la persona que recibe la charla
fraterna plantea al interesado si
desea pedir consejo él mismo a un
Director o si prefiere que lo haga el
que escucha su Confidencia. Es una
manera de proceder que refuerza las
medidas de delicadeza y de
prudencia vividas desde el principio.

A la vez, todos cuentan con la
libertad de acudir directamente al
Padre o a un Director Regional o de
la Delegación, para hablar de la
propia vida interior. Esto nos ofrece
la garantía, a quienes acudimos a la
dirección espiritual en el Opus Dei,
de que vamos a recibir lo que
necesitamos y deseamos: el espíritu
que nos transmitió san Josemaría, sin
añadiduras ni modificaciones. Al
mismo tiempo, ni de lejos se lesiona
el deber de mantener el secreto



natural, que se guarda con el
máximo cuidado y severidad: una
persona que no fuera ejemplar en
este punto, carecería de una
disposición fundamental para
impartir dirección espiritual.

Quienes atienden a otros, procuran
fomentar en todo momento la
libertad interior de esas almas, para
que respondan voluntariamente a los
requerimientos del amor de Dios. La
dirección espiritual se ofrece, por
tanto, sin uniformar a los fieles del
Opus Dei; eso sería ilógico y una falta
de naturalidad. La Obra «nos quiere
libérrimos y diversos. Pero nos
quiere ciudadanos católicos
responsables y consecuentes, de
forma que el cerebro y el corazón de
cada uno de nosotros no vayan
dispares, cada uno por su lado, sino
concordes y firmes, para hacer en
todo momento lo que se ve con
claridad que hay que hacer, sin
dejarse arrastrar —por falta de



personalidad y de lealtad a la
conciencia— por tendencias o modas
pasajeras»[41]. Lógicamente, han de
hablar con la fortaleza necesaria
para estimularles a caminar por la
senda que Dios les marca; pero
también con suavidad extrema,
porque no son ni se sienten dueños,
sino servidores de las almas: fortiter
in re, suaviter in modo. En efecto, «la
prudencia exige que, siempre que la
situación lo requiera, se emplee la
medicina, totalmente y sin paliativos,
después de dejar al descubierto la
llaga (...). En primer lugar hemos de
proceder así con nosotros mismos, y
con quienes, por motivos de justicia o
de caridad, tenemos obligación de
ayudar»[42].

No ha de ser rémora en este encargo
el pensamiento de que también uno
mismo debe mejorar en ese punto
concreto. «¿Acaso no cura un médico
que esté enfermo, aun cuando el
trastorno que le aqueja sea crónico?;



¿le impedirá su enfermedad
prescribir a otros enfermos la receta
adecuada? Claro que no: para curar,
le basta poseer la ciencia oportuna y
ponerla en práctica, con el mismo
interés con el que combate su propia
dolencia»[43].

[34] Cfr. Juan Pablo II, Const. apost. Ut
sit, 28-XI-1982.

[35] Cfr. San Josemaría, La Abadesa de
las Huelgas. Estudio teológico
jurídico, Rialp, Madrid 1974, 3ª ed., p.
153. Recientemente, la Congregación
para el Clero ha publicado el
documento El sacerdote, confesor y
director espiritual, ministro de la
misericordia divina, 9-III-2011, donde
se habla explícitamente de que
también «fieles laicos bien formados
(...) realizan este servicio de consejo
en el camino de la santidad» (n. 65).



[36] San Josemaría, Notas de una
meditación, 31-XII-1970.

[37] San Josemaría, Conversaciones, n.
93.

[38] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
15.

[39] Ibid., n. 188.

[40] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 135.

[41] San Josemaría, Carta 6-V-1945, n.
35.

[42] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
157.

[43] Ibid., n. 161.

Artículo publicado
originalmente en 2008 y
enriquecido en 2011.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/direccion-
espiritual-en-el-opus-dei-

acompanamiento-espiritual-en-el-opus-
dei/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/direccion-espiritual-en-el-opus-dei-acompanamiento-espiritual-en-el-opus-dei/
https://opusdei.org/es-sv/article/direccion-espiritual-en-el-opus-dei-acompanamiento-espiritual-en-el-opus-dei/
https://opusdei.org/es-sv/article/direccion-espiritual-en-el-opus-dei-acompanamiento-espiritual-en-el-opus-dei/
https://opusdei.org/es-sv/article/direccion-espiritual-en-el-opus-dei-acompanamiento-espiritual-en-el-opus-dei/
https://opusdei.org/es-sv/article/direccion-espiritual-en-el-opus-dei-acompanamiento-espiritual-en-el-opus-dei/

	Dirección espiritual en el Opus Dei / Acompañamiento espiritual en el Opus Dei

