
opusdei.org

Dejar obrar a Dios

Transcripción de una
intervención oral del cardenal
Ratzinger publicada en el
suplemento especial del
Osservatore Romano realizado
con ocasión de la canonización
de Josemaría Escrivá (6 de
octubre de 2002).

06/10/2020

Siempre me ha llamado la atención
el sentido que Josemaría Escrivá
daba al nombre Opus Dei; una
interpretación que podríamos llamar
biográfica y que permite entender al



fundador en su fisonomía espiritual.
Escrivá sabía que debía fundar algo,
y a la vez estaba convencido de que
ese algo no era obra suya: él no había
inventado nada: sencillamente el
Señor se había servido de él y, en
consecuencia, aquello no era su obra,
sino la Obra de Dios. Él era
solamente un instrumento a través
del cual Dios había actuado.

Al considerar esta actitud me vienen
a la mente las palabras del Señor
recogidas en el evangelio de San Juan
5,17: “Mi Padre obra siempre”. Son
palabras pronunciadas por Jesús en
el curso de una discusión con
algunos especialistas de la religión
que no querían reconocer que Dios
puede trabajar en el día del sábado.
Un debate todavía abierto y actual,
en cierto modo, entre los hombres –
también cristianos- de nuestro
tiempo. Algunos piensan que Dios,
después de la creación, se ha
“retirado” y ya no muestra interés



alguno por nuestros asuntos de cada
día. Según este modo de pensar, Dios
no podría intervenir en el tejido de
nuestra vida cotidiana; sin embargo,
las palabras de Jesucristo nos indican
mas bien lo contrario. Un hombre
abierto a la presencia de Dios se da
cuenta de que Dios obra siempre y de
que también actúa hoy; por eso
debemos dejarle entrar y facilitarle
que obre en nosotros. Es así como
nacen las cosas que abren el futuro y
renuevan la humanidad.

Todo esto nos ayuda a comprender
por qué Josemaría Escrivá no se
consideraba “fundador” de nada, y
por qué se veía solamente como un
hombre que quiere cumplir una
voluntad de Dios, secundar esa
acción, la obra –en efecto- de Dios. En
este sentido, constituye para mí un
mensaje de gran importancia el
teocentrismo de Escrivá de Balaguer:
está en coherencia con las palabras
de Jesús esa confianza en que Dios no



se ha retirado del mundo, porque
está actuando constantemente; y en
que a nosotros nos corresponde
solamente ponernos a su disposición,
estar disponibles, siendo capaces de
responder a su llamada. Es un
mensaje que ayuda también a
superar lo que puede considerarse
como la gran tentación de nuestro
tiempo: la pretensión de pensar que
después del big bang, Dios se ha
retirado de la historia. La acción de
Dios no “se ha parado” en el
momento del big bang, sino que
continúa en el curso del tiempo,
tanto en el mundo de la naturaleza
como en el de los hombres.

El fundador de la Obra decía: yo no
he inventado nada; es Otro quien lo
ha hecho todo; yo he procurado estar
disponible y servirle como
instrumento. La palabra y toda la
realidad que llamamos Opus Dei está
profundamente ensamblada con la
vida interior del Fundador, que aun



procurando ser muy discreto en este
punto, da a entender que
permanecía en diálogo constante, en
contacto real con Aquél que nos ha
creado y obra por nosotros y con
nosotros. De Moisés se dice en el
libro del Éxodo (33,11) que Dios
hablaba con él “cara a cara, como un
amigo habla con un amigo”. Me
parece que, si bien el velo de la
discreción esconde algunas pequeñas
señales, hay fundamento suficiente
para poder aplicar muy bien a
Josemaría Escrivá eso de “hablar
como un amigo habla con un amigo”,
que abre las puertas del mundo para
que Dios pueda hacerse presente,
obrar y transformar todo.

En esta perspectiva se comprende
mejor qué significa santidad y
vocación universal a la santidad.
Conociendo un poco la historia de los
santos, sabiendo que en los procesos
de canonización se busca la virtud
“heroica” podemos tener, casi



inevitablemente, un concepto
equivocado de la santidad porque
tendemos a pensar: “esto no es para
mí”; “yo no me siento capaz de
practicar virtudes heroicas”; “es un
ideal demasiado alto para mí”. En ese
caso la santidad estaría reservada
para algunos “grandes” de quienes
vemos sus imágenes en los altares y
que son muy diferentes a nosotros,
normales pecadores. Esa sería una
idea totalmente equivocada de la
santidad, una concepción errónea
que ha sido corregida –y esto me
parece un punto central–
precisamente por Josemaría Escrivá.

Virtud heroica no quiere decir que el
santo sea una especie de “gimnasta”
de la santidad, que realiza unos
ejercicios inasequibles para las
personas normales. Quiere decir, por
el contrario, que en la vida de un
hombre se revela la presencia de
Dios, y queda más patente todo lo
que el hombre no es capaz de hacer



por sí mismo. Quizá, en el fondo, se
trate de una cuestión terminológica,
porque el adjetivo “heroico” ha sido
con frecuencia mal interpretado.
Virtud heroica no significa
exactamente que uno hace cosas
grandes por sí mismo, sino que en su
vida aparecen realidades que no ha
hecho él, porque él sólo ha estado
disponible para dejar que Dios
actuara. Con otras palabras, ser santo
no es otra cosa que hablar con Dios
como un amigo habla con el amigo.
Esto es la santidad.

Ser santo no comporta ser superior a
los demás; por el contrario, el santo
puede ser muy débil, y contar con
numerosos errores en su vida. La
santidad es el contacto profundo con
Dios: es hacerse amigo de Dios, dejar
obrar al Otro, el Único que puede
hacer realmente que este mundo sea
bueno y feliz. Cuando Josemaría
Escrivá habla de que todos los
hombres estamos llamados a ser



santos, me parece que en el fondo
está refiriéndose a su personal
experiencia, porque nunca hizo por
sí mismo cosas increíbles, sino que se
limitó a dejar obrar a Dios. Y por eso
ha nacido una gran renovación, una
fuerza de bien en el mundo, aunque
permanezcan presentes todas las
debilidades humanas.

Verdaderamente todos somos
capaces, todos estamos llamados a
abrirnos a esa amistad con Dios, a no
soltarnos de sus manos, a no
cansarnos de volver y retornar al
Señor hablando con Él como se habla
con un amigo sabiendo, con certeza,
que el Señor es el verdadero amigo
de todos, también de todos los que no
son capaces de hacer por sí mismos
cosas grandes.

Por todo esto he comprendido mejor
la fisonomía del Opus Dei: la fuerte
trabazón que existe entre una
absoluta fidelidad a la gran tradición



de la Iglesia, a su fe, con desarmante
simplicidad, y la apertura
incondicionada a todos los desafíos
de este mundo, sea en el ámbito
académico, en el del trabajo
ordinario, en la economía, etc. Quien
tiene esta vinculación con Dios,
quien mantiene un coloquio
ininterrumpido con Él, puede
atreverse a responder a nuevos
desafíos, y no tiene miedo; porque
quien está en las manos de Dios, cae
siempre en las manos de Dios. Es así
como desaparece el miedo y nace la
valentía de responder a los retos del
mundo de hoy.

Card. Joseph Ratzinger //
Osservatore Romano

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/dejar-obrar-a-
dios/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/dejar-obrar-a-dios/
https://opusdei.org/es-sv/article/dejar-obrar-a-dios/
https://opusdei.org/es-sv/article/dejar-obrar-a-dios/

	Dejar obrar a Dios

