opusdei.org

Conocerley
conocerte (XII):
Almas de oracion
liturgica

Algunas consideraciones de san
Josemaria que nos puede
ayudar a unirnos mas a Dios y a
la Iglesia en las distintas
acciones liturgicas.

01/01/2021

Es abril de 1936 y en Espafia hay
mucha tension social. Sin embargo,
en la Academia DYA se procura
mantener el clima habitual de



estudio y de convivencia. En medio
de aquellas extrafias jornadas, un
residente cuenta por carta a sus
padres que el dia anterior habian
ensayado canto liturgico, ayudados
por un profesor, en un ambiente que
recordaba muy alegre'. En ese
contexto particular, mas alla de los
buenos momentos que pasaban entre
ellos, ¢por qué razon treinta
universitarios, un domingo por la
noche, estaban teniendo una clase de
canto?

La respuesta la podemos encontrar
un par de meses atras, cuando san
Josemaria incluyo en el plan de
formacion de la Academia
precisamente algunas clases de canto
gregoriano. Aunque sabemos que,
como parroco en Perdiguera, san
Josemaria solia celebrar Misa
cantada, aquella inclusién curricular
no respondia a una inclinaciéon
personal. Tampoco se debia a un
interés erudito, consecuencia del



conocimiento y desarrollo del
Movimiento liturgico en Esparia. Esa
decisiéon fue, mas bien, fruto de su
experiencia pastoral, movida
solamente por el deseo de ayudar a
aquellos jovenes a que se
convirtieran en almas de oracion.

Es interesante observar un detalle de
las tres publicaciones que en
aquellos afios treinta tenia san
Josemaria entre manos, todas ellas
dirigidas justamente a facilitar el
dialogo con Dios: cada una de ellas
respondia a una de las tres grandes
formas de expresion de la oracion
cristiana. La primera se centraria en
la meditacion personal, otra
fomentaria la piedad popular y la
ultima animaria al lector a
sumergirse en la oracion liturgica. El
fruto de la primera iniciativa fue
Consideraciones espirituales, base de
su conocida obra Camino; el fruto de
la segunda, fue el breve librito Santo
Rosario; y para la tercera iniciativa,



proyectd una obra que se titularia
Devociones liturgicas. Aunque la
publicacion de esta ultima obra
estuvo anunciada para 1939, por
diversas razones nunca llego a ver la
luz. Sin embargo, todavia se
conserva el prologo que habia
preparado don Félix Bilbao, obispo
de Tortosa, y que lleva por titulo
«jOrad y orad bien!». En ese texto
inédito se anima a los lectores a
adentrarse, de la mano del autor del
libro, en la liturgia de la Iglesia, para
llegar a una «oracion eficaz, jugosa,
solida, que les una intimamente con

Dios»™,

Dar voz a la oracion de la Iglesia

Para san Josemaria la liturgia no era
un conjunto de preceptos dirigidos
solamente a dar solemnidad a ciertas
ceremonias. Sufria cuando el modo
de celebrar los sacramentos y demas
acciones liturgicas no estaba
verdaderamente al servicio del



encuentro de las personas con Dios y
con los demas miembros de la
Iglesia. Una vez, tras asistir a una
celebracion liturgica, escribio:
«Mucho clero: el arzobispo, el cabildo
de candnigos, los beneficiados,
cantores, sirvientes y monagos...
Magnificos ornamentos: sedas, oro,
plata, piedras preciosas, encajesy
terciopelos... Musica, voces, arte... Y...
isin pueblo! Cultos espléndidos, sin
pueblo»®,

Este interés por el pueblo en la
liturgia es profundamente teoldgico.
En las acciones liturgicas, la Trinidad
interactua con la Iglesia entera y no
solo con una de sus partes. No es
casualidad que la mayor parte de las
reflexiones que san Josemaria dedico
en Camino a la liturgia se encuentren
en el capitulo titulado La Iglesia.
Para el fundador del Opus Dei, la
liturgia era un lugar privilegiado
donde experimentar la dimension
eclesial de la oracion cristiana; alli es



palpable el hecho de que nos
dirigimos todos juntos a Dios. La
oracion liturgica, siendo siempre
personal, se abre a horizontes que
van mas alla de las circunstancias
individuales. Si en la meditacion
personal somos nosotros el sujeto
que habla, en la liturgia el sujeto es
la Iglesia entera. Si en el dialogo a
solas con Dios somos nosotros
quienes hablamos como miembros
de la Iglesia, en la oracion liturgica es
la Iglesia quien habla a traveés de
nosotros.

De este modo, aprender a decir el
nosotros de las oraciones liturgicas
es una gran escuela para
complementar las distintas
dimensiones de nuestra relacion con
Dios. Alli uno se descubre un hijo
mas en esta gran familia que es la
Iglesia. No sorprende, entonces, la
clara exhortacion de san Josemaria:
«Tu oracion debe ser litargica. —Ojala
te aficiones a recitar los salmos, y las



oraciones del misal, en lugar de
oraciones privadas o particulares»',

Aprender a rezar liturgicamente
requiere la humildad de recibir de
otros las palabras que diremos.
Requiere también el recogimiento
del corazon para identificar y valorar
las relaciones que nos unen a todos
los cristianos. En este sentido, nos
puede servir considerar que estamos
rezando unidos a quienes estan junto
a nosotros en ese momento y
también con los ausentes; con los
cristianos del propio pais, de los
paises vecinos, del mundo entero...
También rezamos con los que nos
han precedido y estan purificAndose
0 gozan ya de la gloria del cielo. De
hecho, la oracion litargica no es una
formula anénima, sino que esta llena
«de rostros y de nombres»"™; nos
unimos a todas las personas
concretas que forman parte de
nuestra vida y que, como nosotros,
viven «en el nombre del Padre, y del



Hijo, y del Espiritu Santo», participes
en la vida de la Trinidad.

Dar cuerpo a la oracion de la
Iglesia

Sabemos que, para san Josemaria, la
santificacion del trabajo no consistia
principalmente en intercalar
oraciones durante el trabajo, sino
sobre todo en convertir en oracion la
misma accion que se realiza
mediante una atencion en hacerlo
por la gloria de Dios, empefiandose
en la perfeccion humana, sabiéndose
mirado amorosamente por nuestro
Padre del cielo. De modo andlogo, la
oracion litargica no consiste
principalmente en decir oraciones
durante las acciones liturgicas, sino
en realizar esas acciones rituales
digne, attente ac devote, con la
dignidad, atencion y devocion que
merecen, estando presente en lo que
se hace. No son solamente ocasiones
para realizar actos individuales de fe,



esperanza y caridad, sino acciones a
través de las cuales la Iglesia entera
expresa su fe, su esperanza y su
caridad.

San Josemaria daba mucha
importancia a este saber estar en los
distintos actos de culto, a esta
urbanidad de la piedad. La dignidad
que requiere la oracion litargica
tiene mucho que ver con la gestion
del propio cuerpo ya que, en cierto
modo, alli se manifiesta en un primer
momento lo que queremos hacer. La
celebracion de la santa Misa,
acercarse a la Confesion, las
bendiciones con el Santisimo, etc.,
comportan diversos movimientos de
la persona, pues son oracion en
accion. La oracion liturgica, por
tanto, supone también rezar con el
cuerpo. Mds aun, supone aprender a
dar cuerpo, aqui y ahora, a la oracion
de la Iglesia. Y, logicamente, aunque
muchas veces sea el sacerdote quien
tiene la mision de dar voz y manos a



Cristo Cabeza, es la asamblea la que
da voz y visibilidad a todo el Cuerpo
Mistico de Cristo. Saber que a traveés
de nosotros se ve y se escucha la
oracion de los santos y de las almas
del purgatorio es un buen estimulo
para cuidar esa urbanidad de la
piedad.

Ademas de dignidad, la oracion
liturgica pide ser realizada con
atencion. En ese sentido, se podria
decir que, ademasde concentrarnos
en las palabras que decimos, es
importante experimentar de la
manera mas profunda posible el
momento que estamos viviendo:
tener claro con quién estamos, por
qué y para qué. Esta toma de
conciencia exige una formacion
previa, que siempre se podra
mejorar. En palabras de san
Josemaria: «Despacio. -Mira qué
dices, quién lo dice y a quién. —
Porque ese hablar de prisa, sin lugar
para la consideracion, es ruido,



golpeteo de latas. Y te diré con Santa
Teresa, que no lo llamo oracidn,
aunque mucho menees los labios»'®.

Encuentro con cada Persona de la
Trinidad

A pesar de las inevitables
distracciones, debidas a nuestra
fragilidad, en la oracidn litargica
participamos en el misterioso pero
real encuentro de toda la Iglesia con
las tres personas de la Trinidad. Por
eso, es enriquecedor aprender a
distinguir cuando nos dirigimos al
Padre, al Hijo o al Espiritu Santo.
Generalmente la liturgia nos suele
situar de cara a Dios Padre, con sus
rasgos propios, aunque
frecuentemente sea invocado con un
sencillo «Dios» o «Sefior». Fl es la
fuente y origen de todas las
bendiciones que la Trinidad derrama
sobre este mundo y a él vuelven, a
través de su Hijo, todas las alabanzas



que las criaturas son capaces de
expresar.

Porque lo que decimos al Padre lo
decimos a través de Jesus, quien no
esta tanto delante de nosotros, sino
con nosotros. El Verbo se ha
encarnado para llevarnos al Padre y,
por eso, descubrir su presencia a
nuestro lado, como hermano que
conoce y no se avergiuenza de
nuestra flaqueza, nos llena de
consuelo y de audacia. Es mas, la
oracion liturgica, en cuanto oracion
publica de la Iglesia, nace de la
oracion de Jesus. No solo es
continuacion de su oracion cuando
estuvo sobre esta tierra, sino que es
expresion, hoy y ahora, de su
intercesion por nosotros en el cielo
(cfr. Heb 7,25). Algunas veces
encontramos también oraciones que
se dirigen directamente a Jesus,
llevando nuestra mirada hacia el
Hijo en cuanto salvador. Por estos
motivos, la oracidon liturgica es una



gran via para sintonizar con el
corazon sacerdotal de Jesucristo.

Y la oracidn que se dirige al Padre
por el Hijo se realiza en el Espiritu
Santo. Tener conciencia de la
presencia de la tercera Persona de la
Trinidad en la oracidn liturgica es un
gran regalo de Dios. El gran
Desconocido, como lo llamaba san
Josemaria, pasa externamente
inadvertido, como la luz o como el
aire que respiramos. Sin embargo,
sabemos que sin luz no veriamos
nada y sin aire nos ahogariamos. El
Espiritu Santo opera de una manera
similar en el dialogo liturgico.
Aunque no nos solemos dirigir a él,
sabemos que habita en nosotros y
que, con gemidos inenarrables, nos
mueve a dirigirnos al Padre con las
palabras que nos ensefio Jesus. Su
accion, por tanto, se manifiesta
indirectamente. Mas que en las
palabras que decimos, 0 a quién se
las decimos, el Espiritu se manifiesta



en el como las decimos: esta presente
en los gemidos que se hacen cantoy
en los silencios que dejan trabajar a
Dios en el interior de nuestro ser.

De la misma manera que la
presencia del viento se percibe por
los objetos que pone en movimiento,
asi podemos entrever la presencia
del Espiritu Santo cuando
experimentamos los efectos de su
accion. Por ejemplo, un primer efecto
de su actuar es cuando somos
conscientes de estar rezando como
hijas e hijos de Dios en la Iglesia.
También lo experimentamos cuando
se encarga de que la Palabra de Dios
resuene en nuestro interior no como
palabra humana sino como Palabra
del Padre dirigida a cada uno. Sobre
todo, el Espiritu Santo se manifiesta
en la ternura y generosidad con las
que el Padre y el Hijo se vuelcan
sobre cada uno cuando en la
celebracion liturgica nos perdonan,



nos iluminan, nos fortalecen o nos
hacen un regalo particular.

Por ultimo, la accién del Espiritu
Santo es tan intima y necesaria que
es quien hace posible que la accion
liturgica sea verdadera
contemplacion de la Trinidad, nos
permite ver a la Iglesia enteray a
Jesus mismo, cuando los sentidos nos
dicen otra cosa. Es el Espiritu Santo
quien nos descubre que el alma de la
oracion litargica no es el
cumplimiento formal de una serie de
palabras o movimientos exteriores,
sino el amor con el que sinceramente
deseamos servir y dejarnos servir. El
Espiritu Santo nos hace participar de
su misterio personal cuando
aprendemos a disfrutar de un Dios
que se abaja para servirnos, de modo
que después podamos servir a los
demas.

He vivido el Evangelio



No es extrafio que uno de los
términos mas usados en la Escritura
y en la Tradicion para referirse a las
acciones liturgicas es el de servicio.
Descubrir esta dimension de servicio
en la oracidn liturgica tiene muchas
consecuencias para la vida interior.
No solo porque quien sirve por amor
no se pone a si mismo en el centro,
sino también porque ver la liturgia
como servicio es clave para poder
transformarla en vida. Aunque
parezca paraddjico, en numerosas
oraciones encontramos en los textos
liturgicos la exhortacion a imitar en
la vida ordinaria lo que hemos
celebrado. Esta invitacion no
significa que debamos extender el
lenguaje liturgico a nuestras
relaciones familiares y profesionales.
Significa, en cambio, convertir en un
programa de vida aquello que el rito
nos ha permitido contemplar y
vivir”. Por eso san Josemaria, en
mas de una ocasion, al contemplar la
accion de Dios en su jornada



exclamaba: «Verdaderamente, he
[8]

vivido el Evangelio del dia»™.
Para vivir la liturgia del dia y asi
trasformar nuestra jornada en
servicio, en una Misa de veinticuatro
horas, es necesario contemplar
nuestras circunstancias personales a
la luz de lo que hemos celebrado. En
esta tarea, la meditacion personal es
insustituible. San Josemaria solia
tomar notas de aquellas palabras o
expresiones que le golpeaban
durante la celebracion de la Misa o
en el rezo de la Liturgia de las Horas,
hasta el punto de que un dia escribio:
«Ya no anotaré ningun salmo, porque
habria que anotarlos todos, ya que
en todos no hay mas que maravillas,
que el alma ve cuando Dios es
servido»". Es verdad que la oracién
liturgica es fuente de oracion
personal, pero es igualmente cierto
que sin la meditacion es muy dificil
asimilar personalmente la riqueza de
la oracion litargica.



En el silencio del tu a tu con Dios es
donde, de ordinario, las férmulas de
la oracion liturgica adquieren una
fuerza intima y personal. En este
sentido, el ejemplo de Maria es
illuminante: ella nos ensefia que, para
poner por obra el fiat —hdgase- de la
liturgia, para transformarlo en
servicio, es necesario dedicar tiempo
a conservar personalmente «todas
estas cosas en el corazon» (Lc 2,19).

Juan Rego

[1] Cfr. «Un estudiante en la
Residencia DYA. Cartas de Emiliano
Amann a su familia (1935-1936)», en
Studia et Documenta, vol. 2, 2008, p.
343.

[2] Archivo General de la Prelatura,
77-5-3.



[3] Apuntes intimos, n. 1590, 26-
X-1938. Citado en Camino. Edicion
critico-historica, Rialp, Madrid, 2004,
p. 677.

[4] San Josemaria, Camino, n. 86.

[5] Francisco, ex. ap. Evangelii
gaudium, n. 274.

[6] San Josemaria, Camino, n. 85.

[7] Cfr. san Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 88.

[8] Cuaderno IV, n. 416, 26-XI1-1931.
Citado en Camino. Edicion critico-
historica, p. 298.

[9] Cuaderno V, n. 681, 3-1V-1932.
Citado en Camino. Edicion critico-
historica, p. 297.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://


https://opusdei.org/es-sv/article/conocerle-y-conocerte-xii-almas-de-oracion-liturgi/

opusdei.org/es-sv/article/conocerle-y-
conocerte-xii-almas-de-oracion-liturgi/
(21/01/2026)


https://opusdei.org/es-sv/article/conocerle-y-conocerte-xii-almas-de-oracion-liturgi/
https://opusdei.org/es-sv/article/conocerle-y-conocerte-xii-almas-de-oracion-liturgi/

	Conocerle y conocerte (XII): ​Almas de oración litúrgica

