
opusdei.org

Como en una
película: «Abrazar la
condición de hijos»

Jesús explica la fuerza del amor
divino usando una imagen con
un inicio sorprendente: dos
hijos que desprecian a su padre.
Uno, alejándose de él y
rompiendo todo vínculo
familiar; el otro, viviendo junto
a él, pero con el corazón en la
recompensa. Solo cuando
empiecen a redescubrir su
verdad más íntima, se
dispondrán a acoger la felicidad
que buscan.



28/03/2025

Los fariseos y escribas estaban
murmurando entre sí. Empezaron a
hacerlo cuando Jesús había aceptado
a un publicano que quería hablar
con él. La primera vez que vieron
algo así debieron pensar que, como
Jesús no era de esa zona, podía no
saber con quién se estaba
encontrando; pero cuando, después
de habérselo hecho notar, fue a
comer a casa de otro pecador
público, es fácil concluir que ya no
les quedó ninguna duda: «Este no
puede ser un profeta, por mucho que
diga la gente». Por eso lo criticaban
por lo bajo: no entendían que pasara
tiempo con esas personas. Como
respuesta, Jesús les contó tres
parábolas para que comprendieran
cómo es verdaderamente el amor de
Dios.



Primero relató la del pastor que
abandona todo su rebaño para
recuperar su oveja perdida (cfr. Lc
15,4-7). A continuación, la de aquella
mujer que revuelve y barre toda la
casa hasta encontrar la dracma
desaparecida (cfr. Lc 15,8-10). Y, por
último, se detiene en un relato más
largo y detallado: la historia de un
padre que es rechazado por sus hijos
(cfr. Lc 15,11-32).

Una vida que no es vida

«Un hombre tenía dos hijos. El más
joven de ellos le dijo a su padre:
“Padre, dame la parte de la hacienda
que me corresponde”. Y les repartió
los bienes» (Lc 15,11-12). El hijo
menor reclama como un derecho
algo que todavía no le pertenece. No
desea esperar a recibir lo que en el
futuro será suyo, y exige ahora
mismo la herencia. Sin poner
ninguna objeción, su padre «repartió
los bienes» (Lc 15,12), todo el fruto de



su trabajo. Y quizá lo hace porque
sus hijos han sido el motivo de sus
esfuerzos, la razón por la que ha
forjado una hacienda lo
suficientemente grande como para
tener criados y campos en
abundancia.

«No muchos días después, el hijo más
joven lo recogió todo, se fue a un país
lejano» (Lc 15,13). «Probablemente
lejano desde un punto de vista
geográfico, porque quiere un cambio,
pero también desde un punto de
vista interior, porque quiere una
vida totalmente diversa. Ahora su
idea es: libertad, hacer lo que me
agrade, no reconocer estas normas
de un Dios que es lejano, no estar en
la cárcel de esta disciplina de la casa,
hacer lo que me guste, lo que me
agrade, vivir la vida con toda su
belleza y su plenitud»[1].

Lejos de su hogar, durante un
periodo se sentiría “feliz”



malgastando «su fortuna viviendo
lujuriosamente» (Lc 15,13).
Finalmente tenía aquello que llevaba
anhelando desde hacía tiempo. Pero,
después, volvió a experimentar una
sensación de soledad y aburrimiento
como la que le había llevado a dejar
la casa de su padre, pero esta vez
mucho mayor. «Percibe cada vez con
mayor intensidad que esa vida no es
aún la vida; más aún, se da cuenta de
que, continuando de esa forma, la
vida se aleja cada vez más. Todo
resulta vacío: también ahora aparece
de nuevo la esclavitud de hacer las
mismas cosas»[2].

Aquel hijo había fundado toda su
felicidad sobre la arena del dinero y
de los placeres. Por eso, en cuanto se
le acabó su patrimonio y llegó una
gran hambre a aquella región,
«empezó a pasar necesidad» (Lc
15,14). Así de rápida fue la transición
de la euforia a la amargura. Tan
desesperado estaba, que se puso a



cuidar cerdos y «le entraban ganas
de saciarse con las algarrobas que
comían» (Lc 15,16). Fue en ese
momento cuando se dio cuenta de
que su nivel de vida estaba incluso
por debajo del de aquellos animales.
«Recapacitando, se dijo: “¡Cuántos
jornaleros de mi padre tienen pan
abundante mientras yo aquí me
muero de hambre!”» (Lc 15,17).

Como se observa, al hijo menor le
mueve el estómago. No se detiene a
pensar en la afrenta que ha hecho a
su padre al reclamar la herencia
antes de su muerte. Tampoco
considera las consecuencias que ha
tenido su pecado para otros: el dolor
causado a su familia, la indignación
suscitada en tantos conocidos, el mal
ejemplo que ha dado y el escándalo
que ha provocado… O para sí mismo:
cómo ha llegado a estar en la
situación en que se encuentra, cuáles
han sido sus errores… Sencillamente
se acuerda del pan que tomaba en



casa. Y probablemente le vendrían a
la memoria tantos recuerdos de su
hogar: momentos de infancia, el
cariño de su padre, las
conversaciones con su hermano, la
satisfacción por el deber cumplido
después de un día de trabajo... Por
eso toma una resolución: «Me
levantaré e iré a mi padre y le diré:
“Padre, he pecado contra el cielo y
contra ti; ya no soy digno de ser
llamado hijo tuyo; trátame como a
uno de tus jornaleros”» (Lc 15,18-19).

El anhelo del padre

Su padre no había vuelto a ser el que
era. Desde que su hijo menor había
abandonado el hogar, seguramente
aparecía triste y dolido; quién sabe
qué pasaría por su cabeza y su
corazón. Es muy probable que se
preguntara con frecuencia: «¿Qué
habrá sido de él? ¿Dónde se
encontrará ahora? ¿Estará bien?». No
le preocupaba tanto la afrenta que le



había dirigido y que hubiese
incumplido uno de los
mandamientos de la ley: «Honrarás a
tu padre y a tu madre». Le
provocaría dolor pensar en el daño
que se había causado y estaría
sufriendo su hijo, las consecuencias
que tendrían las acciones del
muchacho en su propia vida. Porque
este, al fin y al cabo, era el verdadero
drama de esa situación: el mal que se
estaba haciendo a sí mismo.

Todos los días subía a la terraza con
la esperanza de ver a su hijo
regresando por el camino. Así
transcurrieron los meses hasta que,
en una ocasión, vio a lo lejos una
persona que se acercaba a su
hacienda. Aunque por la distancia
parecía imposible reconocer quién
era, el padre lo tenía claro: era él. «Y
corriendo a su encuentro, se le echó
al cuello y le cubrió de besos» (Lc
15,20).



Lo más profundo del corazón del
padre estaba anhelando este
momento. Por eso es incapaz de
contenerse. Cuando el hijo empieza
su discurso preparado para obtener
su perdón –«Padre, he pecado contra
el cielo y contra ti»–, parece que él ni
siquiera le escucha. No le interesan
las palabras calculadas. Lo único que
desea es festejar este momento por
todo lo alto: «Pronto, sacad el mejor
traje y vestidle; ponedle un anillo en
la mano y sandalias en los pies; traed
el ternero cebado y matadlo, y vamos
a celebrarlo con un banquete» (Lc
15,22-23). No quiere que su hijo viva
reprendido al recordar sus pecados
pasados. De ahí que le ofrezca una
acogida cálida, cómoda. «El padre
podría decir: está bien hijo, vuelve a
casa, vuelve a trabajar, vete a tu
habitación, prepárate y ¡al trabajo! Y
este habría sido un buen perdón.
¡Pero no! ¡Dios no sabe perdonar sin
hacer fiesta! Y el padre hace fiesta,



por la alegría que tiene porque ha
vuelto el hijo»[3].

El hijo se siente sobrecogido ante
semejante manifestación de amor. A
pesar de saberse indigno de ser
considerado y tratado como hijo,
nunca había dejado de reconocer a
su padre como tal. Al empezar su
preparado discurso –«no soy digno
de ser llamado hijo tuyo; trátame
como a uno de tus jornaleros»–, no
pudo evitar empezar llamando a
aquel que tenía delante como quien
realmente es: «¡Padre!» En ese
momento, se dio cuenta de que,
aunque el hambre le había puesto en
movimiento, otro era el motivo
profundo que le había llevado a
volver a casa: su padre siempre es
padre, por mucho que él no sea
digno de ser llamado hijo.

Ante el abrazo paterno, se empieza a
deshacer la máscara de
autosuficiencia e independencia que



se había puesto al dejar el hogar.
Reconoce que la felicidad de estar
junto a su padre es mucho más
profunda que la que pudo obtener de
otros placeres. Y es también más
segura, porque ni siquiera sus
pecados le han impedido
reconquistarla: «Sí, tienes razón:
¡qué hondura, la de tu miseria! Por ti,
¿dónde estarías ahora, hasta dónde
habrías llegado?... “Solamente un
Amor lleno de misericordia puede
seguir amándome”, reconocías. –
Consuélate: él no te negará ni su
amor ni su misericordia, si le
buscas»[4].

Con el corazón en el premio

Ajeno a este encuentro, el hijo mayor
ha pasado, como siempre, el día en el
campo. Desde que se fue su hermano
menor, él ha tenido que arrimar más
el hombro, y ha cargado sobre sí más
responsabilidades de las que solía
llevar. Sus días se pasan entre los



trabajos en la finca y las
responsabilidades de la casa. Con
frecuencia, especialmente cuando las
jornadas son más intensas y
absorbentes, no puede evitar que su
imaginación vuele a donde quiera
que esté su hermano menor.

Quizá hace ya tiempo que decidió
olvidarlo y es posible que incluso se
enfade cuando su padre hace la más
mínima alusión a ese hijo suyo,
reprochándole que se atreva a seguir
recordando a semejante
desagradecido. Ve la tristeza en los
ojos de su padre, pero no está
dispuesto a dedicarle ni un segundo
al que, según él, es la fuente de los
disgustos en el hogar. Quién sabe si,
a pesar de sus esfuerzos por no
pensar en él, se encuentra
frecuentemente fantaseando con
cómo sería su vida si él hubiera
tomado la decisión de marcharse. A
veces, se siente culpable por desear
abandonar la casa paterna porque



no debería hacerlo: tiene que
cumplir las expectativas que ahora
recaen solo sobre él, el único hijo.
Podemos imaginar que andaba
inmerso en esos pensamientos en su
regreso a casa cuando, al acercarse,
oyó la música y los cantos. Se
sorprendió y llamó a uno de los
siervos para averiguar qué pasaba.
«Ha llegado tu hermano, y tu padre
ha matado el ternero cebado por
haberle recobrado sano» (Lc 15,27).

No daba crédito a lo que estaba
sucediendo. ¿Cómo podía volver
aquel que había causado tanto dolor
a su familia? ¡Y encima le organizan
una fiesta! Se negaba a participar en
semejante locura. Y cuando su padre
intentó convencerle para que
entrara, el hijo estalló: «Mira cuántos
años hace que te sirvo sin
desobedecer ninguna orden
tuya» (Lc 15,29). Todo lo que durante
largo tiempo había callado salió a
borbotones de su alma. No puede



llamar a aquel hombre padre porque
no lo reconoce como tal. Él, que ha
obedecido siempre para poder ser
digno de ser llamado hijo de su
padre, para poder vivir en la
hacienda familiar como hijo del
dueño, no ha recibido nada a cambio
de su obediencia: «Nunca me has
dado ni un cabrito para divertirme
con mis amigos» (Lc 15,29).

El hijo mayor vivía en una lógica
distinta a la de su padre. Se había
comportado bien y, por tanto,
merecía un premio; en cambio, su
hermano, que había actuado mal
–«devoró tu fortuna con
meretrices» (Lc 15,30)–, merecía un
castigo, y no una fiesta. En el fondo
su corazón no disfrutaba del hogar
paterno: su única esperanza estaba
puesta en la recompensa que
obtendría. Por pensar en sí mismo,
tampoco fue capaz de valorar el
arrepentimiento profundo que



subyacía en la actitud de su
hermano.

La libertad del hogar

El padre escucha con creciente
tristeza las amargas protestas de su
hijo mayor. Presta atención a cada
una de sus recriminaciones. Le duele
que su hijo amado entienda su
relación con él solo en términos
legales de estricta obediencia y
retribución; que no haya visto el
tiempo pasado en casa como una
fuente de alegría. Este «puede ser
también nuestro problema, nuestro
problema entre nosotros y con Dios:
perder de vista que es Padre y vivir
una religión distante, hecha de
prohibiciones y deberes»[5].

En cualquier caso, el padre decide no
recriminarle su perspectiva, ni
criticar su visión legalista. Tampoco
minusvalora su dedicación y entrega,
su fidelidad innegable y constante.
No le dice: «No esperaba menos de



ti», ni «Es lo que tenías que hacer».
En cambio, lo que le propone es un
nuevo modo de mirar su presencia
en la casa paterna y de entender lo
que realmente vale la pena: «Hijo, tú
siempre estás conmigo, y todo lo mío
es tuyo» (Lc 15,31). Vivir con libertad
en el hogar de su padre, disfrutar de
su condición de hijo, es mucho más
grande que cualquier ternero
cebado.

«No es emancipándonos de la casa
del Padre como somos libres, sino
abrazando nuestra condición de
hijos»[6]. El hijo mayor, al añorar la
vida de su hermano y menospreciar
su propia fidelidad, está rechazando
su verdad más íntima[7]. Se
encuentra, en definitiva, en conflicto
consigo mismo. «Por eso, qué
liberador es saber que Dios nos ama;
qué liberador es el perdón de Dios,
que nos permite volver a nosotros
mismos, y a nuestra verdadera casa.
Al perdonar a los demás, en fin,



experimentamos también esa
liberación»[8].

* * *

Jesús concluye la parábola
abruptamente. Los fariseos y los
escribas le miran intrigados,
expectantes por saber cómo
terminará esta historia. Muchos se
han percatado de las coincidencias
entre las tres parábolas: mientras la
oveja y el hijo menor se pierden lejos
del rebaño y del hogar, la dracma y
el hijo mayor, aun estando en casa,
están también perdidos. Y Dios actúa
como el pastor, como la mujer, como
el padre.

Algunos oyentes entienden por qué
el Señor no cuenta las reacciones de
los hijos. ¿Qué hizo el hijo menor al
verse sobrepasado por la bondad del
Padre? ¿Entraría el hijo mayor en la
fiesta o se alejaría de la casa? Los
publicanos y pecadores ya han
respondido. Ahora les toca a los



fariseos y escribas aceptar o
rechazar la invitación de Jesús.

[1] Benedicto XVI, Homilía, 18-
III-2007.

[2] Ibíd.

[3] Francisco, Ángelus, 27-III-2022.

[4] Forja, n. 897.

[5] Francisco, Homilía, 27-III-2022.

[6] Del Padre, Carta pastoral, 9-I-2018.

[7] Cfr. Amigos de Dios, n. 26.

[8] Del Padre, Carta pastoral, 9-I-2018.

Jaime Moya



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/como-en-una-
pelicula-filiacion-divina-abrazar-la-

condicion-de-hijos/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/como-en-una-pelicula-filiacion-divina-abrazar-la-condicion-de-hijos/
https://opusdei.org/es-sv/article/como-en-una-pelicula-filiacion-divina-abrazar-la-condicion-de-hijos/
https://opusdei.org/es-sv/article/como-en-una-pelicula-filiacion-divina-abrazar-la-condicion-de-hijos/
https://opusdei.org/es-sv/article/como-en-una-pelicula-filiacion-divina-abrazar-la-condicion-de-hijos/

	Como en una película: «Abrazar la condición de hijos»

