
opusdei.org

Combate, cercanía,
misión (9). El manto
y la sombra de Jesús:
La Iglesia, hogar de
nuestra santidad

Cuando Cristo nos alcanza en su
Iglesia y nos deja tocar su
manto, la fuerza que sale de él
es su misma santidad. Así nos
va transformando para que
gocemos de «la anchura, la
longitud, la altura y la
profundidad» de su corazón.
Novena entrega de la serie
“Combate, cercanía, misión”.



04/12/2024

Era un día cualquiera en Cafarnaúm,
y una mujer quedó curada
milagrosamente al tocar el borde del
manto de Jesús (cfr. Mc 5,25-34).
Sabemos muy poco de ella, pero aún
menos noticias tenemos de las
multitudes que se acercaban al Señor
con esa misma esperanza: alcanzar
su manto para quedar sanados de
sus dolencias (cfr. Mt 14,36). Y, sin
embargo, cada uno y cada una eran
importantes y únicos para Jesús:
como a nosotros, les estaba
esperando todo el amor de Dios[1].

Nuestro Señor sigue caminando en
medio de nosotros, dejándose
alcanzar, tocar, interpelar. No actúa
en nuestras vidas desde una
precavida «distancia de seguridad»,
sino con una confiada inmediatez.
Los Hechos de los apóstoles nos



muestran cómo es posible ese
contacto desde que, por su
resurrección y su ascensión, Jesús ha
pasado a hacerse presente de un
modo menos perceptible a simple
vista, pero realmente mucho más
cercano. Su manto se ha hecho
accesible en la sombra de Pedro:
«Sacaban los enfermos a las plazas y
los ponían en lechos y camillas para
que, al pasar Pedro, al menos su
sombra alcanzase a alguno de
ellos» (Hch 5,14-15). Así es: el manto
del Señor subsiste ahora en la
sombra del Apóstol, convertida en
fuerza del Altísimo que cubre,
santifica y sana. El manto de nuestro
Señor y la sombra del Apóstol: esa es
«la realidad divino-humana de la
Iglesia»[2], el camino por el que Dios
nos sigue alcanzando y tocando, el
lugar de nuestra experiencia del
amor divino, el hogar de nuestra
santidad.



Tocar el manto del Señor

Como a los testigos inmediatos de
aquellos milagros, nos puede
sorprender la sencillez de los canales
por los que el corazón de Cristo
quiere conectar con el nuestro. Tal
vez habríamos esperado algo más
extraordinario, algo que nos entrara
más fuertemente por los sentidos. Y,
sin embargo, así es: Dios quiere
comunicarnos su gracia tan solo
tocando su manto y dejándonos
alcanzar por su sombra.

Para poder tocar al Señor es
necesario estar dispuestos a transitar
por mediaciones con poco brillo, e
incluso a veces con más sombra que
luz; y, sin embargo, como sucede con
los cristales de las vidrieras de una
catedral, es a través de esas
mediaciones como nos alcanza la luz,
adquiriendo incluso por momentos
tonos maravillosos. La sombra de
Pedro puede parecer simplemente



eso, la sombra de Pedro; y, sin
embargo, ahí se encuentra Él, vivo y
actuando.

El manto de Jesús, la sombra de
Pedro, son la misma Iglesia, que
irradia fuerza y luz. Ella es «como un
sacramento, o sea signo e
instrumento de la unión íntima con
Dios y de la unidad de todo el género
humano»[3]. De ahí que el camino de
nuestra santidad pase por el deseo de
mantenernos muy unidos a
Jesucristo en su Iglesia, porque
nuestra fortaleza está en Él, en su
persona «sacramentada». Decía san
León Magno que «lo que era visible
en nuestro Salvador ha pasado a sus
misterios»[4]. De modo parecido, san
Josemaría veía los sacramentos
«como huellas de sus pisadas, para
que nosotros pisemos allí y podamos
llegar al Cielo»[5]. El desafío consiste
entonces en descubrir el poder y la
fecundidad que se oculta bajo la
aparente sencillez de esas palabras y



gestos, de esos rostros y elementos —
de esa sombra—, a través de los
cuales el Señor desea venir a nuestro
encuentro hoy.

Una de las cosas que nos muestra la
vida del Señor es que su forma de
entrar en nuestra existencia es la del
encuentro personal. Jesús toca al
leproso, mira a quienes llama, 
impone las manos a los pequeños y se
invita a la casa de Zaqueo. Y estos no
son simples episodios del pasado,
porque Jesús no ha cambiado su
deseo originario: quiere seguir
encontrándose personalmente con
cada uno. Y solo así, a través de estos
hermosos encuentros, nos convierte,
nos atrae hacia él.

Sacramentos de humildad

«Lo que hemos oído, lo que hemos
visto con nuestros ojos, lo que hemos
contemplado y han palpado nuestras
manos (…), eso os anunciamos» (1Jn



1,3). Estas palabras autobiográficas
del apóstol san Juan exponen de
modo impresionante lo que habitaba
el corazón de los primeros cristianos.
Nuestros primeros hermanos en la fe
no pretendieron transmitirnos
solamente una reflexión o unos
relatos conmovedores sobre
Jesucristo, ni una guía para entablar
por nuestra cuenta una relación con
Dios. Nos comunicaron lo mismo que
ellos pudieron ver, oír y tocar;
porque sabían que aquel, y no otro,
era el camino del Señor para
transformarnos en otro Cristo.

Se trata entonces de encontrarnos
realmente con Jesús, pero en «los
sacramentos de humildad», como
decía san Agustín[6]. Así como el
Señor concedió la vista al ciego de
nacimiento cubriendo sus ojos con
algo tan precario como el lodo, del
mismo modo nos dejamos nosotros
curar en el seno de su Iglesia. Por
esto amamos la confesión, la



Eucaristía, el sacerdocio común y
ministerial, y cada don sacramental:
porque amamos la santa y humilde
humanidad de Cristo. Cuando
recibimos estos dones con fe y
esperanza, nos vamos identificando
cada vez más con los sentimientos y
afectos de Jesús (Flp 2,5). Los gestos,
los signos y las palabras que
recibimos van realizando en
nosotros el prodigio de la santidad.

Sin embargo, como le sucedió a
Naamán el sirio, que comparaba el
pequeño caudal del Jordán con los
grandes ríos de su patria (cfr. 2 R
5,10-12), también puede surgir en
nosotros el deseo de unas aguas más
caudalosas o especiales que las de los
sacramentos para alimentar nuestra
santidad. A veces puede parecernos
que los sacramentos apenas nos
cambian, que se trata de un camino
demasiado lento o rutinario. Y surge
quizá el sueño de algo más allá de
ellos, de una experiencia espiritual



de mayor impacto. Puede ser
entonces la hora de redescubrir,
junto a la sencillez de estos canales,
también esa continua invitación que
quedó grabada en la memoria del
discípulo amado a la vuelta de tantas
horas junto al Señor: la de 
permanecer en él[7].

Permanecer unidos a su manto,
mantenernos en el radio de la
sombra de su Iglesia y de sus
sacramentos, significa redescubrir el
valor de frecuentarlos. Esa
perseverancia obrará en nosotros, no
tanto por una acumulación de
efectos que podamos percibir
fácilmente, como por una progresiva
transformación de nuestro corazón.
Así, nos iremos llenando de
confianza en que llegará el vino
nuevo. Que llega, siempre y cuando
nos mantengamos unidos a la única
vid y recibamos del maestro las
únicas palabras de vida eterna.
Permanecer en el Señor a través de



sus sacramentos es, pues, una
manera muy hermosa de
abandonarnos en sus manos.
Sabemos que permaneciendo en Él le
permitimos llevar adelante su obra
en nosotros, a su manera y a su
ritmo. Y entonces, «nuestra vida
interior no encierra más espectáculo
que ese: es Cristo que pasa quasi in
occulto»[8].

Si en los sacramentos podemos
volver a tocar el manto de su
humanidad, dejarnos alcanzar por la
sombra del Apóstol significa también
estar atentos a la voz que la Iglesia
nos dirige. De ella recibimos las
palabras que necesitamos para
crecer en santidad. Acogiéndolas y
dejándolas actuar con confianza y
amor, nos vamos convirtiendo en
aquello que escuchamos.

Podemos detenernos un momento en
las palabras que escuchamos, por
ejemplo, en el sacramento de la



reconciliación. Quien se confiesa con
frecuencia podría tener a veces la
impresión de estar repitiendo lo
mismo, y de que los consejos
recibidos tampoco varían
demasiado. Esto podría desalentarle
y hacerle perder la esperanza en la
fecundidad de este sacramento.
Quizá es entonces el momento de
redescubrir las palabras que se nos
regalan en cada absolución: que Dios
nos concede «el perdón y la paz»[9]. El
Señor, a través de su Iglesia, nos está
confirmando en nuestra condición
de seres perdonados. Y nos invita a
vivir en paz, porque nuestro corazón
ya vive en la paz del suyo.

Pero también escuchamos muchas
expresiones de gracia durante la
Santa Misa, empezando por la
Palabra de Dios, que debe hacer su
camino en nosotros. «La escuchamos
con los oídos y pasa al corazón; no
permanece en los oídos, debe ir al
corazón; y del corazón pasa a las



manos, a las buenas obras. Este es el
recorrido que hace la Palabra de
Dios: de los oídos al corazón y a las
manos»[10]. Nos hacen también un
bien especial las palabras que
recibimos durante la consagración,
cuando Cristo mismo nos dice que se
entrega por nosotros y que quiere 
habitar corporalmente en nuestras
vidas. Y lo que dice, lo hace: se deja
tocar y comer, en la comunión
eucarística.

Una fuerza que transforma

Del manto de nuestro Señor y de la
sombra de Pedro emerge una fuerza
capaz de curar el cuerpo; pero, sobre
todo, de convertir el corazón. Cuando
Cristo nos alcanza en su Iglesia y nos
deja tocar su manto, la fuerza que
sale de él es su misma santidad. Así
nos va transformando para que él
viva en nosotros, y gocemos de «la
anchura, la longitud, la altura y la
profundidad» de su corazón (Ef 3,18).



Esta dilatación del corazón nos lleva
a hacer nuestra aquella experiencia
de san Pablo: hacerse «todo para
todos para salvar de cualquier
manera a algunos» (1Cor 9,22).
Cuando la Iglesia se convierte
realmente en nuestro hogar, nos
damos cuenta de que deseamos con
hechos que todos puedan
experimentar el amor de Dios en sus
vidas. «Dios nos ha llamado (…) para
hacer que conozcan a Jesucristo
tantas inteligencias que nada saben
de Él, y —al querernos en su Obra—
también nos ha dado un modo
apostólico de trabajar, que nos
mueve a la comprensión, a la
disculpa, a la caridad delicada con
todas las almas»[11].

Una hermosa señal de que la fuerza
transformadora del corazón del
Señor encuentra acogida en nosotros
es que comienzan a desaparecer
ciertas distancias o barreras
interiores hacia los demás, que antes



nos parecían muy difíciles de
superar. Los motivos humanos en el
origen de esas actitudes dejan de ser
la última palabra y la fuerza del
amor de Dios se impone
pacíficamente en nosotros. El Señor
nos amplía el corazón de modo que
se pueda abrir en caridad fraterna
hacia todos los hombres y en todas
las direcciones. Nos sentimos en
comunión con todos, de modo que
nada de los demás nos resulta ajeno.

Jesús quiso formar a sus primeros
seguidores en ese espíritu. Al escoger
el grupo de los doce, no buscó crear
un círculo de personas homogéneas,
sino más bien lo contrario. De ahí
que, humanamente hablando, no
faltaran entre ellos motivos para la
división. Fue casi una provocación
invitar a convivir día tras día a
personas de proveniencias,
sensibilidades políticas y
extracciones sociales tan diversas. Y,
sin embargo, justamente así nace



una y otra vez la Iglesia: cuando, por
amor al Señor y al Evangelio, los
motivos de división humanos dejan
de tener la última palabra. El amor
de Dios triunfa en nuestra conducta
cuando dejamos que la Iglesia haga
prevalecer en nosotros el deseo de la
comunión por encima de la fácil
tendencia a la división.

La santidad que la Iglesia suscita en
nuestra alma se manifiesta por eso
también en un fuerte deseo de
reconciliación, de perdón y de
unidad profunda entre todos los
hijos de Dios. La comunión de los
santos deja entonces de verse
reducida a un ideal, a algo que
sabemos verdadero, pero que se nos
presenta como inalcanzable.
Experimentamos aquello que
escribía nuestro Padre: «cada uno
sentirá, a la hora de la lucha interior,
lo mismo que a la hora del trabajo
profesional, la alegría y la fuerza de
no estar solo»[12]. Esa unión con todos



en la Iglesia se convierte así en una
llamada entusiasmante a la que
queremos responder con actitudes
nuevas, nacidas del corazón de
Cristo: «Que os comprendáis, que os
disculpéis, que os queráis, que os
sepáis siempre en las manos de Dios,
acompañados de su bondad (…).
Nunca os sintáis solos, siempre
acompañados, y estaréis siempre
firmes: los pies en el suelo, y el
corazón allá arriba, para saber seguir
lo bueno»[13].

Dar esperanza

Junto a esta nueva capacidad de
amar, la fuerza que sale del Señor y
de su Iglesia nos mueve a mirar la
realidad a través de una nueva lente:
la esperanza. El Papa Francisco ha
querido precisamente que
celebremos el próximo Jubileo de la
Redención en esa clave[14]. Jesús sigue
caminando a través de la historia y
en medio de la humanidad. Su manto



es más extenso de lo que nuestros
ojos pueden ver. Nos embarga la
certeza de que el Señor sigue
actuando, tocando y dejándose
alcanzar por los hombres en medio
del tráfago de un mundo que en
tantas cosas parece desorientado. Sin
dejar de ver el drama de la historia,
con todo su lado de dolor y tragedia,
la santidad que la Iglesia siembra en
nosotros nos ayuda a no dar espacio
al desaliento o a la nostalgia ante un
mundo aparentemente postcristiano,
como si la ampliación o reducción de
ciertos campos de influencia fueran
todo lo que cabe esperar como
triunfos o lamentar como derrotas.

«Después de haber conocido a Jesús,
nosotros no podemos hacer otra cosa
más que escrutar la historia con
confianza y esperanza (…). Por eso,
no nos cerramos en nosotros
mismos, no lamentamos con
melancolía un pasado que parece
dorado, sino que miramos siempre



adelante, a un futuro que no es solo
obra de nuestras manos, sino que
sobre todo es una preocupación
constante de la providencia de
Dios»[15]. La santidad que nace del
seno de la Iglesia nos hace recordar
que el Señor está haciendo
continuamente «nuevas todas las
cosas» (Ap 21,5). Ahí donde algunos
podrían ver únicamente decadencia,
divisamos, a pesar de todo, el germen
de una transformación. En la boda
en la que se acaba el vino,
descubrimos la condición necesaria
para que llegue el nuevo, el que solo
Cristo puede traer.

«El reto más importante que tiene la
Iglesia —y la sociedad en su conjunto
— es dar esperanza a cada persona,
especialmente a los jóvenes, a las
familias, y a quienes padecen más
necesidades materiales o
espirituales»[16]. Y la esperanza que la
Iglesia desea inspirar en nuestros
corazones es la certeza de que el



Señor no deja de venir en auxilio de
los hombres; y que lo
verdaderamente definitivo en la
historia es la realidad de nuestra
redención, que sigue presente y
crece, no obstante la cizaña (Mt
13,24-52).

* * *

San Josemaría escribía a los fieles del
Opus Dei que debían acostumbrarse
a mirar «primero y siempre a la
Iglesia santa»[17]. Son palabras que,
en realidad, valen para todos los
cristianos. En la Iglesia, la mirada
creyente ve a Cristo mismo viviendo
entre nosotros. Al mismo que
caminaba entre las multitudes y que
ahora se acerca a nosotros, nos toca y
nos santifica. La mirada de fe ve en
ella el manto inconfundible de Cristo,
que está muy cerca de nosotros, para
darnos vida y comunicarnos su amor
infinito. Con esta mirada llega
también un sentimiento de profunda



confianza y afecto, de modo que todo
lo suyo encontrará en nuestro
interior siempre «una actitud de
abandono filial esperanzado»[18]. Así
recibiremos, como nos decía san
Josemaría, «cualquier noticia que nos
venga de la Esposa de Jesucristo»[19].
Porque no dudamos que de ella solo
pueden salir cosas buenas, y que
cada una de ellas se orienta siempre
a la principal de todas: nuestra
santidad.

[1]. «Yo me pregunto muchas veces al
día: ¿qué será cuando toda la belleza,
toda la bondad, toda la maravilla
infinita de Dios se vuelque en este
pobre vaso de barro que soy yo, que
somos todos nosotros?» (San
Josemaría, notas tomadas de una
reunión familiar, 22-10-1960).



[2]. Mons. F. Ocáriz, Mensaje,
21-10-2023.

[3]. Concilio Vaticano II, Const. Lumen
Gentium, n. 1.

[4]. San León Magno, Sermón 74, 2;
citado en Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 1115.

[5]. Cfr. San Josemaría, Tertulia en
Buenos Aires, Argentina, 15-06-1974.

[6]. San Agustín, Confesiones 8, 2,4.

[7]. En el evangelio de san Juan este
verbo aparece repetidamente en los
labios de Jesús; cfr. Jn 6,56; 8,31;
15,4-10. En su primera carta, el
apóstol se hará eco de esa insistencia:
cfr. 1 Jn 2,6.24.27; 3,6.24.

[8]. San Josemaría, Amigos de Dios, n.
152.

[9]. Cfr. Ritual de la penitencia.



[10]. Papa Francisco, Audiencia,
31-01-2018.

[11]. San Josemaría, Carta 4, n. 1.

[12]. San Josemaría, Camino, n. 545.

[13]. San Josemaría, En diálogo con el
Señor, n. 79.

[14]. Cfr. Papa Francisco, Spes non
confundit, Bula de convocación del
Jubileo ordinario del año 2025.

[15]. Papa Francisco, Audiencia,
11-10-2017.

[16]. Mons. F. Ocáriz, «El Opus Dei
también desea estar “en salida”».
Entrevista del 3-07-2017, recogida en
opusdei.org.

[17]. San Josemaría, Carta 18, n. 27.

[18]. Mons. F. Ocáriz, Mensaje,
13-09-2023.

[19]. San Josemaría, Carta 8, n. 54.



Nicolás Massmann

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/combate-
cercania-mision-9-manto-y-sombra-

jesus-Iglesia-hogar/ (08/01/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/combate-cercania-mision-9-manto-y-sombra-jesus-Iglesia-hogar/
https://opusdei.org/es-sv/article/combate-cercania-mision-9-manto-y-sombra-jesus-Iglesia-hogar/
https://opusdei.org/es-sv/article/combate-cercania-mision-9-manto-y-sombra-jesus-Iglesia-hogar/
https://opusdei.org/es-sv/article/combate-cercania-mision-9-manto-y-sombra-jesus-Iglesia-hogar/

	Combate, cercanía, misión (9). El manto y la sombra de Jesús: La Iglesia, hogar de nuestra santidad
	Tocar el manto del Señor
	Sacramentos de humildad
	Una fuerza que transforma
	Dar esperanza


