
opusdei.org

Combate, cercanía,
misión (3): Todo es
nuestro y todo es de
Dios

Cualquier deporte requiere
esfuerzo, pero genera un
espacio de disfrute y abre
posibilidades nuevas. Así
sucede con la vida cristiana: en
medio del combate y de la
lucha, es posible pasarlo bien
con el Señor, creciendo y
afrontando nuevos retos con él.

06/06/2024



Índice

- Punto de partida: Dios nos ama sin
condiciones

- Mirar el paisaje, no solo el suelo

- Luchar es ya amar

«Eres ya nueva criatura y has sido
revestido de Cristo. Esta vestidura
blanca sea signo de tu dignidad de
cristiano. Ayudado por la palabra y el
ejemplo de los tuyos, consérvala sin
mancha hasta la vida eterna»[1].
Desde muy antiguo existe en la
Iglesia la tradición de vestir de
blanco a los nuevos bautizados, para
expresar visiblemente la ilusión de
hacerse una cosa con Cristo, de dejar
que él viva en nosotros[2]. A esa
realidad precisa responden también
el nombre y el gesto mismo del
bautismo: baptizein significa



sumergir, porque por este
sacramento entramos en la vida de la
Trinidad, como una esponja que
entra en el agua y, sin dejar de ser
ella misma, se hace una cosa con ese
nuevo medio. Se produce así «una
interpenetración del ser de Dios y de
nuestro ser, un ser inmerso en el
Dios Trinidad, Padre, Hijo y Espíritu
Santo, como en el matrimonio, por
ejemplo, dos personas llegan a ser
una carne, convirtiéndose en una
nueva y única realidad, con un
nuevo y único nombre»[3]. A partir de
entonces, cuidar de esta vida nueva
se convierte en una tarea diaria, que
requiere un combate espiritual
constante, como lo advierte la
Escritura: «Hijo, si te acercas a servir
al Señor, prepárate para la prueba.
Endereza tu corazón, mantente firme
y no te angusties en tiempo de
adversidad. Pégate a él y no te
separes, para que al final seas
enaltecido» (Si 2,1-3).



Punto de partida: Dios nos
ama sin condiciones

En nuestro Bautismo Dios nos ha
dicho para siempre que nos ama tal
como somos, pase lo que pase. Esta
convicción es el punto de partida en
el itinerario interior; sin ella,
estaríamos corriendo por la senda
equivocada, porque en esta carrera
no se trata de merecer nada por
nosotros mismos, ni de demostrar
nada a nadie, sino de vivir
libremente, disfrutando del amor de
Dios. «Nosotros hemos conocido el
amor que Dios nos tiene y hemos
creído en él», escribe san Juan (1 Jn
4,16). Y qué necesario es «dejar que
esas verdades de nuestra fe vayan
calando en el alma, hasta cambiar
toda nuestra vida. ¡Dios nos ama!»[4].

Al mismo tiempo, la gracia de Dios
no reemplaza el uso inteligente y
perseverante de nuestras fuerzas:
«Nuestra santificación personal es un



don de Dios; pero el hombre no
puede permanecer pasivo»[5]. Es
verdad que, por la gracia, nuestra
vida tiene un valor que excede
nuestras posibilidades, pero la gracia
no sustituye a la naturaleza: necesita
trabajar… ¡bailar! con ella. Se podría
decir que en nuestra vida todo es
nuestro y, al mismo tiempo, todo es
de Dios. «Sobre la continuidad de los
pequeños hechos cotidianos,
agradables o penosos, previstos o
imprevistos, corre la serie paralela
de las gracias actuales, que en cada
instante se nos ofrecen. (…) Poco a
poco entre él y nosotros se
establecerá una conversación casi
ininterrumpida que será la
verdadera vida interior»[6].

Así las cosas, resultaría reductivo
describir esa vida que se despliega
en el corazón del hombre solo con
palabras como «lucha» o «combate».
Lo que, desde la perspectiva de las
resistencias que encontramos dentro



y fuera de nosotros, aparece como un
combate, desde una visión más
amplia se puede describir como
actividad y movimiento, como
dinamismo y crecimiento. Estos
aspectos del desarrollo de cualquier
ser viviente —que incluyen la lucha
contra las amenazas o las asperezas
del ambiente como momentos de ese
mismo desarrollo— expresan de
manera más lograda la riqueza de la
vida espiritual.

Mirar el paisaje, no solo el
suelo

Los alpinistas y los ciclistas de alta
montaña saben lo necesaria que es la
concentración en el esfuerzo y la
dosificación de las energías; de ahí
que muchas veces avancen mirando
casi solamente hacia el suelo. Sin
embargo, sería una lástima que esa
concentración les impidiera gozar
del panorama que se abre a su
alrededor a medida que avanzan. En



el combate espiritual puede
ocurrirnos algo similar: que nos
fijemos demasiado en el mal que
queremos superar, o que solo
veamos el costo que tiene conseguir
algún bien. Por eso siempre es bueno
levantar la mirada para no perder de
vista todo lo que estamos ganando en
el camino.

«No te dejes vencer por el mal, antes
bien vence al mal con el bien» (Rm
12,21), escribe san Pablo en un
versículo que san Josemaría a veces
resumía así: «ahogar el mal en
abundancia de bien»[7]. El combate
cristiano no consiste tanto en una
lucha contra los pecados como en un
esfuerzo por alimentar esa vida que
nos ha sido entregada desde nuestro
bautismo. Por ejemplo, si en una
ocasión dejamos lo mejor para los
demás, podemos ver este
vencimiento como una lucha contra
el egoísmo, o como un ejercicio para
no apegarnos a ciertas cosas; pero,



mejor todavía, podemos verlo como
una lucha por agrandar el corazón, 
por crecer en amor, en generosidad,
en desprendimiento, etc. Y esto no
por un afán individual de perfección,
sino porque, desde el corazón de
Cristo, queremos vivir para los
demás.

Estas dos distintas maneras de
enfocar el combate cristiano están
unidas también a dos modos de
formular los propósitos de mejora.
En este sentido, en lugar de
proponernos «no volver a hacer
algo», puede ser mucho más
enriquecedor levantar la mirada,
contemplar el horizonte, y afirmar lo
que sí queremos hacer. In omnibus
respice finem, dice un adagio clásico:
«en todas las cosas mira al fin»; o, en
una formulación más actual,
«empieza con el porqué». Para vivir
con los ojos en la meta es necesario
muchas veces tomar distancia de la
situación concreta, tomarse el tiempo



de reflexionar, de compartir nuestras
impresiones con Dios. Entonces
veremos mejor: nos daremos cuenta
de que no está en juego solamente un
propósito inmediato, una pequeña
batalla concreta, sino nuestra
apertura a la gracia de Dios, a que
Dios haga de nosotros otro Jesús, 
alter Christus.

Luchar es ya amar

«Hijos míos, no amemos de palabra y
de boca, sino de verdad y con
obras» (1 Jn 3,18). Nadie se siente
verdaderamente querido cuando el
amor, afirmado con todo tipo de
declaraciones y promesas, es
desmentido después por la vía de los
hechos. Por eso, con cada una de
nuestras decisiones respondemos a
aquella pregunta de Jesús a Pedro:
«¿Me amas?» (Jn 21,16). La vida
cristiana —escribía el prelado del
Opus Dei— es «una respuesta libre,
llena de iniciativa y de



disponibilidad, a esta pregunta del
Señor»[8]. Cada momento en que nos
sobreponemos a nuestro egoísmo,
cada esfuerzo por crecer en tal o cual
virtud que nos permitirá servir
mejor; cada vez que escogemos la
humildad frente a nuestro deseo de
afirmarnos contra los demás,
estamos diciendo sin palabras a Dios:
te quiero más.

«Este es nuestro destino en la tierra:
luchar, por Amor, hasta el último
instante», escribió san Josemaría una
vez, haciendo balance al acabar el
año[9]. Luchar por amor es mucho
más que simplemente añadir a la
lucha, desde fuera, un motivo de
amor: «Mientras hablabas con el
Señor en tu oración, has
comprendido con mayor claridad
que lucha es sinónimo de Amor, y le
has pedido un Amor más grande»[10].
El combate espiritual es más
necesario que la victoria porque
«mientras hay lucha, lucha ascética,



hay vida interior. Eso es lo que nos
pide el Señor: la voluntad de querer
amarle con obras, en las cosas
pequeñas de cada día»[11]. Y lo que
convierte la lucha en amor es la
finalidad del combate: por qué lucho
y para quién lucho. Estas respuestas
dan forma al mismo combate; se
convierten en la base misma de su
desarrollo.

Al leer las vidas de santos, es posible
que lleguemos a imaginar el combate
espiritual como la lucha de unos
héroes que se esfuerzan hasta el
límite, enfrentando tareas difíciles,
que exigen una gran fuerza interior,
una valentía fuera de lo común. El
santo aparecería así como «una
especie de “gimnasta” de la santidad,
que realiza unos ejercicios
inasequibles para las personas
normales»[12]. Sin embargo, esta
impresión no capta lo esencial del
secreto de los santos; lo que cuenta al
final —y en cada momento del



camino— es el amor, la caridad, que
viene de Dios. «Incluso el martirio
recibe su grandeza no de un acto de
fortaleza, sino principalmente de una
heroica acción de maravillosa
caridad. Los tres siglos de
persecución de la primitiva Iglesia
fueron ciertamente tiempos de valor,
de heroica fortaleza, pero aún lo
fueron más de ardiente amor de
Dios»[13].

A veces, un excesivo afán de
seguridad puede llevarnos a un
planteamiento cuantitativo de la
lucha, por el que querríamos medir
nuestros progresos, como quien se
confronta con un plan de
entrenamiento personalizado para
mejorar la forma física. Ciertamente,
es importante hacer propósitos de
mejora, superarse en muchos
aspectos, sacrificar cosas, pero todo
eso no es necesariamente un signo
del progreso que se pretende
asegurar. La santidad, decía san



Josemaría, «no consiste en hacer
cosas cada día más difíciles, sino en
hacerlas cada día con más amor»[14].
Lo que da frutos espirituales no es
hacer cosas arduas, sino responder
con amor a ese amor primero que
Dios nos tiene; santidad no significa
que uno «hace cosas grandes por sí
mismo, sino que en su vida aparecen
realidades que no ha hecho él,
porque él sólo ha estado disponible
para dejar que Dios actuara»[15]. Por
eso, porque todo inicia en el querer
gratuito de Dios, que nos ha dado el
don del Bautismo y de la vida
cristiana en nosotros, podemos
comprender lo que nos dice la
Sagrada Escritura: la santidad «no
depende de que uno quiera o de que
se esfuerce, sino de Dios, que tiene
misericordia» (Rm 9,16).

Saber que toda obra de santidad
inicia con un impulso divino, que es
Dios quien inició su obra y es él
mismo quien la llevará a término:



eso es lo que marca nuestra
comprensión de la batalla espiritual.
Nosotros no «ganamos puntos» ante
Dios, de modo que merezcamos su
amor: él se nos da continuamente,
pase lo que pase. «La Iglesia enseñó
reiteradas veces que no somos
justificados por nuestras obras o por
nuestros esfuerzos, sino por la gracia
del Señor que toma la iniciativa (…).
Su amistad nos supera infinitamente,
no puede ser comprada por nosotros
con nuestras obras y solo puede ser
un regalo de su iniciativa de amor
(…). Así como el supremo
mandamiento del amor, esta verdad
debería marcar nuestro estilo de
vida, porque bebe del corazón del
Evangelio y nos convoca no solo a
aceptarla con la mente, sino a
convertirla en un gozo
contagioso»[16].

Como un deporte



¿Por dónde es mejor «comenzar y
recomenzar»[17]? ¿En qué frente
concreto del alma inicia esta lucha?
La respuesta cambiará para cada
persona, pero una buena pista puede
ser detectar cuál es nuestro defecto
más recurrente, teniendo en cuenta
que suele tratarse de algo que guarda
íntima relación con nuestro modo de
ser. Por ejemplo, si somos muy
fuertes por temperamento, este
modo de ser podría con frecuencia
degenerar en formas bruscas; o si
nuestra característica personal es la
amabilidad, el principal defecto
podría ser la blandura o el
apocamiento. El combate se enfocará
en excluir, primero, todo lo que sea
contrario al amor de Dios —es decir,
el pecado mortal—, después aquellas
cosas que impiden que nuestro
corazón se abra hacia el Señor y
hacia los demás —es decir, los
pecados veniales— y, finalmente y
siempre, también las faltas de amor,
la mediocridad. Todo un programa



de vida que san Nicolás de Flue
condensó en unos pocos versos:
«Señor mío y Dios mío, aparta de mí
todo lo que me aparte de ti. Señor
mío y Dios mío, dame todo lo que me
acerque a ti. Señor mío y Dios mío,
líbrame de mí mismo, para darme
todo entero a ti»[18].

A san Josemaría le gustaba comparar
esta lucha con el deporte: «La lucha
ascética no es algo negativo ni, por
tanto, odioso, sino afirmación alegre.
Es un deporte»[19]. Cualquier deporte
requiere esfuerzo, pero genera un
espacio de disfrute: por la
interacción con otros, por las nuevas
vivencias, por el gozo de superarse...
Del mismo modo, con un poco de
entrenamiento podemos empezar a 
pasarlo bien con el Señor en medio
de la lucha espiritual. Así, veremos
en las dificultades objetivas no solo
obstáculos, sino también
oportunidades para el desarrollo de
nuestra vida en Dios. Si aceptamos



las dificultades como un reto, nos
molestarán mucho menos. Cambiará
también el modo en que miramos a
quienes nos rodean, sobre todo
aquellos con quienes quizás tenemos
menor afinidad: «No digas: esa
persona me carga. —Piensa: esa
persona me santifica»[20].

Un factor clave en el entrenamiento
deportivo es la constancia. No se
consiguen grandes victorias en un
solo día. A veces hacen falta muchos
intentos. «El deportista insiste, el
buen deportista pasa mucho tiempo
entrenándose, preparándose. Si se
trata de saltar, lo intenta una y otra
vez»[21]. Los pasos pequeños, con
tenacidad y perseverancia, llevan
finalmente al éxito. En este sentido,
suele ser más eficaz hacer propósitos
pequeños y concretos, para vivirlos
con constancia, que hacer grandes
propósitos que muchas veces
dejaremos incumplidos. Además, en
las batallas del alma es necesario



contar con el tiempo, comenzar y
recomenzar, rehacer los propósitos
con humildad y creatividad, todas las
veces que sea necesario. Una
respuesta de amor se realiza
discretamente a lo largo de toda la
vida.

Como en el deporte, en la vida
espiritual también las derrotas
forman parte del juego. Pero, así
como hay «más alegría en el cielo por
un solo pecador que se convierta que
por noventa y nueve justos que no
necesitan convertirse» (Lc 15,7),
podemos pensar que con cada una de
nuestras pequeñas victorias, o con
cada uno de nuestros «recomienzos»,
el Señor se alegra más que con todo
lo que ya nos sale bien. Aunque
siempre nos quede mucho por hacer,
no deberíamos continuar sin más
después de una victoria. Las victorias
se saborean: cada paso adelante es
un momento para dar gracias a Dios,
para sacar fuerzas nuevas. No



podemos olvidar tampoco que no
estamos solos en nuestra lucha.
Como los atletas, tenemos personas
alrededor, puestas por Dios, que nos
ayudan a entrenarnos y a
superarnos. Podemos contar con
nuestros hermanos y hermanas en la
fe, con su oración y con su apoyo; con
el de quienes nos han precedido y
nos ayudan desde el cielo; con el de
nuestro ángel custodio y el de santa
María.

[1] Ritual de la celebración del
Bautismo de niños.

[2] Cfr. Rm 13,14; Gal 2,20.

[3] Benedicto XVI, Lectio Divina, 11-
VI-2012.

[4] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 144.



[5] Ibíd., n. 176.

[6] R. Garrigou-Lagrange, Las tres
edades de la vida interior, Tomo I, p.
184ss.

[7] San Josemaría, Surco, n. 864.

[8] F. Ocáriz, Carta pastoral, 9-I-2018,
n. 5.

[9] San Josemaría, En diálogo con el
Señor, n. 83.

[10] Surco, n. 158.

[11] San Josemaría, Via Crucis, 3ª
estación.

[12] J. Ratzinger, «Dejar obrar a
Dios» (traducción del original en
L’Osservatore Romano, 6-X-2002;
disponible en www.opusdei.org).

[13] R. Garrigou-Lagrange, Las tres
edades de la vida interior, Tomo I, p.
167.



[14] San Josemaría, Apuntes de la
predicación (AGP, P10, n. 25), cit. por
E. Burkhart y J. López, Vida Cotidiana
y santidad en la enseñanza de san
Josemaría, Rialp, Madrid 2013, vol. II,
p. 295.

[15] J. Ratzinger, «Dejar obrar a Dios».

[16] Francisco, Gaudete et exsultate,
nn. 52, 54, 55.

[17] San Josemaría solía hablar así de
la vida interior. Cfr. por ejemplo 
Camino, n. 292; Forja, n. 384; Es
Cristo que pasa, n. 114.

[18] Esta oración se puede encontrar,
por ejemplo, integrada en la que
pronunció San Juan Pablo II ante la
tumba del santo, el 14-VI-1984. San
Josemaría rezaba con palabras
semejantes: «¡Aparta, Señor, de mí lo
que me aparte de Ti!» (cfr.
A .Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, Rialp, Madrid, 2003, vol. 3,
p. 462).



[19] Forja, n. 169.

[20] Camino, n. 174.

[21] En diálogo con el Señor, n. 32.

Maria Schörghuber

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/combate-
cercania-mision-3-todo-es-nuestro-y-

todo-es-de-dios/ (07/01/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/combate-cercania-mision-3-todo-es-nuestro-y-todo-es-de-dios/
https://opusdei.org/es-sv/article/combate-cercania-mision-3-todo-es-nuestro-y-todo-es-de-dios/
https://opusdei.org/es-sv/article/combate-cercania-mision-3-todo-es-nuestro-y-todo-es-de-dios/
https://opusdei.org/es-sv/article/combate-cercania-mision-3-todo-es-nuestro-y-todo-es-de-dios/

	Combate, cercanía, misión (3): Todo es nuestro y todo es de Dios
	Punto de partida: Dios nos ama sin condiciones
	Mirar el paisaje, no solo el suelo
	Luchar es ya amar


