
opusdei.org

Construir sobre
piedra: El plan de
vida espiritual (II)

El camino que recorremos junto
a Dios está marcado tanto por
tiempos de bonanza como por
dificultades y fatigas. La
fidelidad al plan de vida no
consiste en aspirar a conseguir
una «ejecución perfecta», sino
en permanecer en el amor de
Dios, y encontrar en él nuestro
descanso.

07/03/2025



Lea la primera parte de este editorial
“«En casa y de camino, acostado y
levantado»: el plan de vida (I)”

Durante sus años en Nazaret, Jesús
conoció desde dentro el trabajo
manual; quizá incluso el de la
construcción. San Mateo nos lo deja
entrever cuando, en los últimos
compases del Sermón de la montaña,
recoge una comparación de la que el
Maestro se sirvió alguna vez para
explicar cómo debíamos asimilar sus
enseñanzas. Jesús habla de dos tipos
de constructores: uno que edifica su
casa sobre arena, y otro que escoge
construir sobre piedra (cfr. Mt
7,24-27). Las casas son en apariencia
semejantes, porque ambas están
construidas a partir de las mismas
palabras de Jesús, pero el tiempo
mostrará hasta qué punto una es
mucho más frágil que la otra. Cuando

https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-11-plan-de-vida-1/
https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-11-plan-de-vida-1/
https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-11-plan-de-vida-1/


llegan las dificultades —cuando cae
la lluvia, vienen las inundaciones y
los vientos soplan y golpean la casa
—, se vuelve más claro que no basta
con tener una noción abstracta y
teórica de la vida cristiana: quedarse
ahí sería como construir sobre arena.
Por eso, necesitamos frecuentar a
Jesús, mantener un contacto asiduo
con él: acostumbrarnos a escucharlo
atentamente en la oración, y
desarrollar otros hábitos estables,
duraderos, que nos ayudarán a
poner en práctica sus palabras. Así
podremos vivir de él, no solo en los
tiempos de bonanza, sino también en
los momentos en que nuestra fe y
nuestras convicciones se pongan a
prueba.

San Josemaría expresaba algo muy
semejante a partir de un recuerdo de
infancia, que se acerca a la vida
interior desde la imagen del camino:
«Se quedaron muy grabadas en mi
cabeza de niño aquellas señales que,



en las montañas de mi tierra,
colocaban a los bordes de los
caminos; me llamaron la atención
unos palos altos, ordinariamente
pintados de rojo. Me explicaron
entonces que, cuando cae la nieve, y
cubre senderos, sementeras y pastos,
bosques, peñas y barrancos, esas
estacas sobresalen como un punto de
referencia seguro, para que todo el
mundo sepa siempre por dónde va la
ruta». En la vida de un cristiano,
continuaba, sucede algo análogo:
«Hay primaveras y veranos, pero
también llegan los inviernos, días sin
sol, y noches huérfanas de luna. No
podemos permitir que el trato con
Jesucristo dependa de nuestro estado
de humor, de los cambios de nuestro
carácter». Y es precisamente en esos
momentos más difíciles, concluía,
cuando un plan de vida espiritual
resulta más necesario: esas
costumbres, «bien arraigadas y
ajustadas a las circunstancias
propias de cada uno, serán como



esos palos pintados de rojo, que
continúan marcándonos el rumbo,
hasta que el Señor decida que brille
de nuevo el sol, se derritan los hielos,
y el corazón vuelva a vibrar,
encendido con un fuego que en
realidad no estuvo apagado nunca:
fue solo rescoldo oculto por la ceniza
de una temporada de prueba, o de
menos empeño, o de escaso
sacrificio»[1].

Crecer en las crisis

Es muy normal que, a lo largo de la
vida, uno deba atravesar momentos
de crisis, de mayor o menor
entidad[2]. Sucede, por ejemplo, que
los jóvenes se entusiasman con
grandes ideales y se lanzan a la
aventura sin reflexionar demasiado;
al adquirir más experiencia, sin
embargo, se desaniman: constatan lo
difícil que es cambiar el mundo, o ya
simplemente cambiar uno mismo; o
se sorprenden de la facilidad con que



sus emociones, antes fuertes y que tal
vez creían garantía de la estabilidad
de sus convicciones, ceden ante
nuevas circunstancias. También hay
momentos de la vida, puntos de
inflexión como la llegada de la
madurez o de la jubilación, en los
que naturalmente se tiende a hacer
balance del camino recorrido, y en
los que pasan a veces al primer plano
los fracasos, las decepciones, lo que
podía haber sido y no fue; se puede
volver entonces difícil aceptar la
propia historia, se nubla quizá la
vista para valorar y agradecer tantas
cosas buenas, y se busca consuelo en
lo que san Josemaría llamó, con un
juego de palabras intraducible, la 
mística ojalatera: «¡ojalá no me
hubiera casado, ojalá no tuviera esa
profesión, ojalá tuviera más salud, o
menos años, o más tiempo!»[3].

Estas y otras crisis similares no son
—no deberían ser— momentos sin
Dios: también entonces, incluso más,



el Señor está cerca de nosotros y
sigue dándose sin medida. Por esto
las crisis son oportunidades
importantes para crecer en la
relación con Dios, que puede hacer
florecer el desierto y sacar fruto de la
tierra seca (Is 35,1). El idealismo
juvenil puede ser purificado y
elevado por la gracia, pero necesita
madurar para llegar a ser
verdaderamente sobrenatural. Los
reveses y las decepciones no deben
convertirnos en cínicos «realistas»,
porque el mero conocimiento de
nuestras limitaciones naturales está
lejos de ser toda la verdad sobre
nosotros mismos y sobre la historia
humana. Estos momentos, que
pueden ser duros, son lugares de
maduración, en los que el Señor
quiere ensancharnos el corazón. Un
escritor francés lo dijo de modo
elocuente: «El hombre tiene lugares
en su pobre corazón que no
empiezan a existir hasta que el dolor



entra en ellos, de modo que lleguen a
ser»[4].

Del mismo modo que el amor
humano se construye y se profundiza
pasando tiempo juntos (¡sufriendo
juntos!), así nuestro amor a Dios se
fortalece y se renueva por la
frecuentación, por la «unión con
Cristo en el Pan y en la Palabra, en la
Sagrada Hostia y en la oración»[5], en
sus distintas modalidades: adoración
silenciosa, diálogo confiado, examen
de conciencia, oración vocal, etc.
Estos y otros hábitos similares no son
una lista tediosa de cosas a hacer,
sino encuentros que despiertan,
avivan y enriquecen la relación con
Dios, y desde ella las relaciones con
los demás, que se vuelven más
fuertes y profundas.

Con el corazón abierto a Dios

«Con el mismo corazón con el que he
querido a mis padres y quiero a mis



amigos, con ese mismo corazón amo
yo a Cristo, y al Padre, y al Espíritu
Santo y a Santa María»[6]. La vida
espiritual es fundamentalmente una
relación de amor, y por eso la belleza
y los desafíos del amor humano son
como un libro abierto para
comprender mejor sus dinamismos.
Así, por ejemplo, cuando el
compromiso de un matrimonio se
debilita, puede ser en parte porque
marido y mujer han ido
distanciándose progresivamente. Se
trata de un peligro constante en una
relación estrecha: que la pareja no
madure y crezca junta, porque la
vida de cada uno adquiere nuevas
dimensiones que no son compartidas
con la otra persona, y que no son
integradas en su aventura común.

Algo parecido puede ocurrir en
nuestra vida espiritual. Dios no
cambia, pero nosotros sí; y es
necesario que compartamos con él,
en un diálogo íntimo y continuo, todo



lo que nos ocurre y nos habita, desde
los éxitos o decepciones
profesionales hasta nuestras
aficiones y asuntos familiares: vivir
todas las cosas «con el corazón
abierto hacia Dios, de manera que el
trabajo, también en la enfermedad,
incluso en la dificultad, esté abierto a
Dios»[7]. Así, a medida que
avanzamos por la vida, el Señor
podrá revelarnos nuevas
dimensiones de los tesoros de
sabiduría y conocimiento escondidos
en Cristo (cf. Col 2,3): esa sabiduría
que se adquiere en el silencio de la
oración, en los momentos de acción
de gracias después de la comunión,
en la contemplación de las palabras y
de la vida de Jesús en los Evangelios.
Los discípulos de Emaús, «en su
misteriosa caminata con Cristo
resucitado, vivían un momento de
angustia, confusión, desesperanza,
desilusión. No obstante, más allá de
todo eso y a pesar de todo, algo
ocurría en lo más hondo: “¿No ardía



acaso nuestro corazón, mientras nos
hablaba en el camino?” (Lc 24,32)»[8].

Necesitamos dejarnos ayudar, y
ayudar también a los demás, de
modo que nuestra vida espiritual no
se limite a «tirar para adelante».
Como nos ha recordado el Padre, «la
formación, a lo largo de toda la vida,
sin descuidar su necesaria exigencia,
tiende en una medida importante a 
abrir horizontes»[9]. Nuestra lectura
espiritual, y los textos y recursos que
utilizamos para alimentar y
enriquecer nuestra fe, deben estar
bien elegidos para ayudarnos a
profundizar en nuestra experiencia
de Dios, aportándonos nuevas
perspectivas y hablando a las
necesidades de nuestro corazón, que
serán distintas según las personas y
según los momentos. El Espíritu
Santo se servirá de esos esfuerzos,
siempre modestos en comparación
con sus dones, para hacer su obra en
nosotros.



Pero detengámonos aún en otra
analogía con el amor humano. Si
veíamos que un enemigo de una
relación es que la pareja deje de
verse con regularidad, otro peligro
igualmente poderoso es que, aun
viéndose, no se hablen de verdad:
están presentes con el cuerpo, pero
no con el alma; no abren el corazón y
no escuchan con verdadero interés.
En tal caso, pasar tiempo juntos
puede convertirse en una carga; y
viceversa, renunciar a ese tiempo
puede presentarse como una
liberación. Algo parecido puede
suceder en la vida espiritual si uno se
atiene a un plan solo para cumplir
con una obligación. San Josemaría
hablaba de este tipo de rutina como
el «verdadero sepulcro de la
piedad»[10].

Ante este riesgo, es alentador pensar
que estamos llamados a «comenzar y
recomenzar» muchas veces a lo largo
del camino[11]. Al igual que las



parejas que se siguen queriendo, a la
vuelta de tantos años, y que pueden
decirse «gracias» y «lo siento» por
muchas pequeñas cosas, también
nosotros necesitaremos a menudo
retomar un hábito que hemos
empezado a descuidar, poner más la
cabeza y el corazón en nuestra
lectura espiritual, o redescubrir el
valor de algunas oraciones
tradicionales antes o después de la
Misa, si nos damos cuenta de que nos
distraemos fácilmente.

Se entiende así por qué la fidelidad al
plan de vida no consiste en aspirar a
conseguir una «ejecución perfecta»,
como si fuéramos solistas en un
concierto de cámara o atletas en una
competición olímpica de gimnasia
artística. Se trata más bien de
permanecer en el amor de Dios (cfr.
Jn 15,9): descubrir y redescubrir,
cada vez un poco más, el único
fundamento sólido sobre el que
podemos construir nuestra vida. Y de



encontrar en esa piedra firme la
alegría y la paz que nuestro corazón
ansía: «Descansa en la filiación
divina. Dios es un Padre —¡tu Padre!
— lleno de ternura, de infinito amor.
—Llámale Padre muchas veces, y dile
—a solas— que le quieres, ¡que le
quieres muchísimo!: que sientes el
orgullo y la fuerza de ser hijo
suyo»[12].

[1] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
151.

[2] Cfr. San Josemaría, Carta 2, n. 22,
sobre la «crisis de los 40 años»; más
en general, cfr. R. Guardini, Las
etapas de la vida, Madrid, Palabra,
2022.

[3] San Josemaría, Conversaciones, n.
88; cfr. Camino, Edición crítico-
histórica, comentario al n. 832; J.
Peña, «Mística ojalatera y realismo



en la santidad de la vida ordinaria», 
Anuario Filosófico, 2002 (35), 629-654.

[4] L. Bloy, Lettre, 25-04-1873, Lettres
de jeunesse, 1870-1893, Paris,
Édouard-Joseph, 1920.

[5] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 118.

[6] Es Cristo que pasa, n. 166.

[7] Papa Francisco, Audiencia,
21-06-2017.

[8] Papa Francisco, Enc. Dilexit nos, n.
7.

[9] F. Ocáriz, Carta pastoral, 9-01-2018,
n. 11.

[10] Amigos de Dios, n. 150.

[11] Cfr. San Josemaría, Camino, n. 292;
Forja, n. 384.

[12] Forja, n. 331.



Oskari Juurikkala

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/combate-
cercania-mision-12-plan-de-vida-2/

(28/01/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/combate-cercania-mision-12-plan-de-vida-2/
https://opusdei.org/es-sv/article/combate-cercania-mision-12-plan-de-vida-2/
https://opusdei.org/es-sv/article/combate-cercania-mision-12-plan-de-vida-2/

	Construir sobre piedra: El plan de vida espiritual (II)
	Con el corazón abierto a Dios


