
opusdei.org

Carta del Prelado
sobre la Cuaresma

Carta pastoral del Prelado con
motivo de la Cuaresma, tiempo
de preparación para la Semana
Santa y la Pascua. "Hemos de
esforzarnos por mirar a los
demás como los miraba Nuestro
Señor y tratar de ayudarlos",
propone.

23/03/2006

La Cuaresma es «tiempo privilegiado
de la peregrinación interior hacia
Aquél que es la fuente de la
misericordia. Es una peregrinación



en la que Él mismo nos acompaña a
través del desierto de nuestra
pobreza, sosteniéndonos en el
camino hacia la alegría intensa de la
Pascua» (Benedicto XVI, Mensaje
para la Cuaresma 2006, 29-IX-2005).

Con su insistente invitación a
prepararnos para las fiestas
pascuales, la liturgia de estos
próximos días nos incita a rezar con
mayor intensidad y constancia, a ser
más generosos en el ofrecimiento de
mortificaciones y en la realización de
obras de misericordia. Este último es
precisamente el aspecto que
Benedicto XVI ha querido resaltar en
su Mensaje, al elegir como lema
aquella expresión del Evangelio: «Al
ver Jesús a las gentes se compadecía
de ellas» (Mt 9, 36). Podemos y
debemos aplicar estas palabras de
San Mateo a nuestras jornadas,
caracterizadas por el continuo trato
con otras personas en campos muy



diferentes: la familia, el trabajo, el
descanso, las relaciones sociales...

En todos esos momentos —recuerda
el Santo Padre—, hemos de
esforzarnos por mirar a los demás
como los miraba Nuestro Señor y
tratar de ayudarlos: ver, en quienes
nos rodean, sin excluir a nadie,
almas redimidas por la Sangre
preciosa de Jesucristo (cfr. 1 Cor 6,
20). Como hace veinte siglos, «la
"mirada" conmovida de Cristo se
detiene también hoy sobre los
hombres y los pueblos, puesto que
por el "proyecto" divino todos están
llamados a la salvación. Jesús, ante
las insidias que se oponen a este
proyecto, se compadece de las
multitudes: las defiende de los lobos,
aun a costa de su vida. Con su
mirada, Jesús abraza a las multitudes
y a cada uno, y los entrega al Padre,
ofreciéndose a sí mismo en sacrificio
de expiación» (Mensaje para la
Cuaresma 2006, 29-IX-2005). En



aquellos tiempos, morando
físicamente entre sus hermanos los
hombres, el Verbo encarnado ponía
directamente sus ojos en los que le
seguían; ahora, desde el Sagrario y
desde el Cielo, se sirve de sus
discípulos —de ti y de mí— para
dirigir a cada hombre y a cada mujer
su mirada misericordiosa.

Siempre hay que pensar en los
demás, tratar de llevarlos a Dios.
Pero en las próximas semanas —en
las que, además, nos preparamos de
modo inmediato para la solemnidad
de San José— ha de aumentar aún
más nuestro afán apostólico. Basta
detenernos en lo que a diario
contemplamos, en los círculos más
próximos y en el mundo entero, para
descubrir la urgente necesidad de la
caridad de Cristo que existe en todas
partes. Frente a los episodios de
violencia que se registran en tantas
naciones, los cristianos no hemos de
pagar con otras ofensas ni maltratar



a nadie. Para hacer frente a los
problemas de la convivencia humana
—grandes y pequeños—, la solución
consiste en amar más, en amar
mejor, de acuerdo con la exhortación
de San Pablo:«No devolváis a nadie
mal por mal: buscad hacer el bien
delante de todos los hombres. Si es
posible, en lo que está de vuestra
parte, vivid en paz con todos los
hombres. No os venguéis,
queridísimos, sino dejad el castigo en
manos de Dios (...). Por el contrario,
si tu enemigo tuviese hambre, dale
de comer; si tuviese sed, dale de
beber; al hacer esto, amontonarás
ascuas de fuego sobre su cabeza. No
te dejes vencer por el mal; al
contrario, vence el mal con el
bien» (Rm 12, 17-21).

San Josemaría, desde muy antiguo,
sintetizó esta enseñanza del Apóstol
con una frase incisiva: hay que
«ahogar el mal en abundancia de
bien» (San Josemaría Escrivá de



Balaguer, Surco, n. 864). Y
concretaba: «No se trata de
campañas negativas, ni de ser
antinada. Al contrario: vivir de
afirmación, llenos de optimismo, con
juventud, alegría y paz; ver con
comprensión a todos: a los que
siguen a Cristo y a los que le
abandonan o no le conocen» (Ibid.)

Esta actitud no tiene ninguna
relación con la pasividad o el
derrotismo: «comprensión no
significa abstencionismo, ni
indiferencia, sino actividad» (Ibid.)
Como miembros de la sociedad civil,
los cristianos debemos defender
nuestros derechos ciudadanos —
también derechos de las demás
personas— con todos los medios
lícitos a nuestro alcance, sin
agresividad pero sin cesiones o
componendas en lo que se refiere al
bien común de los individuos y de las
naciones. Ahora, cuando en muchos
sitios se hace gala de un laicismo



militante, es especialmente
importante que los que reconocen la
ley moral natural, se unan en la
defensa y promoción de esos valores,
independientemente de las creencias
de cada uno.

Gracias a Dios, en bastantes lugares
se están despertando fuerzas que
dormitaban y muchas gentes están
saliendo de su individualismo para
tomar parte activa en las grandes
batallas culturales y sociales de
nuestro tiempo. ¿Cómo te comportas
tú, en uso de tu libertad personal?
¿Participas en esas iniciativas nobles
según tus posibilidades? ¿Procuras
movilizar a otros, advirtiéndoles que
no pueden quedarse encerrados en
su caparazón, sino que han de
decidirse a dar la cara para defender
los derechos de Dios y los derechos
inalienables de la persona humana?

Esa movilización se presenta como
estrategia permanente. A la vez,



como se trata de favorecer cambios
incisivos y duraderos, el compromiso
personal reviste una vital
importancia. En el corazón de cada
ser humano se libran las batallas
decisivas para el mejoramiento de la
sociedad, como enseña el Evangelio:
«Del corazón proceden los malos
pensamientos, los homicidios, los
adulterios, las fornicaciones, los
robos, los falsos testimonios y las
blasfemias» (Mt 15, 19). San Pablo
propone un programa concreto, muy
en sintonía con el espíritu de la
Cuaresma: «Que la caridad esté libre
de hipocresía —escribe—,
abominando el mal, adhiriéndoos al
bien; amándoos de corazón unos a
otros con el amor fraterno, honrando
cada uno a los otros más que a sí
mismo; diligentes en el deber,
fervorosos en el espíritu, servidores
del Señor; alegres en la esperanza,
pacientes en la tribulación,
constantes en la oración;
compartiendo las necesidades de los



santos, procurando practicar la
hospitalidad» (Rm 12, 9-13).

Se trata, en definitiva, de llevar a
cabo una gran siembra de caridad en
los corazones humanos y en las
estructuras sociales. Como Benedicto
XVI ha señalado en su primera
encíclica, «el amor —caritas—
siempre será necesario, incluso en la
sociedad más justa. No hay orden
estatal, por justo que sea, que haga
superfluo el servicio del amor. Quien
intenta desentenderse del amor se
dispone a desentenderse del hombre
en cuanto hombre. Siempre habrá
sufrimiento que necesite consuelo y
ayuda. Siempre habrá soledad.
Siempre se darán también
situaciones de necesidad material en
las que es indispensable una ayuda
que muestre un amor concreto al
prójimo» (Carta encíclica Deus
caritas est, 25-XII-2005, n, 28). Todos
hemos de sentir esa preocupación
concreta por las personas que viven



en nuestro entorno, signo claro del
verdadero amor a Dios; porque «el
que no ama a su hermano, a quien
ve, no puede amar a Dios, a quien no
ve» (1 Jn 4, 20).

San Josemaría nos enseñó que, para
que esta preocupación se manifieste
con rectitud y eficacia, se requiere
vaciarse del propio yo, acoger
sinceramente y como propias las
preocupaciones, las alegrías y las
penas de nuestros semejantes, y
concretamente de los que se hallan
más cerca por motivos de común
vocación, de parentesco, de
profesión, etc. Quizá te venga a los
labios la exclamación —«¡es muy
difícil!»— que se recoge en Surco.
Recuerda la respuesta de san
Josemaría y empéñate en ponerla en
práctica: «Oye, si luchas, con la
gracia de Dios basta: prescindirás de
los intereses personales, servirás a
los demás por Dios, y ayudarás a la
Iglesia en el campo donde se libra



hoy la batalla: en la calle, en la
fábrica, en el taller, en la
universidad, en la oficina, en tu
ambiente, en medio de los
tuyos» (Surco, n. 14).

Benedicto XVI señala que —en un
primer momento— las motivaciones
del amor suelen incluir objetivos
como la propia complacencia, la
autorrealización, o incluso el
provecho personal. Por eso se deben
purificar, «seguir un camino de
ascesis, renuncia, purificación y
recuperación» (Carta encíclica Deus
caritas est, 25-XII-2005, n. 5). Sólo así
el amor inicial, imperfecto, podrá
llegar a fundirse con el amor de
verdadera donación, que se olvida de
sí mismo porque es un reflejo del
amor de Cristo a la humanidad.
«Cuando Jesús habla en sus
parábolas del pastor que va tras la
oveja descarriada, de la mujer que
busca la dracma, del padre que sale
al encuentro del hijo pródigo y lo



abraza, no se trata sólo de meras
palabras, sino que es la explicación
de su propio ser y actuar. En su
muerte en la cruz se realiza ese
ponerse Dios contra sí mismo, al
entregarse para dar nueva vida al
hombre y salvarlo: esto es amor en
su forma más radical» (Ibid., n. 12).
San Josemaría nos enseñó a mirar
piadosamente al Crucifijo, porque
«Jesús en la Cruz, con el corazón
traspasado de Amor por los hombres,
es una respuesta elocuente —sobran
las palabras— a la pregunta por el
valor de las cosas y de las personas.
Valen tanto los hombres, su vida y su
felicidad, que el mismo Hijo de Dios
se entrega para redimirlos, para
limpiarlos, para elevarlos» (San
Josemaría Escrivá de Balaguer, Es
Cristo que pasa, n. 165).

Al acercarnos a la solemnidad de San
José, después de haber meditado sus
dolores y gozos, pensemos en la
lealtad completa que hemos de poner



en cuanto nos ocupa. Suplicad a San
Josemaría que se grabe en las almas
de cada una, de cada uno, el
"prejuicio psicológico" de pensar
siempre en Dios y en los demás, pues
jamás nos encontramos solos.
Aprendamos del Santo Patriarca a
servir gozosamente, amando la
Voluntad del Señor y esmerándonos
en la caridad con todas las almas.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de marzo de 2006

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/carta-del-
prelado-sobre-la-cuaresma/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/carta-del-prelado-sobre-la-cuaresma/
https://opusdei.org/es-sv/article/carta-del-prelado-sobre-la-cuaresma/
https://opusdei.org/es-sv/article/carta-del-prelado-sobre-la-cuaresma/

	Carta del Prelado sobre la Cuaresma

